## الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية





## وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

جامعة ابن خلدون – تيارت

قسم اللغة والأدب العربي

مخبر التوطين: مخبر الخطاب الحجاجي، أصوله ومرجعيّاته وآفاقه في الجزائر

المَشرُوعُ البَلَاغِيُّ عِنْدَ مُحَمَّدٍ العُمَرِيِّ

- دِرَاسَةٌ تَحْلِيلِيَّةٌ فِي التَّصَوُّرِ وَالمَنْهَجِ -

أطروحة مقدّمة لنيل شهادة الدكتوراه، الطور الثالث (ل م د)، في إطار مشروع "البلاغة العربية ومساقات التحول "، تخصص: دراسات بلاغية

إعداد الطَّالب: إشراف الدكتور:

سعيد بن دويفع

#### أعضاء اللجنة المناقشة:

| الجامعة        | الصفة        | الرتبة               | الاسم واللقب  |
|----------------|--------------|----------------------|---------------|
| جامعة تيارت    | رئيسا        | أستاذ التعليم العالي | بلمرسلي سبع   |
| جامعة تيارت    | مشرفا ومقررا | أستاذ محاضر "أ"      | عدة قادة      |
| جامعة تيارت    | مشرفا مساعدا | أستاذ التعليم العالي | كراش بن خولة  |
| جامعة تيسمسيلت | ممتحنا       | أستاذ التعليم العالي | مرسلي مسعودة  |
| جامعة تيارت    | ممتحنا       | أستاذ محاضر "أ"      | نعار مُحَدَّد |
| جامعة تيارت    | ممتحنا       | أستاذ محاضر "أ"      | تركي امحمد    |

السَّنة الجامعيَّة: 1442هـ/1041هـ/2021م-2022

ببيي مِ اللَّهِ الرَّحي مِ

#### إهداء:

إلى أمي ... ثم إلى أمي ... ثم إلى أمي : ماحي فاطمة، وإلى والدي العزيز بلقاسم إلى أمي الدكتور المشرف على الأطروحة : د. عدة قادة

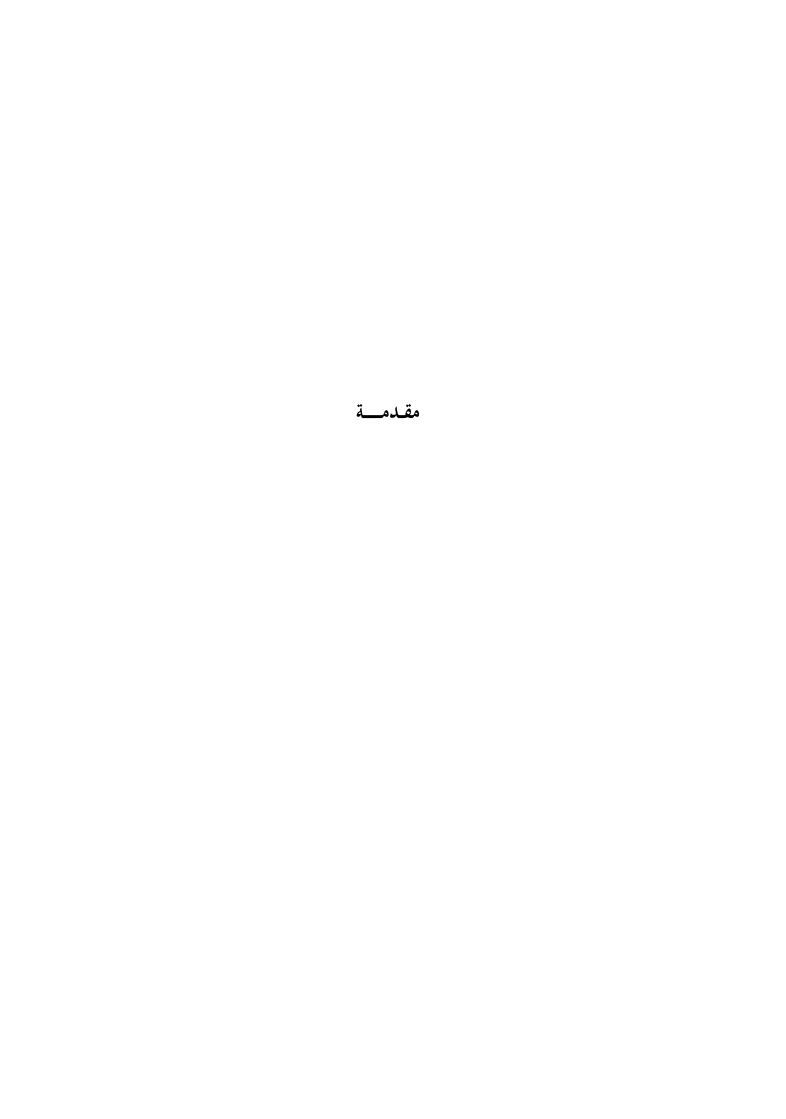
إلى جميع الأقارب والأصدقاء، وخاصة منهم: ماحي الحاج الحسين، الإمام إبن عثماني الطيب معلم القرآن ابن دويفع مُحَد، قعار بولرباح، قطافي عجال، أحمادي مُحَد، ابن دويفع مُحَد، دومي مُحَد، قطافي الطاهر، صليعة لمين، دحماني بودالي، شهات أحمد، نورين عبد القادر، همكة مُحَد، قواسمي مُحَد، لدب إبراهيم ... الخ، وإلى أرواح المشايخ الثلاثة: سي بلقاسم، سي احمد بن عبد النبي، والشيخ العايدي بن عبد السلام ... أهدي هذا العمل المتواضع عبد النبي، والشيخ العايدي بن عبد السلام

الحمدُ لله الذِي أَعْطَى لَنَا \* دِينًا بِهِ قَدْ عَرَّنَا وَهَدَانا أَمُّ الصَّلَاةُ عَلَى الحَبِيبِ عُجَدَ \* مَنْ لِلْهُدَى والحَيْرِ قَدْ نَادَانَ هَذَا وَبَعْدُ فَإِنَّنِي أُهْدِي الذِي \* أَجْزُنُهُ، مِمَّا تَرَاهُ عَيَانَا لِلْوَالِدَيْنِ وَلِلْمَشَائِخِ كُلِهِمْ \* وَكَذَاكَ مَنْ أَعْلَنتُهُمْ إِعْلَانَا لِلْوَالِدَيْنِ وَلِلْمَشَائِخِ كُلِهِمْ \* وَكَذَاكَ مَنْ أَعْلَنتُهُمْ إِعْلَانَا مِنْ أَقْرِبَاءَ وَأَصْدِقَاءَ وَكُلِّ مَنْ \* جَالَسْتُ يَوْمًا أَوْ عَرَفْتُ مَكَانَا فَإِذَا نَسِيتُ صُوعِيْبًا أَرْجُو بِأَنْ \* لَا أُلْفِهِ مُتَكَدِّرًا غَضْبَانَا وَلَقَدْ يَظُنُ بِأَنْنِي مُتَعَمِّدٌ \* هَذَا، فَلَا يَعْفُو لِمَا قَدْ كَانَا وَلَوَ اللهُ مِنْ هَذَا الجَفَا عَافَنَا وَلُو اللهُ مِنْ هَذَا الجَفَا عَافَنَا يَا صَاحِبِي إِنَّ الجَفَاءَ جَهَالَةً \* وَالله مِنْ هَذَا الجَفَا عَافَنَا يَا صَاحِبِي إِنَّ الجَفَاءَ جَهَالَةً \* وَالله مِنْ هَذَا الجَفَا عَافَنَا يَا صَاحِبِي إِنَّ الجَفَاءَ جَهَالَةً \* وَالله مِنْ هَذَا الجَفَا عَافَنَا عَافَنَا عَافَنَا عَافَنَا فَاحْذَرْ عَلَى أَنْ تُبْتَلَى بِسِهَامِهِ \* وَأَقُولَ بَعْدُ : صُويَجِي عَادَانَا فَاحْذَرْ عَلَى أَنْ تُبْتَلَى بِسِهَامِهِ \* وَأَقُولَ بَعْدُ : صُويَجِي عَادَانَا فَاحْذَرْ عَلَى أَنْ تُبْتَلَى بِسِهَامِهِ \* وَأَقُولَ بَعْدُ : صُويَجِي عَادَانَا فَاحْذَرْ عَلَى أَنْ تُبْتَلَى بِسِهَامِهِ \* وَأَقُولَ بَعْدُ : صُويَجِي عَادَانَا

# تشكرات

يطيب لي وأنا ألملم ما توفّر لدي من كلمات، أن أتوجّه بجزيل الشكر والتقدير والعرفان الى كل من ساهم في إعانتي على إنجاز هذا العمل، بداية بالوالدين الكريمين اللذين لم يوفّرا أيّ جهد لتشجيعي على المضي قدما في البحث والاجتهاد، خاصة مع الظروف العصيبة التي واجهتها، ثم أستاذي المشرف الدكتور عدة قادة الذي كان مثالا في التواضع والجدية في البحث، حتى أين كنت أخاله في بعض الأحيان زميلا لي لا مشرفا ...، ثم الدكتور كراش بن خولة، والدكتور حدوارة عمر الذي كان لي نعم الناصح والمرشد والمعين أتوجه بالشكر والتقدير إلى كل هؤلاء وغيرهم، من الأصدقاء والأصحاب والزملاء والإخوة والأقرباء ....

ومن لم يشكر الناس لم يشكر الله



#### بِسْسِ إِللَّهِ ٱلرَّحْ الرَّحْ الرَّحْ

الحمد لله الذي خلق الإنسان وعلمه البيان، والصلاة والسلام على رسول الله المبعوث رحمة للعالمين، مبلّغ القرآن بلسان عربي مبين، والداعي إلى الاعتصام بحبل الله المتين، صلى الله عليه وعلى آلِهِ وصحابته ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين، وبعد:

لقد نشأت البلاغة العربية بين أحضان العرب بلاغة شفويةً لا يحتاج صاحبُها إلا إلى ذاكرة قوية، وصوت جهوري، مع قدرة فائقة على استمالة الحضور بالإشارة، أو النظرات، أو ما شابه ذلك من الأدوات التي يحتاجها كل خطيب، وكانت بالموازاة مع ذلك قادرة على الجمع بين الشعر والخطابة، و لا تقتصر على أحدهما دون الآخر، فالشاعر المجيد والخطيب المفوّة، كلامها كان يسمى بليغا، هذا على الرغم من أن حضور الشعر في تلكم الفترة كان أكثر من حضور الخطابة لأسباب عدة .

ومع مجيء الإسلام، ونزول القرآن الكريم بما فيه من بلاغة وحسن بيان، عَجَزَ فصحاء العرب وبلغاؤهم على أن يجاروه في بلاغته، فأسقِط في أديهم، ولم يعد لهم مناص إلا من إحدى الاثنتين إما أن يعاندوا ويجاهروا بالكفر والعصيان، معاندة من ضلَّ وهُوَ يعلم أنَّ هذا هوَ الحق المبين، ولكنه عاند في جهالته فصح عليه قوله تعالى : في وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللهَ أَخَذَتُهُ الْعِزَةُ بِالْإِنْمِ فَكَمَّسُهُ وَلَيْئُسَ الْمِهَادُ في [ سورة البقرة : 206 ] كحال أبي جهل وزبانيته؛ وإما أن يسلموا له ويؤمنوا به طائعين غير مكرهين، كحال كل من دخل الإسلام من المهاجرين والأنصار، وبحؤلاء تكونت الدولة الإسلامية في المدينة المنورة مدينة رسول الله في المحملة الإسلامية بالقرآن للإنسانية جمعاء على الوجه الذي لم يعرفه التاريخ من قبل، ومن هنا كان اهتمام العلماء بالقرآن الكريم، المعجزة الخالدة التي جاء بما الأنبياء والرسل من قبل كانت عبارة عن معجزات حسية العالم، فجميع المعجزات التي جاء بما الأنبياء والرسل من قبل كانت عبارة عن معجزات حسية ترى بالعين المجرّدة، ولم تكن معجزات معنوية كحال القرآن الكريم، ومع هذا لم يكن لها نفس التأثير الذي جاء به القرآن، فمنها من انتهى بانتهاء أصحابا، ومنها من استمر بعد ذلك دون أن التأثير الذي جاء به القرآن، فمنها من انتهى بانتهاء أصحابا، ومنها من استمر بعد ذلك دون أن التأثير الذي جاء به القرآن، فمنها من انتهى بانتهاء أصحابًا، ومنها من استمر بعد ذلك دون أن

تسلم من التحريف، أما معجزة القرآن فإنها معجزة خالدة أبد الدهر، ما دامت السموات والأرض، وإلى أن يرث الله الأرض ومن عليها .

ولقد كان لاهتمام العرب - خاصة العلماء منهم - بالقرآن الكريم، قراءةً، وحفظًا، وتفسيرًا، تأثيرًا بالغًا على مسار البلاغة العربية التي بدأت تنتقل من الفطرة والمشافهة إلى التدوين والتأليف، وعرفت تطورات عديدة كانت بدايتها مع الجاحظ، ونحايتها - أو انتكاستها - مع شروح كتاب المفتاح للسكاكي ومع ما قام به المراغي، حين قرّمت البلاغة إلى ثلاثة علوم، ولم يكن عمل القرطاجني الموسوم بالعلم الكلي، قد أثّر على الدراسات البلاغية كما يجب، وذلك باعتبار أنّ القرطاجني لم ينل حظا وافرا من القراءة التي نالها السكاكي، ولو أنه نال نفس الحظ لتغيّر حال البلاغة التي نعرفها اليوم، ولكانت قد إستمرت على نفس النمط الذي سارت عليه من قبل .

وبالرغم من الانتكاسة الكبيرة التي عرفتها البلاغة العربية، فإنها قد حَاوَلَتِ الرُّجُوعَ إلى مكانتها الأولى من جديد، بفعل العديد من المحاولات التجديدية التي سنتعرَّفُ على أهمها في هذه المذكرة، غير أن ما يعيبُها هو أنها لم تكن تدعو إلى بلاغة تسع كافة أنواع الخطاب كما كانت عليه البلاغة من قبل، بل كان من هاته المحاولات من يرى التجديد عن طريق الأسلوبية، ومنها من يراه عن طريق الحجاج، وغيرها من الرؤى المتباينة، وبالتالي فإنّ البلاغة على هذا النحو تظلّ بعيد كل البعد عن المسار الأول الجامع بين التخييل والتداول.

على أننا نستثني من تلك المحاولات التجديدية محاولة الباحث البلاغي المغربي، مُحَّد العمري، الذي عمل على تجديد البلاغة العربية لتكون قادرة على مواكبة العصر من جهة، وقادرة أيضا على استيعاب ما كانت تستوعبه البلاغة العربية قبل المراغي وشروح المفتاح من جهة أخرى.

هذا وإنّ كثرة الحديث عن اجتهادات الباحث المغربي مُحَّد العمري، وكثرة الدراسات الأكاديمية التي تطرّقت له، دفع بنا إلى خوض غمار البحث عن هذا الباحث في مذكرة بعنوان: "المشروع البلاغة عند مُحَّد العمري، دراسة تحليلية في التصور والمنهج "، بغية التعرّف - ولو بالشيء القليل عن هذا الرجل، من خلال إشكالية بحثيّة، إنطلقنا فيها التساؤل عن الجديد الذي طرحه مُحَّد

العمري، على الساحة البلاغية، على ضوء التغيرات الفكرية، والإيديولوجية، وحتى العقدية التي تعرفها اليوم ؟، وهل كان لعمله تأثيره ملموس، يمكن من دفع عجلة البحث البلاغي مستقبلا، أم لا ؟

ومن جهة أخرى، هل يمكن أن يعد عمل العمري، مشروعا بلاغيا قائما بذاته ؟، أم أنّه مجرّد رؤية بلاغية استشرافية، سابقة لأوانها ؟، وإذا سلّمنا بأنه مشروع بلاغي، فما الأسس التي قام عليها يا ترى ؟

ثم ما هو التصوّر العام، للدرس البلاغي العربي، الذي حاول العمري أن يبسطه، من خلال مجموع ما قام به من أعمال، وإلى أيّ مدى كان توفيقه في مسعاه ؟

وعلى اعتبار أنّ عمل العمري يوضع في خانة الأعمال الساعية إلى التجديد، فما المناهج النقدية الحديثة التي اعتمدها ؟ .

وقد قمنا بتقسيمها إلى بابين اثنين، الأول بعنوان: تقديم نظري لتصور ومنهج العمري، مع تطبيقاته على البلاغة العربية القديمة، وأما الثاني فعنوانه هو: تطبيقات العمري على البلاغة الجديدة، والمناهج النقدية المتبعة؛ حيث يتقدّم كلا البابين مدخل يتناول الدعائم والأسس التي انبنى عليها مشروع العمري.

كما قمنا بتقسيم الباب الأول إلى ثلاثة فصول، فصل نظري خصصناه لتبيان مفهومي التصور والمنهج، اللذين تقوم عليهما الدراسة، حث جاء التصور على محورين هما التأريخ، والتجديد، وأما المنهج فتطرقنا فيه إلى أربعة مناهج ( البنيوي، والتداولي، والتاريخي، والتأويلي)، في حين تناول الفصل الثاني دراسة تحليلية لأصول البلاغة العربية عند العمري، تناول الثالث دراسة تحليلية لامتداداتها.

وفي الباب الثاني أيضا، قمنا بعرض ثلاثة فصول، جاء الأول عبارة عن دراسة تحليلية لِشِقٍّ من بلاغة الخطاب الاحتمالي هو الشعر والخطابة، وجاء الفصل الثاني عبارة عن دراسة لشق آخر هو القصة والمناظرة، أما عن الفصل الأخير فقد تناول دراسة تحليلية لمناهج العمري في مشروعه البلاغي الجديد.

وفي نهاية الدراسة تأتي الخاتمة التي احتوت على أهم النتائج المتوصّل إليها سواء فيما يتعلق بتصور العمري ( تأريخا وتجديدا ) أو منهجه .

إن التعرف على مشروع العمري، كان الهدف المباشر الذي سعينا إلى تحقيقه من خلال هذه الأطروحة، إضافة إلى أسباب أخرى غير مباشرة، تمثلت معظمها في علاقة البلاغة العربية بالفلسفة اليونانية، وتأثير القرآن الكريم والشعر الجاهلي على نشأتها، وغيرها من الأهداف ... الخ.

وحتى نتمكّن من تحقيق هاته الأهداف كان لابد لنا من الاستعانة بالمنهج التركيبي، الذين ساعدنا على الجمع بين عدد من المناهج الدراسية، كالمنهج الوصفي الذي تمثل في التعريف بالعمري ومشروعه، والمنهج المقارن الذي تمثل في مقارنة عمل الخفاجي والجرجاني على سبيل المثال، والمنهج التاريخي الذي تمثل في حديثنا عن حال البلاغة العربية قبل وبعد عملية التعقيد، والمنهج التحليلي الذي تمثل في مجموع التعقيبات والتحليلات المبثوثة هنا وهناك.

#### الدراسات السابقة:

لقد سبقت هذا العمل دراسات أكاديمية متنوعة، أطاريح ماجيستير، ومقالات علمية، ومذكرات ماستر، وغيرها ... الخ، نذكر منها على سبيل المثال لا الحصر ما يلى:

- كتاب الحجاج في البلاغة المعاصرة- بحث في بلاغة النقد المعاصر، لمحمد سالم الأمين الطلبة، الصادر عن دار الكتاب الجديد المتحدة بلبنان، سنة 2008م.
- رسالة ماجيستير بعنوان: البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة، للطالب بوعافية عبد الرزاق، وإشراف: أ. د. عبد الغني بارة، الصادرة عن جامعة مُحَّد لمين دباغين سطيف02 ، سنة 2015م.
- رسالة ماجيستير بعنوان: المشروع البلاغة عند مُحَدَّد العمري، بحث في بلاغة الحجاج، دراسة تفاضلية، للطالب: عبد الباسط ضيف، وإشراف: د. أحمد بوصبيعات، الصادرة عن جامعة زيان عاشور بالجلفة، سنة 2017م.
- مقال بعنوان: التصور البلاغي الجديد بين الجرجاني و مُحَد العمري، للباحث بوزيد شتوح، وقد نشر في مجلة الممارسات اللغوية، المجلد10، العدد 04، ديسمبر 2020م.

- مقال بعنوان البلاغة الجديدة بين البعد الغربي والتلقي العربي مُحَدَّد العمري نموذجا، للباحثة سعود فطيمة، وقد نشر في مجلة أنسنة للبحوث والدراسات، العدد 07، جوان 2013م.
- مقال بعنوان: مُحَد العمري قارئا لمنهج تأليف عبد القاهر الجرجاني، للباحث فؤاد زرواق، وقد نشر في مجلة الآداب والعلوم الاجتماعية، المجلد16، العدد 04، ديسمبر 2019م.
- مقال بعنوان: المنجز البلاغي العربي في ضوء تصور جديد لمحمد العمري من البلاغة المهيمنة إلى البلاغة الكلية، للباحثة هندة بوسكين، وقد نشر في مجلة دراسات وأبحاث، المجلد 12، العدد 02 أفريل 2020م.
- مقال بعنوان: البلاغة الجديدة في الدراسات العربية الحديثة، حمادي صمود ومُحَد العمري نموذجا، للباحث رمضان يوسف، وقد نشر في مجلة التعليمية، العدد 09 جانفي 2017م.
- مذكرة ماستر بعنوان: البلاغة بين التجديد والمعاصرة، مُحَّد العمري أنموذجا، إعداد الطالبة: عباد مخطارية، وإشراف: أ. د. قوفي: وقد صدرت عن جامعة عبد الحميد بن باديس، مستغانم، سنة 2018م.
- مذكرة ماستر بعنوان: المنهج وآليات القراءة في كتاب البلاغية العربية أصولها وامتداداتها له مُحَّد العمري، إعداد الطالبة: آمنة فارس، وإشراف: أ. رابح بوشعشوعة، وقد صدرت عن جامعة العربي بن مهيدي، أم البواقي، سنة 2015 م.

هذا وقد واجهتنا في إنجاز هذا العمل صعوبات عديدة، بداية من اتساع المذكرة في حد ذاتها، وصولا إلى قلة الدراسات التي تناولت مشروع العمري، وهي على قلتها لا تكاد تختلف كثيرا، مما يعنى أنها نسخة واحدة لرؤية واحدة .

وفي الأخير لا يسعني إلا أن نحمد الله سبحانه وتعالى على أن وفّقني لإنجاز هذه المذكرة، والتي أرجوا أن يجد فيها القارئ ما يسعفه، على فهم معنى التجديد البلاغي بشكل عام، والمشروع العمري منه على الخصوص، ليسهم في دفع عجلة البحث العلمي نحو مزيد من التطور والرقي والازدهار، كما نسأله أن يجعل هذا العمل في ميزان حسناتنا، وميزان حسنات كل من ساعدنا على إنجازه من قريب أو بعيد، بداية بالدكتور المشرف على الأطروحة، " د. عدة قادة "، والسادة

الدكاترة المناقشين لها، الذين لم يبخلوا عليّ ببذل الجهد والوقت، في تقديم النصائح والإرشادات تقييما وتقويما، إنه ولي ذلك ومولاه، وهو على كل شيء قدير، والحمد لله رب العالمين.

الطالب: سعيد بن دويفع 04 ربيع الأول 1443هـ الموافق لـ: 10 أكتوبر 2021م . مدخل : المشروع البلاغي عند مُجَّد العمري، رصد للدعائم والأسس

أولا: حُمَّد العمري ومشروعه الجديد

ثانيا: دعائم مشروع العمري

لقد اقتضت منا طبيعة الدراسة، والتي تندرج ضمن الدراسات الهادفة إلى معرفة أهم مجددي البلاغة العربية وما حملته مشاريعهم البحثية من أفكار، أن نقدّم بين ثنايا هذا المدخل، تعريفا موجزا للباحث المغربي مُحَدِّد العمري ولمشروعه البلاغي الجديد، مع رصد أهم الدعائم والأسس التي قام عليها هذا المشروع.

هذا وقد ارتأينا أن نشير إلى أهم الجهود البلاغية التي سبقت العمري إلى التجديد، مقسمين إيّاها على ثلاثة أقسام، قسم دعا إلى التجديد من خلال العودة إلى التراث وإحيائه، وقسم رأى التجديد في الانفتاح على الدراسات الغربية والابتعاد عن التراث، وقسم زاوج بين الرأيين .

## 1 - القسم الأول: التجديد عن طريق إحياء التراث:

أ- مجًد عبده : يعدّ الشيخ مجًد عبده رحمه الله تعالى من أوائل الداعين إلى التجديد في البلاغة العربي "إذا رأى ما عليه كتب المتأخرين من الجدب والجمود، فرجع ببصره على آثار الأقدمين فوجد أنّ كتابي عبد القاهر - دلائل الإعجاز وأسرار البلاغة - من أحسن ما أخرج للناس في موضوعهما فبادر إلى تدريسهما في الجامع الأزهر بمصر، فكان عمله خطوة في الاتجاه الصحيح مهدت تمهيدا صالحا للدراسات العربية الحديثة في النقد والبلاغة أ، ويؤكد الدكتور مجدّ عمّارة في كتابه " رسالة التوحيد للإمام الشيخ مجدّ عبده " والذي تطرّق فيه إلى عدّة مواضيع كان الشيخ قد عالجها في حياته، والتي منها موضوع " حرية الفكر والتجديد "، مدى حرص الرجل على ضرورة النهوض بالعقل العربي من التخلف والانغلاق والتقليد الأعمى للغير، إلى التحرر الفكري، عملا بما دعا إليه الإسلام الحنيف الذي أنحى على التقليد، وحمل عليه حملة لم يردَّها عنه القدر، فبدَّدت فيالقه الإسلام الحنيف الذي أنحى على التقليد، وحمل عليه حملة لم يردَّها عنه القدر، فبدَّدت فيالقه

أنجًد خلف الله أحمد، معالم التطور الحديث في اللغة العربية آدابها، دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي وشركاؤه، 1961م، ص: 126، وينظر: وليد عبد الله حسين الخفاجي، حركة تجديد البلاغة في العصر الحديث (أطروحة دكتوراه) بغداد، 1412هـ/ 1991م، ص: 57- 60. نقلا عن: حيدر حسين عبيد، " المنهج البلاغي عند الجرجاني والقزويني في كتابيهما الأسرار والتلخيص دراسة موازنة " دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، الطبعة الأولى، 1434هـ/2013م، ص: 211.

المتغلبة على النفوس، واقتلعت أصوله الراسخة في المدارك، ونسفت ما كان له من دعائم وأركان في عقائد الأمم، وبهذا تم للإنسان أمران عظيمان حُرم منهما وهما: استقلال الإرادة، واستقلال الرأي والفكر، وبهما كمُلت له إنسانيته 1.

إنّ الإصلاح الذي ينشده الأستاذ الإمام في الأزهر قسمان: صوري ومعنوي، فأما الصوري فهو النظام الذي يقضي على ما كان فيه من الفوضى في التعليم والحياة البدنية والاجتماعية وتوسيع دائرة العلوم والمعارف، وترقية اللغة العربية، وأما المعنوي فهو إصلاح العقل بالاستقلال في العلم والفهم وصحة القصد فيه بما يفضي إلى ارتقاء الأمة في دينها ودنياها، وإصلاح الأخلاق بالصدق والإخلاص وعزة النفس والسخاء والوفاء ... الخ

ب- أحمد حسن الزيات: إضافة إلى الشيخ مُحَّد عبده، نجد أيضا باحثا ودارسا آخر للبلاغة العربية، هو الشيخ أحمد حسن الزيات من خلال كتابه " دفاع عن البلاغة "، رأى أنّ التجديد ينبغي أن لا يكون بمعزل عن التراث البلاغي العربي، لأنه هو الأصل والمنبع، وأنّ عدم الأخذ منه قد يحيل الباحث من " الدعوة إلى التجديد " ، إلى " الدعوة إلى التقليد "، وقد كان يعدّ هذا النوع من المجددين بعض عجزة لا غير، " الذين يدعون إلى التقليد باسم التجديد، وإلى العامية باسم التيسير، وإلى الفوضى باسم التحرر "<sup>3</sup>، وفي المقابل بيّن الزيات في كتابه المذكور آنفانوع بالبلاغة التي يعنيها ويدافع عنها " أهي بلاغة العقل العربي ( ابن المقفع، والجاحظ، والجرجاني )، أم هي بلاغة العقل اليوناني ( السكاكي ) ؟ والجواب أنها البلاغة التي تحدّى بما القرآن أمراء القول في عهد كان الأدب فيه صورة الحياة وترجمة الشعور وعبارة القول، هي البلاغة التي لا تفصل بين

أ مُحَدّ عمارة " رسالة التوحيد للإمام الشيخ مُحَدّ عبده "، دار الشروق، بيروت – لبنان ، 1414ه/1994م، الطبعة الأولى ص : 140، 142 .

السيد مُحَّد رشيد رضا " تاريخ الشيخ الإمام مُحَّد عبده " ج1، القسم الأول، دار الفضيلة، القاهرة – مصر، الطبعة الثانية 2006 السيد مُحَّد عبده " ج1، القسم الأول، دار الفضيلة، القاهرة – مصر، الطبعة الثانية 2006 المرابعة الثانية عبده " ج1، القسم الأول، دار الفضيلة، القاهرة – مصر، الطبعة الثانية عبده " ج1، القسم الأول، دار الفضيلة، القاهرة – مصر، الطبعة الثانية المرابعة الثانية عبده " ج1، القسم الأول، دار الفضيلة، القاهرة – مصر، الطبعة الثانية القسم الأول، دار الفضيلة، القاهرة – مصر، الطبعة الثانية القسم الأول، دار الفضيلة، القاهرة – مصر، الطبعة الثانية القسم الأول، دار الفضيلة، القاهرة – مصر، الطبعة الثانية القسم الأول، دار الفضيلة، القاهرة – مصر، الطبعة الثانية القسم الأول، دار الفضيلة، القسم القسم الأول، دار الفضيلة، دار القسم الأول، دار القسم الأول، دار الفضيلة، دار القسم الأول، دار القسم الأول، دار الأول، دار القسم الأول، دار الأول، دا

 $<sup>^{3}</sup>$  أحمد حسن الزيات " دفاع عن البلاغة "، عالم الكتب، القاهرة- مصر، الطبة الثانية،  $^{1967}$ م، ص

العقل والذوق ... "أ، ويشير الزيات إلى أنّ التجديد الذي يدعو إلى تغيير العربية الفصيحة بالعامية، لا يمتّ إلى التطوّر بصلة، و" ربما يزعم زاعم أنّ هذه العامية الأدبية ترجع إلى مذهب من مذاهب الكتابة دعت إليه حال وبعث عليه تطوّر، فإذا جاز أن يكون هذا الزاعم فالغالب في الظن أنه لا يعلم إذا كان يجدّ، أو لا يجدّ إذا كان يعلم، ذلك لأنّ المذهب الكتابي أو الشعري، إما أن يكون مرحلة تطوّر لمذهب يتقدّم به مبتدعوه، وإما أن يكون ردّ فعل لمذهب يغلو فيه متبعوه أن يكون مرحلة تطوّر لمذهب يتقدّم به مبتدعوه، وإما أن يكون ردّ فعل لمذهب يغلو فيه متبعوه ألى النسبة إلى " الطريقة الرمزية Ecole Symboliste فإنما تدعو – حسب رأيه – إلى التعبير بالإيماء والتكنية والهمس والميوعة، فالشعر الرمزي ينكر الواضح، ويَنْفِرُ من المحدد، ويتطلّب المتخيّل، ويبحث عن المشتبه ويحملك على أن تَخْلُمَ لا على أن تفكّر "3.

2- القسم الثاني: التجديد من خلال الثورة على القديم: اقتصرنا في هذا القسم على الدراسة التي قدّمها سلامة موسى في كتابه " البلاغة العصرية واللغة العربية "، وفيه ربط اللغة بالجانب الاجتماعي، ورأى أنّ نمو اللغة وتطورها نابع من التوجيه الفلسفي، فالكاتب المتنبه الذي يحس الوجدان الاجتماعي، يجب أن يؤكد المعاني البارة للأمة، وأن يضع الكلمات الجديدة كي توجه التوجيه الفلسفي أو الاجتماعي، وبذلك تنو اللغة وتتطور، والأمة التي تحمل كلماتما ولا تجددها هي أخسر من الأمة التيتجيز التداول للكلام القديم "، واللغة العربية - حسب رأيه من اللغات التي بقيت حبيسة الكلمات القديمة التي لا تجد لها مكانة في هذا العصر، بخلاف اللغة الإنجليزية مثلا، التي عرفت الكثير من التغيرات على حسب كل عصر، وكل من يعرف اللغة

<sup>. 31 :</sup> المرجع السابق، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 139 .

<sup>3</sup> نفسه، ص: 146

<sup>4</sup> سلامة موسى " البلاغة العصرية والبلاغة العربية "، سلامة موسى للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، 1945م، ص: 16،15

الإنجليزية، يدرك الفرق العظيم بين اللغة التي كان يستعملها شكسبير حوالي سنة 1600م، وبين اللغة الإنجليزية الآن، وهذا الفرق هو فرق النمو والتطور 4.

إنّ نزعة سلامة موسى الغربية واضحة في هذا الكتاب، تترجمها تلك الألفاظ التي يوظّفها في حديثها عن اللغة العربية، والألفاظ التي وظّفها للغات الغرب، والإنجليزية منها على الخصوص، فعند إيراده لبعض الأمثلة العربية المتداولة هنا أو هناك نجده ينتقد تلك الأمثلة ولا يرى أنها تعبّر عن المعاني الحقيقة التي تواكب العصر، أما عن الإنجليزية فيرى أنها تعطي لكل عصر حقه من الألفاظ، وأنها دائمة التطور والتجديد، وعلى سبيل المثال يتحدث سلامة موسى عن الملك جيمس حين زار كنيسة سان بول الكاتدرائية، عبّر عن إعجابه بها بهذه الكلمات " جيمس حين زار كنيسة سان بول الكاتدرائية، عبّر عن إعجابه بها بهذه الكلمات " في هذا حملت معنى آخر وهو الاستقباح والاستهجان والاستهتار، وأما نحن فإننا مازلنا نلتزم عبارات مقتبسة يعافها الذهن الذكي، كقولنا " حمي الوطيس في التعبير عن الحرب، ودرات رحى الحرب، ووضعت الحرب أوزارها... الخ<sup>1</sup>.

قد يكون سلامة موسى صائبا في دعوته إلى التجديد، غير أننا نرى بأنه أخطأ من جانبين اثنين : حين انتقد الفكر العربي ورمى لغته بالجمود والتحجر من جهة، وهذا ما لا يمكن قبوله مع لغة القرآن الكريم، وحين رأى في أن البديل إلى التقدم هو الاقتداء بالغرب في كل شاردة وواردة، دون إعطاء أي اعتبار للتراث العربي الأصيل من جهة أخرى، ولولا خشية الإطالة لكنا رددنا على مزاعم هذا الرجل، وَهُنَا نستأنس ببيتين من الشعر لحافظ إبراهيم - شاعر النيل - واللذين نجد فيهما ما يغنينا عن الإطالة في الكلام، حيث يقول :

وَسِعْتُ كِتَابَ اللَّهِ لَفظًا وَغَايَةً \*\*\* وَمَا ضِقْتُ عَنْ آي بِهِ وَعِظَاتِ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع السابق، ص: 73.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفسه، ص: 73، 75 .

## فَكَيْفَ أَضِيقُ اليَوْمَ عَنْ وَصْفِ آلَةٍ \*\*\* وَتَنْسِيقِ أَسْمَاءٍلِمُخْتَرَعاتِ

## 3- القسم الثالث: التجديد من خلال المزاوجة بين التراث والحداثة:

أ- أحمد الشايب: لعل من أبزر المجددين الذين يمكن اعتبارهم ممن زاوجوا بين التراث والحداثة الأستاذ أحمد الشايب في كتابه الأسلوب الذي صرّح بهاته الدعوة في قوله: لذلك أشرنا في هذا الكتاب إلى أنّ علم البلاغة العربية يجب أن يوضع وضعا جديدا يلائم ما انتهت إليه الحركة الأدبية في ناحيتيها: العلمية والإنشائية<sup>2</sup>.

كما يرى بأنّ موضوع البلاغة ينحصر في بابين أو كتابين هما: الأسلوب، والفنون الأدبية، ففي الأسلوب تدرّس الكلمة، والصورة، والجملة، والفقرة، والعبارة، وأما في قسم الفنون الأدبية - وقد تسمى الابتكار - فتدرّس مادة الكلام من حيث اختيارها، وتقسيمها، وما يلائم كل فن من الفنون الأدبية وقواعدها، كالقصة، والمقالة، والوصف، والرسالة، والمناظرة، والتاريخ 3، ومن خلال إيراد هذا الرأي تتبيّن لنا طبيعة التجديد عند أحمد الشايب، التي تدعو إلى دراسة البلاغة عن طريق " الأسلوب " و " الفنون الأدبية " .

ب- الأستاذ " أمين الخولي " في كتابه " فن القول ": تعد محاولة الأستاذ أمين الخولي من أولى معاولات التجديد في البلاغة العربية، فقد " حمل كتابه " فن القول " دراسات امتدت نحوا من عشرين سنة في البلاغة، ووقفت موقفا وسطا بين المحافظة على القديم والحماسة للجديد، والذي بناه على المقارنة بين البلاغة العربية التقليدية والبلاغة عند المحدثين - أي الأوروبيين - التي سموها "علم الأسلوب" 4

<sup>1</sup> ديوان حافظ إبراهيم، تح: أحمد أمين، أحمد الزين، إبراهيم الأبياري، الهيأة المصرية العامة للكتاب، الطبة الثالثة، 1987م، ص: 253 .

مر، الطبعة الثامنة، 1411ه/1991م (من المقدمة) . أحمد الشايب " الأسلوب "، مكتبة النهضة العربية، القاهرة – مصر، الطبعة الثامنة، <math>1411ه/1991م (من المقدمة) . 36، 36 . 36، 36 .

<sup>4</sup> شكري مُجَّد عيّاد " اللغة والإبداع "، أنترناشيونال برس- مصر، الطبعة الأولى، 1996م، ص: 26.

كما اعتمد أمين الخولي في دعوته إلى التجديد أول الأمر على تغيير أساليب التعليم المعروفة والمألوفة قبله، حيث رأى أنما تؤثّر سلبا على عملية التحصيل لدى الطلاب، وهي العملية التقوم على التلقين والإملاء المباشر للدروس والمحاضرات، ولذلك رغّب في إطلاق العنان للطالب في كتابة الدروس وتلخيصها بكل حرية بعد الاستماع الجيّد لتلك الدروس،" فليس يجب لاستقرار هذا التجديد البلاغي، أن نملي في " فن القول " على طلابنا أمالي محبّرة، أو نخرج لهم سفرا مدوّنا، لأنّ ذلك فساد كبير لخطة الجامعة في درسها وما تتبعه في تكوين طلابها، إذ تؤثر العمل الفردي للطالب والكسب الشخصي للدارس على التحصيل الملقن، والثراء المستجد، هذا إلى ما في طبيعة الدرس الأدبي من قيام على الذوق الشخصي، ولكل ذلك وجب - في تقديري - أن يجدّ الطلاب ليدونوا بأنفسهم مما سمعوا ..." أ

وكان لظهور الأستاذ أمين الخولي في حقل التدريس في الجامعة المصرية أثرا محمودا على الدراسات القرآنية والبلاغية في أواخر الربع الأول من القرن العشرين، فقد أحدث انقلابا في المفاهيم التدريسية، وكان له إسهام كبير في نقد المناهج، وتجديد أساليب التفسير القرآني والبحث البلاغي، وكان الدرس اللغوي همَّ الخولي الأساسي والحلبة الأولى لنضاله من أجل الاجتهاد والتجديد، وتأثيم التقليد 2.

هذا ويعتقد حيدر حسين عبيد، أنّ أقرب الدعوات التجديدية إلى الكمال هي منهج الدكتور أحمدمطلوب، والذي يتلخص في نقاط:

- -1 إلغاء التقسيم الثنائي أو الثلاثي والنظر إلى البلاغة بوصفها فنا واحدا .
- 2- ضم البحث في صور التعبير المختلفة كالتشبيه والاستعارة والكناية والتورية وغيرها من فنون البديع التي لها قيمة في التعبير وأداء المعاني، وضم البحث في الفقرة والقطعة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص: 24 .

<sup>.</sup> 103: شارف لطروش، مقال : قراءة في دعوات تجديد البلاغة العربية "، ص  $^2$ 

الأدبية على أن نستفيد مما ذكره القدماء كعبد القاهر وابن الأثير والسكاكي والقزويني وشُراح التلخيص .

- -3 تقليل مصطلحات البلاغة والاكتفاء بأهمِّها وأكثرها دلالة على العربية .
- 4- الاهتمام بالناحية الأدبية واختيار الأمثلة والقطع القرآن الكريم وكلام العرب البليغ، وتحليل الأمثلة تحليلا أدبيا يعتمد على الإدراك والإحساسالفني .
- راسات النفسية التي لها أثر في الفن الأدبي ولكن لا إلى الحد الذي نتجاوز فيه البحث البلاغي  $^{1}$  البلاغي  $^{1}$  .

إنّ بوادر التجديد في البلاغة العربية قديمة الظهور منذ مُحَّد عبده وأحمد حسن الزيات، بل ومنذ الأديب السوري جبر ضومط (ت 1930م) في كتابه " الخواطر الحسان في المعاني والبيان " الذي أصدره سنة 1896م، وما ذلك إلا بفعل التطور الكبير الذي عرفه الفكر البشري ما أدى إلى التأثير على الفكر البلاغي عند العرب، فبعد أن كانت المعاني والبيان والبديع، هي وحدها من يقصد بها علوم البلاغة العربية، تغيّرت نوعية الدراسات لِتُضَمَّ علومُ البلاغة ومصطلحاتُها تحت اسم " الصورة " أو " الأسلوب " أو " النقد " أو " الأدب " غير مغفلين سمات كل تشكيل بلاغي، ولكنهم أبرزوا هذه السمات من خلال العمل المتكامل والنظرة الشمولية والجمالية والنفسية والحضارية 2.

ومع منتصف القرن العشرين ستتبلور بلاغة جديدة علمية ووصفية تبحث في الملفوظ البلاغي بنية، ودلالة، ووظيفة، وتواصلاً، وتصنيفًا، وقد اتخذت اتجاهات مختلفة كالبلاغة اللسانية، والأسلوبية، والحجاجية، والسيميائية، والتداولية، حتى أصبحت البلاغة المعاصرة اليوم إمبراطورية

مد بركات حمدي أبو علي " فصول في البلاغة "، دار الفكر للنشر والتوزيع، عمّان- الأردن، الطبعة الأولى، 1403هـ/1983م، ص: 194

<sup>1</sup> حيدر حسين عبيد " المنهج البلاغي عند الجرجاني والقزويني في كتابيهما الأسرار والتلخيص- دراسة مقارنة "، دار الكتب العلمية، بيروت-لبنان، الطبعة الأولى، 1434هـ/2013م، ص :215،214 .

منفتحة على تخصصات علمية عدّة، ومازالت مجموعة من العلوم والتخصصات تسترشد بآليات البلاغة في خطاباتها المعرفية المختلفة نظريا وتطبيقيا  $^{1}$ .

هذا وبعد سردنا لأهم الجهود البلاغية التي سبقت العمري، نتطرق الآن إلى لب موضوعنا والمتعلق بمحمد العمري، ومشروعه الجديد .

## أولا: خُدَّ العمري ومشروعه الجديد:

يعد الدرس البلاغي العربي، موازاة مع التطور الكبير الذي تعرفه البلاغة اليوم، فقد عكف الرجل على دراسة البلاغة العربية، وتدريسها، زهاء الأربعين سنة، لتُترجم أعماله ضمن مشروع بلاغي هادف إلى إعادة إحياء الدرس البلاغي وتوجيهه الوجهة الأولى التي سلكها أول الأمر، وعنه يقول الباحث اليمني مجلًد مرشد الكميم: " إنّ مغامرة الاقتراب من عقل مفكر وبلاغي وناقد عربي كبير بحجم الأستاذ مجلًد العمري يتطلب جهدا قرائيا خرافيا، فهاجس الاقتراب من البلاغيين بالذات هاجس مخيف، ليس لأغم بمتلكون أجهزة إبلاغ أكثر قوة مما نمتلك فحسب، ولكن لأنّ قدرتهم على الظهور فيما وراء سطورك وفي خبايا ما تفكر به وثنايا ما تسكت عنه، هي التي جعلت صحفيي السوق السوداء يُوَلُّونَهُمُ الظهور، فهؤلاء يدركون أخم لن يستطيعوا قراءة عتبات عقولهم فكيف بمحاورتهم ومناقشة آرائهم "أ، وهذا الرأي إن دلّ فإنما يدلّ على مدى اتساع ثقافة العمري، النابعة من أعماق التراث البلاغي العربي، مازجة إياه مع البلاغة اليونانية، والغربية الحديثة، لتُسفر عن رؤية بحثية نافذة، ساهمت في ظهور مشروع بلاغي أقل ما يقل عنه أنه مشروع الحديثة، لتُسفر عن رؤية بحثية نافذة، ساهمت في ظهور مشروع بلاغي أقل ما يقل عنه أنه مشروع رائد.

<sup>1</sup> مقال له جميل حمداوي " من البلاغة الكلاسيكية إلى البلاغة الجديدة "، شبكة الألوكة، ص : 37 www.alukah.net:من

<sup>1</sup> محجًد مرشد الكميم، رحلة حياة بحثا عن بلاغة عربية حديثة، حوار شامل مع الدكتور مُحجَّد العمري، موقع العمري: www.medelomari.net

و مُحَّد العمري هو مُحَّد بن عبد الله بن حمو العمري من مواليد سنة 1945م بقرية " الحارة " على ضفاف وادي درعة جنوب المغرب، تعلم القراءة والكتابة وحفظ القرآن وبعض المتون والمنظومات على يد والده بقرية الحارة، وعند استقلال المغرب التحق بالمعهد الإسلامي بمدينة تارودانت ( معهد مُحَّد الخامس حاليا)، الذي حصل منه بين سنتي 1958و 1968م على الشهادة الابتدائية، والثانوية، والبكالوريا الأصلية بميزة حسن ( وهي ميزة نادرة وقتذاك في مستوى البكالوريا المغربية).

في سنة 1968م التحق بجامعة مُجَّد الخامس- فرع فاس- حيث حصل على الإجازة في الأدب العربي سنة 1972، وحصل في نفس السنة على شهادة الكفاءة التربوية للتدريس بالمدارس الثانوية. واشتغل بالتدريس في المدارس الثانوية من سنة 1972 إلى سنة 1981م، متابعا تكوينه الجامعي بموازاة مع التدريس ، وفي سنة 1974م حصل على شهادة استكمال الدروس - شهادة الدروس المعمقة - من جامعة مُحَدِّد الخامس بالرباط، وفي سنة 1981م حصل على دبلوم الدراسات العليا من نفس الجامعة .

وفي مجال التدريس، اِلْتَحَقَ العمري بكلية الآداب بجماعة سيدي مُحَّد بن عبد الله بفاس كأستاذ مساعد، ناقش أطروحة دكتوراه الدولة في الأدب العربي سنة 1989 فرقّي إثرها إلى درجة أستاذ محاضر، ثم رقّي سنة 1993 إلى درجة أستاذ التعليم العالي ، والتحق خلال السنة الجامعية 1996/1995 بكلية الآداب بجامعة الملك سعود بالرياض، أستاذا للبلاغة والنقد الأدبي ، و عمل أستاذا للبلاغة والنقد الأدبي بكلية الآداب بجامعة مُحَّد الخامس بالرباط، ثم تقاعد مبكرا في إطار المغادرة الطوعية ابتداء من غشت 2005م $^{1}$ .

أما عن المشروع البلاغي عند مُحَّد العمري، فإنّ الحديث عنه سيقودنا بطبيعة الحال إلى الحديث عن مؤلفاته ، ونشاطاته الفكرية، ولقاءاته الصحفية، ... وغيرها من الأعمال التي قدّمها العمري، من أجل تحقيق هدف واحد، وهو توجيه البلاغة إلى مسارها الحقيقي، والتي كانت قد ضلَّت طريقها في فترة من الفترات الزمنية، حتى وجدت نفسها تفقد في كل مرة من المرات مجالاً حيويا من مجالاتها، لتصبح في آخر المطاف محصورة في ثلاث مجالات فقط هي: المعاني، والبيان،

<sup>1</sup> موقع مُحَّد العمري، : www.medelomari.net

والبديع، وهذا ما من شأنه أن يبيّن فعالية المشروع العمري، وضرورته في وقتنا هذا، وهو المشروع الذي قال عنه العمري في تقديمه لبعض المؤلفات التي ترجمها: "ينضوي هذا البحث ضمن مشروع كبير بناء بلاغة عامة جديدة تستوعب إنجازات البلاغة القديمة، وتستفيد من اجتهادات الأسلوبية الحديثة، محاولة تجاوز جوانب النقص فيهما باقتراح نموذج سيميائي يقوم على نظرية الانزياح في التركيب والدلالة والتداول " $^1$ .

ومن بين مؤلفات العمري نعتقد أن هناك خمسة كتب رئيسية انبني عليها مشروعه، وهي: كتاب " في بلاغة الخطاب الإقناعي " وكتاب " الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية والممارسة الشعرية "، وكتاب " البلاغة العربية أصولها وامتداداتها "، وكتاب " البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول "، وكتاب " المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة "، ذلك أنّ المطّلع لهاته الكتب وحدها يستطيع أن يكوّن تصوّرا شاملا لمشروع العمري .

وبالإضافة إلى هاته المؤلفات الخمسة هناك مؤلفات أخرى مثل: كتاب " دائرة الحوار ومزالق العنف- كشف أساليب الإعنات والمغالطة مساهمة في تخليق الخطاب، وكتاب " أشواق درعية العودة إلى الحارة "، وكتاب " الإفراني وقضايا الثقافة والأدب في مغرب القرنين 17و18 "، وكتاب " تحليل الخطاب الشعري-البنية الصوتية "، وكتاب " منطق رجال المخزن وأوهام الأصوليين "، وكتاب " زمن الطلبة والعسكر سيرة ذاتية " .

وفي مجال الترجمة: ترجم العمري ثلاثة مؤلفات هي: كتاب " بينة اللغة الشعرية " لمؤلفه جان كوهن ( الترجمة كانت بمساعدة مُحَّد الولى )، وكتاب " البلاغة والأسلوبية " لمؤلفه هينريش بليث، وكتاب " نظرية الأدب في القرن العشرين  $^{2}$  .

وعلاوة على هذا فإن للعمري العديد من النشاطات كإعداد المقالات وترجمتها، وتنظيم الحوارات الفكرية والثقافية، وإصدار المجلات، وغيرها ....

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> هينريش بليث، البلاغة والأسلوبية، نحو نموذج سيميائي لتحليل النص، ترجمة : مُحَّد العمري، أفريقيا الشرق، المغرب، الطبعة الثانية، 1999م ترجمة: مُحَدِّد العمري، ص: 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> موقع العمرى: www.medelomari.net

ومن بين نشاطاته التي خدمت الدرس البلاغي العربي نذكر:

أ. إصدار مجلة دراسات أدبية و لسانية سنة 1985 بمشاركة مجموعة من الباحثين والقيام بمهام إدارتها والإشراف على تحريرها. وهي مجلة علمية فصلية متخصصة صدر منها ستة أعداد.

ب. إصدار مجلة دراسات سميائية أدبية لسانية سنة 1987، بمساهمة حميد لحميداني، وتولي مهمة إدارتما. وهي مثل سابقتها ، مجلة فصلية متخصصة . صدر منها سبعة أعداد .

ج ـ الإشراف على "منشورات دراسات سال " وهي سلسلة كتب صغيرة ، تتصل بتخصص مجلة دراسات سميائية .

د. الإشراف (ضمن هيئة مجلة دراسات أدبية ولسانية) على تنظيم ندوة تحليل الخطاب بالتعاون مع كلية الآداب والعلوم الإنسانية بفاس بتاريخ 1986 وقد نشرت مواد هذه الندوة في العدد التاسع من مجلة كلية الآداب بفاس والعدد 5 من مجلة دراسات أدبية ولسانية.

ه. تنظيم ندوتين متخصصتين (ضمن هيئة تحرير مجلة دراسات أدبية) حول العلاقة بين اللسانيات والنقد الأدبي. الأولى بعنوان: اللسانيات والنقد الأدبي. نشرت مادتها بمجلة دراسات أدبية ولسانية العددان: 2.1 والثانية بعنوان: الحدود بين المدارس اللسانية في علاقتها بالأدب، وقضية السياق والمعنى. نشرت مادتها بالعدد: 3 من المجلة المذكورة . شارك فيهما مجموعة من أساتذة كليتي الآداب بفاس و مكناس .

و. إجراء حوارات شاملة من أدباء وكتاب ومفكرين من مختلف البلاد العربية حول جهودهم التنويرية، ومشاريعهم العلمية. نذكر منهم: عبد الله الطيب (ناقد سوداني)، وصلاح فضل (ناقد مصري)، وطه عبد الرحمن (منطقي مغربي)، ومجلًد مفتاح (ناقد سميائي مغربي)، ومنصف المزغني (شاعر تونسي)، ومجلًد السرغيني (ناقد مغربي)، ومحيى الدين صبحى (ناقد سوري).

وقد نشرت هذه الحوارات بمجلتي: دراسات أدبية ولسانية. و دراسات سميائية أدبية ولسانية

لقد بدأ العمري رحلة البحث في هذا المشروع، من فكرة سماها الاستكشاف، ومعناها الستكشاف من الستكشاف من الستكشاف من البلاغة العربية من طريقين هما: الاستكشاف من الداخل والاستكشاف من الخارج، حيث يتجلى الاستكشاف من الداخل في " تأمل النص الشعري مباشرة ( نقد الشعر واختياره أي عن طريق الملاحظة المباشرة والاختيار الفني، وهو ما يظهر في تلك التعليقات والملاحظات الواصفة للشعر في العصرين الجاهلي والأموي، والتي إنبثق عنها علم البديع، الذي غذى بدوره كتب التنظير النقدي كقدامة مثلا، والبلاغي مثل الجرجاني، وإضافة إلى البديع كانت عملية إختيار الشعر والنثر ممثلة في إختيار أبي تمام وشرح المرزوقي، وهذه المرحلة هي عند العمري مرحلة الرصد لكونها ترصد الملاحظات وتجمعها وتسميها دون اهتمام بنسق تنظيري "1.

وأما الاستكشاف من الخارج فقد نتج عن عملية التأليف العلمي التي إستهدفت تقنين اللغة والفكر وتنزيه الدين، وهي عملية ناتجة عن التعارض الذي حدث بين القواعد الموضوعة في النحو أو البلاغة والظواهر أو النصوص الخارجة عن تلك القواعد المرسومة، ولعل أبرز من يمثل عملية الاستكشاف من الخارج بالنسبة للبلاغة هو أبو عبيدة في " مجاز القرآن "، بكثير من حرية الرأي التي جرّت عليه نقمة اللغويين ودارسي النص القرآني، ولقد مكّنت هاته العملية من تقعيد اللغة سواء من زاوية مجاز القرآن أو من زاوية ضرورة الشعر، مما أدى إلى ظهور ثلاثة عناصر مهمة هي:

- 1- متن من الأمثلة المنزاحة عن الأقيسة اللغوية المطردة .
- 2- مفاهيم ومصطلحات تدل على إجراءات تركيبية ودلالية انزياحية .
- $^{2}$  الحديث عن الخصومة اللغوية للشعر باعتباره صاحب خصوصية ذاتية  $^{2}$  .

19

موقع العمري الإلكتروني : www.medelomari.net

<sup>1</sup> مجًّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، دار أُفريقيا الشرق، المغرب، الطبعة الثانية، 2010م، ص: 21، 22.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 22، 23 .

ولقد استفاد العمري من عمليتي الاستكشاف هاتين استفادة كبيرة مكّنته من تصنيف بعض المؤلفات البلاغية العربية بين الأصول والامتدادات، ثم أضاف إلى هذا العمل ما استفاده من اطلاعه على البلاغة عند الغرب.

#### ثانيا: دعائم مشروع العمري:

من خلال القيام بنظرة سريعة لأيّ مؤلّف من مؤلفات العمري، أو نشاطاته الموثقة والآنفة الذكر، نستطيع الآن تقديم تصوّر لأهم الدعائم التي قام عليها مشروعه البلاغي، والتي تتنوّع بين ما هو عربي وما هو غير عربي، هذا التنوّع الذي نستشفّه من خلال حديث العمري عن بلاغة أرسطو، وقد نّوه في هذا الحديث بأهمية الدرس البلاغي العربي حيث يقول: " ونحن إذ نسترشد بالهيكل العام لبلاغة الخطاب عند أرسطو لشموليتها نحتفظ لأنفسنا بحق التعامل مع النصوص العربية بما فيها من خصوصيات، كما نحاول أن نوظف المصطلحات البلاغية العربية بإدخالها فيما يناسبها ويستوعبها من نظرية أرسطو، وعلى رأسها قضية مراعاة المقام والحال التي نجعلها عنوانا للعلاقة بين الخطيب والمستمع "1.

إنّ هذا النص الذي بين أيدينا يدلّ دلالة واضحة على مدى اطلاع العمري على البلاغتين اليونانية، والعربية، واهتمامه الشديد بهما، خاصة وأنه ربط ركائز البلاغة الأرسطية بقضية مراعاة المقام والحال في البلاغة العربية، ما يؤكّد لنا ازدواجية الثقافة لدى العمري، وهي ازدواجية لم ينفرد بها العمري وحده، وإنما جاءت نتاج حركية تثاقفية بين البلاغتين، وقد أشار العمري نفسه إلى هذا الأمر في تقديمه لكتاب نظرية الأدب في القرن العشرين إلى ما يفيد بأنّ " الدراسات والمقالات المكونة لهذا الكتاب ليست اختيارا محكوما بنزوع ذاتي بحت، نحو مذهب محدد، بل هي قبل كل

20

<sup>1</sup> مُحِّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي-مدخل نظري وتطبيقي لدراسة الخطابة العربية، الخطابة في القرن الأول نموذجا، أفريقيا الشرق-المغرب، ط2، 2002م، ص: 21 .

شيء رصد لتفاعل الساحة الثقافية المغربية على الخصوص والعربية على العموم مع حركية البحث العالمي في نظرية الأدب  $^{1}$ .

ويرى الباحث الموريتاني مُحَّد سالم مُحَّد الأمين الطلبة بأن " إنتباه العمري المبكر إلى دور الحجاج في قراءة النصوص البلاغية والخطابية، هو انتباه ولّده لديه الطلاعه المكثف على نصوص التراثين العربي والغربي، قديمها وحديثها " 2 ، وهو ما يؤكّد ازدواجية ثقافة العمري إن لم نقل تعددها وتنوعها .

وعلى العموم فإن دعائم مشروع العمري تنقسم إلى نوعين، دعائم من التراث البلاغي العربي، ودعائم من البلاغة الغربية القديمة والحديثة، وقد اعتمدنا هذا التقسيم كوننا نعتقد بأن البلاغة اليونانية تنضوي ضمن الدراسات البلاغية عند الغرب، لأن الغربيين انطلقوا في التنظير من أعمال أرسطو، وجعلوا من أعمالهم امتدادا لبلاغة أرسطو.

## أ- دعائم من التراث البلاغي العربي:

يأتي كتاب " مجاز القرآن " لأبي عبيدة (ت 209ه)، على رأس دعائم المشروع، فقد ساعد على استكشاف العوامل الخارجية التي أثّرت في تطوير البلاغة العربية، والتي وضعها العمري تحت عنوان " الاستكشاف من الخارج "، في مقابل " الاستكشاف من الداخل " من نقد الشعر لقدامة، وتأثير القرآن الكريم على البلاغة العربية لا يمكن تجافيه بأي حال من الأحوال، وهو شبيه بتلك القصائد التي نُظمت في عصر الاستشهاد أي قبل الشروع في كتابة المدونة، وخالفت في بعض أبياتها القاعدة النحوية أو البلاغية، فؤضعت في هاته الحالة ضمن " الضرورات الشعرية "، حيث يكمن عنصر التشابه بينهما في أنّ لكليهما سطوة على البلاغة من حيث الخروج عن قواعدها وعدم قدرة البلاغيين على تقويم هذا الخروج.

<sup>2</sup> مُحَّد سالم مُحَّد الأمين الطلبة، الحجاج في البلاغة المعاصرة-بحث في بلاغة النقد المعاصر، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 2008م، ص: 243.

ولقد درس العمري كل هذا ضمن الأصل الثاني من أصول البلاغة العربية عنده، ألا وهو " البلاغة ومعيرية اللغة ".

وفي الأصل الثالث من أصول البلاغة عند العمري، والمسمى بـ " من تبرير المجاز إلى بيان وجه الإعجاز "، تطرّق العمري إلى كتابين اثنين هما " تأويل مشكل القرآن " لابن قتيبة (ت 276هـ)، و" إعجاز القرآن " للباقلاني (ت 403هـ)، وكلاهما جاء لدفع الشبهات عن كلام الله عز وجل، ليس من ناحية مخالفة القاعدة، كما هو الحال مع مجاز القرآن لأبي عبيدة، وإنما من ناحية أخرى هي اختلاف الأحرف التي نزل بما القرآن الكريم، وقد استغلها المغرضون في اعتبار أنّ اختلافها دليل على أنّ القرآن الكريم لم يأت من مصدر واحد، إذ أنه - في اعتقادهم - لو كان من مصدر واحد لما اختلفت قراءاته، والأمر في الحقيقة جاء من باب الإعجاز لا من باب الاختلال والاختلاف، فالقرآن نزل على سبعة أحرف وأعجز العرب البلغاء على أن يضاهوه ولو في حرف واحد أي قراءة واحدة من قراءاته، قال تعالى: ﴿ قُل لَّإِن ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْل هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْض ظَهِيرًا ﴿ [ الإسراء:88]، وقال: ١ أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ ۚ بَلَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِ ٓ إِن كَانُواْ صَلدِقِينَ ﴿ [ الطور:33-34] .، وتحداهم على أن يأتوا بعشر سور فقال: أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَلهُ ۖ قُلْ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُوَر مِّثْلِهِ۔ مُفْتَرَيَىتِ وَٱدۡعُوا مَن ٱسۡتَطَعۡتُم مِّن دُون ٱللَّهِ إِن كُنتُم صَدِقِينَ ﴿ فَإِلَّمْ يَسۡتَجِيبُواْ لَكُمۡ فَٱعۡلَمُوٓاْ أَنَّمَاۤ أُنزلَ بعِلْم ٱللَّهِ وَأَن لَّا إِلَـٰهَ إِلَّا هُوَ ۗ فَهَلَ أَنتُم مُّسْلمُونَ ﴾ [هود:13-14] ، وتحداهم أن يأتوا بسورة مثله فقال: ﴿ وَمَا كَانَ هَاذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَىٰ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَاكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيّهِ وَتَفْصِيلَ ٱلْكِتَنبِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ ٱلْعَامِينَ ، أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَاهُ ۖ قُلْ فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّثْلِهِ - وَٱدْعُواْ مَن ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُون ٱللَّهِ إِن كُنتُمَّ صَدِقِينَ ﴿ [يونس:37-38] وقال تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمًا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ مَا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِّن مِّثْلِهِ وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدقِينَ ﴿ مَا اللَّهِ عَلَىٰ عَبْدُونَا اللَّهِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدقِينَ ﴾ [البقرة:23]، "1 .

من هنا رأى العمري ضرورة دراسة كتابي ابن قتيبة والباقلاني، ووضعهما ضمن أصول البلاغة العربية، ليكونا، عندنا، ضمن دعائم مشروعه البلاغي، كونهما يبحثان في تأثير القرآن الكريم على اللسان العربي عموما، والدرس البلاغي خصوصا، ما ساهم في تطوير هذا الدرس.

وقد استعان العمري في دراسته لهذا الأصل، لإضافة إلى كتاب نقد الشعر، استعان أيضا بكتاب " الحماسة " لأبي تمام (ت 231هـ)، و" عمود الشعر " للمرزوقي (ت 421هـ).

وعلاوة على ذلك فإن كتاب البديع لإبن المعتز (ت 296هـ)، يعد في صدارة المؤلفين الذين اعتمد عليهم العمري في صياغته لمشروعه الجديد، ولعل ذلك راجع إلى أسبقية الرجل في التقعيد لعلم البديع، وقد كان هذا العلم قبله مجموعةً من الأفكار التنظيرية التي تحتاج إلى تفعيل وتطبيق، وهو شأن أي علم على أي حال .

وبتأليف ابن المعتز لكتابه " البديع "، وتأسيسه لهذا العلم أضحى البديع أحد ركائز علوم البلاغة اليوم، وهو لا يقصد بالبديع العلم المعروف بل هو الطريف من الكلام بدليل أنّ ابن المعتز تناول فيه موضوعات من علم البيان كالتشبيه والاستعارة وهي ليست من موضوعات علم البديع على ما عرف عند المتأخرين، لذلك أثنى عليه العمري بقوله: " يسجل عمل عبد الله بن المعتز لخظة حاسمة في تاريخ البلاغة العربية سواء من حيث السؤال الموضوع أو من حيث الإجراء المتخذ "2، كما أن أهمية عمل ابن المعتز بالنسبة للعمري جعلته يضعه ضمن أصول البلاغة العربية، تحت عنوان " البلاغة والنقد التطبيقي " .

\_

<sup>1</sup> مُحِد الصغير بن قايد بن أحمد العبدلي المقطري، الحلل الذهبية على التحفة السنية، تح: مقبل بن هادي الوادعي، دار الإمام مالك، البليدة، الجزائر، الطبعة الثالثة 1428هـ-2007م ص: 09 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحَدِّ العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 61 .

وعلى اعتبار أن أبا عمرو الجاحظ (ت 255هـ) من أشهر علماء البلاغة العربية، وقد عُدّ من مؤسسيها الأوائل، فإنّ حضوره ضمن مشروع العمري أمر لا يدعو للاستغراب، لذلك يقول العمري: " رغم أنّ ظهور الخلاف حول القضايا السياسية والدينية، وتكوُّن الفرق والمذاهب، والاطلاع على تراث الأمم الأخرى – التراث الأرسطي خاصة – والاستعانة به في إطار الجدل والمناظرة جاء متأخرا عن ممارسة نقد الشعر فقد ظهرت النواة البلاغية الخطابية الأولى التي توازي كتاب البديع وتعادله في القرن الثالث الهجري هي الأخرى، نقصد بذلك كتاب البيان والتبيين للجاحظ، وهو كتاب مؤسس للحجاج وبلاغة الخطاب الإقناعي ... "أ، وفي هذا القول يشير العمري إلى دور الجاحظ في التأسيس للخطابة العربية، وعلم الحجاج عند العرب ما جعله ضمن الدعائم .

لقد نوّه العمري في هذا النص ببيان الجاحظ، معتبرا أنّ مكانته في التراث تعادل مكانة بديع ابن المعتز، وأن ما تناوله هذا الكتاب هو بمثابة النواة الأولى للخطابة العربية، ويأتي هذا الرأي من كون الجاحظ قد جمع كل ما وصل إليه من تراث اليونان، والرومان، والفرس، والهنود، فاستطاع بهذا الاطلاع الواسع أن يكوّن نظرة أولى لمفهوم البلاغة الخطابية، أو بالأحرى، لمفهوم بلاغة الخطبة، بالنسبة لمشروع العمري، لهذا نجد أنّ العمري حين درس بلاغة الخطبة، مزج بين عمل أرسطو والبلاغيين العرب تأثرا منه بعمل الجاحظ.

هذا وإذا نظرنا من الزاوية التي نظر منها العمري نفسه، في دراسته للتراث البلاغي العربي، فإننا سنجد أنّ إبن وهب (ت 335ه)يأتي بعد الجاحظ مباشرة، كونه الأنسب لفهم عمل الجاحظ، وهو ما صرّح به العمري في قوله: أيضا: " إنّ مشروع الجاحظ في البيان والتبيين لا يمكن أن يفهم إلا من خلال قراءة ابن وهب له، واستئنافه لمشروعه، فابن وهب يرى أنّ الجاحظ لم يقدم شيئا يستحق الاعتبار في باب البيان "2، ومن هنا يكون العمري قد جعل عمل ابن وهب رديفا لعمل الجاحظ، ثما يتيح له أن يكون ضمن دعائم المشروع.

<sup>1</sup> مُحَدِّد العمري، أسئلة البلاغة في النظرية والتاريخ والقراءة، دراسات وحوارات، أفريقيا الشرق، المغرب، 2013م، ص: 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُجَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 13.

وفي كتابه " الموازنات الصوتية " نجد أنّ العمري قد تطرّق إلى أهم مضامين كتاب " البرهان في وجوه البيان " لابن وهب، مبرزا أهم مضامين الكتاب والأساس الذي تقوم عليه نظرية ابن وهب، دون إغفاله لمفهوم البلاغة وعناصرها، وهي عند العمري " أقرب إلى الخطابة منها إلى الشعر، ولا شك أنّ ذلك راجع لحضور وظيفة الإقناع في رؤية ابن وهب وهيمنتها عليه، كما هو راجع إلى طبيعة الشعر الكلاسيكي القريب من الخطابة في كثير من مقوماته "1، ومن هنا يصف العمري نظرية البيان عند ابن وهب، أو البلاغة عنده، بـ " الخطابية "، ما يشير إلى المكانة المرموقة التي حظي بها هذا الأخير ضمن مشروع العمري .

ومن المؤلفات البلاغية التي يمكن إدراجها ضمن دعائم مشروع العمري، كتاب " نقد الشعر " لقدامة بن جعفر (ت 337هـ) الذي ساعد على استكشاف المكونات البلاغية للشعر، لما للبلاغة والشعر من تداخل كبير، خاصة في مرحلة النشأة، فالشعر ديوان العرب كما قيل، وقد كان علماء النحو والبلاغة يرجعون إلى قصائد الشعراء الجاهليين في التقعيد للغة العربية، من هنا كان اهتمام العمري بعمل قدامة في دراسته للأصل الأول من أصول البلاغة عنده وهو " البلاغة ونقد الشعر ".

ومن الدعائم أيضا، التي انبني عليها مشروع العمري، عمل أبي هلال العسكري (ت 395هـ) في كتابه " الصناعتين "، وهو الكتاب الذي عنى به ابن وهب، صناعة الشعر وصناعة النثر، وقد اعتبره العمري " أول محاولة لقراءة عمل البلاغيين العرب الرواد قراءة شاملة تستهدف الخروج بصيغة عامة تجمع المتفرق، ولذلك سنجده يحاول الجمع بين روافد تحدّرت من شعب متباينة، بين بيان الجاحظ وبديع عبد الله بن المعتز وما قدمه النقاد في موضوع الأخذ والسرقات "2، ولقد وضعه العمري ضمن الدراسة الممهدة لامتدادات البلاغة العربية عنده، تحت عنوان: " البلاغة العامة "، إشارة منه إلى عنوان الكتاب الذي يعني بالنثر (أي الخطابة، أو الخطابية) ، والشعر (أي الشعرية) .

<sup>1</sup> مُجُد العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية والممارسة الشعرية، نحو كتابة تاريخ جديد للبلاغة والشعر، أفريقيا الشرق، المغرب، ط2001م، ص: 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص : 283 .

أما بخصوص ابن سنان الخفاجي(ت 466ه)، فإنه قد نال هو الآخر قسطا كبيرا من الدراسة، وجاء عمله في المشروع العمري رديفا لعمل الجرجاني، كما رأينا سابقا مع ابن وهب والجاحظ، ففي الفصل الثالث من كتابه البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، والمعنون ب:" بلاغة الصحة والتناسب " ، يُفرد العمري دراسة كتاب سر الفصاحة لابن سنان الخفاجي، معتبرا إياه ضمن امتدادات البلاغة العربية شأنه شأن الجرجاني، كما قال في حديثه عن أهمية عمل ابن سنان: "كان من بين همومي الموجهة حين تصديث لإعادة قراءة تاريخ البلاغة العربية استخراج أنساق المؤلفات في حوار بين المشاريع والمنجزات، وكان أول عمل لي في هذا الصدد قراءتي لسر الفصاحة لابن سنان في أوائل الثمانينات "1، وهذا القول يبرز مدى أهمية كتاب الخفاجي في إعادة التأريخ للبلاغة، والتأريخ أمر جدّ ضروري بالنسبة للمشروع العمري .

ومن بلاغيي التراث العربي الذين اعتمد عليهم العمري نجد صاحب كتابي "أسرار البلاغة " و" دلائل الإعجاز "، عبد القاهر الجرجاني (ت 471ه)، وقد اعتبره أهم تحوّل طرأ على الدراسات البلاغية، لكونه لامس عنصرا حساسا في علم البلاغة العربية، ألا وهو الاهتمام بمفهومي الفصاحة والبلاغة تعريفا وتفريقا، مما سهل تعليمها لدى الناشئة، لذا يقول العمري: "ولعل أهم عملية تحوّل هي التي مرّ منها عمل عبد القاهر الجرجاني عبر كتابيه الأسرار والدلائل، لقد راهن عبد القاهر الجرجاني، انطلاقا من تصور أشعري يعتبر الكلام معاني نفسية، ويعادي مقولة المعتزلة التي تجعله أصواتا ومقاطع، راهن في البداية على المفارقة الدلالية التي يحققها التشبيه والتمثيل ( في مستوى أدى ) وتحققها الاستعارة والتخييل ( في مستويات أعلى ) "2، فالجرجاني يسعى إلى بناء بلاغة تقوم على المعنى، بخلاف ما هو عند الخفاجي مع البلاغة الصوتية، وكلاهما انطلق من الخلفية المذهبية التي يؤمن بما، فالأول أشعري والثاني معتزلي .

ولقد كان لحضور الجرجاني في مشروع العمري دورٌ بارزٌ، حيث أن العمري اعتبره من ضمن المتدادات البلاغة العربية، وقد قدّمه تحت عنوان: " بين الغرابة الشعرية والمناسبة التداولية "، -

<sup>1</sup> مُحِدِّ العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص : 17 .

والذي سنتناوله بالتفصيل في الجانب التطبيقي-، لهذا نعدّ عمل الجرجاني ضمن دعائم مشروع العمري .

وأما عن " مفتاح العلوم " للسكاكي (ت 626ه)، فإنه يعد من أهم المؤلفات التي وقف عندها العمري طويلا، وجاءت إشارته إليه في أغلب مواضيعه البلاغية، سواء من جانب التأليف أو غير ذلك من النشاطات التي قام بها العمري، وهذا كون السكاكي يعد المحطة الأخيرة لما قبل التقعيد، وكل ما جاء بعده ما هو إلا انحراف عن المسار الحقيقي الذي أراد العمري أن يعيد البلاغة إليه .

وعلى هذا الأساس فإن اعتبار السكاكي دعامة من دعائم مشروع العمري، صار من الضروريات في هاته الدراسة، وقد درسه العمري في المبحث الأول من الفصل الأخير لكتابه البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، وكان عنوان هذا المبحث هو: " من علم الأدب إلى البلاغة وراءة في مفتاح العلوم)، والذي استطاع العمري من خلاله أن يكتشف نقطة الانعطاف أو الانحراف في البلاغة العربية، ذلك أنّ السكاكي أراد دراسة البلاغة موازاة مع النحو والمنطق وعلم الأدب، غير أنّ الشراح قرّموا دراسته في المعاني، والبيان، والبديع فقط، وفي هذا يقول العمري: "ويمكن أيضا في إطار المشاريع والمنجزات تأمل عمل السكاكي في مفتاح العلوم، فمن البحث عن علم الأدب من خلال النحو والصرف وصل إلى ما اعتُبر إبداعا له يغطي على غيره، وهو تنظيم علم المعاني وتأطيره "أ، فالعمري هنا يبيّن منزلة عمل السكاكي بين العلماء، فإذا كان لابن المعتز علم المعاني وتأطيره "في البديع، وكان للجاحظ أسبقية التأليف في البيان، ولابن وهب والجرجاني فضل تنظيم، تطويره، مع صياغة الجرجاني لمفهوم البلاغة بالتركيز على الأصوات، فإنّ للسكاكي فضل تنظيم وكان للخفاجي فضل صياغة مفهوم البلاغة بالتركيز على الأصوات، فإنّ للسكاكي فضل تنظيم علم المعاني وتأطيره.

1 مجدً العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص 16،17.

<sup>\*</sup> يذهب شوقي ضيف في كتابه " البلاغة تطور وتاريخ "، إلى أن الواضح الحقيقي لنظرية البيان هو عبد القاهر الجرجاني، وهذا لا يخص بيان الجاحظ، ينظر: شوقي ضيف، البلاغة تطور وتاريخ، دار المعارف، القاهرة، مصر، الطبعة التاسعة، 1956م، ص: 160، ونحن نرى أنّ هنالك فرقا بين المصطلحين، فالبيان عند الجاحظ يوازي مفهوم البلاغة كلها، أما عند الجرجاني فهو علم البيان الذي نعرف اليوم.

هذا وقد استعان به في التأريخ للبلاغة العربية، فجعله في المرحلة الثالثة من مراحلها، كما اعتبره " أبا للتصور المدرسي الذي استقر للبلاغة العربية من عصره إلى اليوم، ذلك التصور الذي يقس البلاغة إلى ثلاثة علوم: المعاني والبيان والبديع "1".

وإذا كان العمري قد وصف عمل العسكري بالبلاغة العامة لكونه يعنى بالشعر والنثر معا- فيما ذكرناه من قبل – فإنّ هناك عملا آخر يعنى بأكثر من الشعر والنثر معا، بل ويضيف إليهما علم المنطق، أو الفلسفة، ذاك هو عمل ابن حزم القرطاجني (ت 684ه) في كتابه " منهاج البلغاء وسراج الأدباء "، ولا غرو في أن يكون لهذا الأخير حضورٌ بارزٌ في مشروع العمري، وقد عرضه تحت عنوان: " البلاغة العلم الكلي "، موازاة مع " البلاغة علم الأدب " عند السكاكي، وكلاهما جاء تحت عنوان: " البلاغة المعضودة بالنحو المنطق "، وكان اهتمام العمري بعمل حازم القرطاجني اهتماما لافت النظر، حتى أنه استهل كتابه " البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول "، بمقولة لحازم يصف فيها علم البلاغة بأنه علم واسع الجال، وعصيٌ على المبتدئين من الطلاب، وقد جاء عرض العمري لهاته المقولة على النحو التالي: " قال حازم القرطاجني: وكيف يظن إنسان أن صناعة البلاغة يتأتى تحصيلها في الزمن القريب، وهي البحر الذي لم يصل أحد إلى نحايته مع إستنفاد الأعمار " 2، وكان حازم قد شبّه حال من يظن إمكان تحصيلها والاستفادة منها، في وقت وجيز، بحال الرجل الذي قضى ليلته في تصفح كتب الطب، ثم أصبح وهو يحرر وصفة طبية لإسعاف صديقه المريض فعجّل بنهايته " .

ويأتي كتابا الإيضاح، والتلخيص، للخطيب القزويني (ت 739هـ)، في آخر الدعائم، اللذين — من خلالهما – انكب الرجل على مفتاح السكاكي يشرحه، بيد أنه أهمل دور النحو والمنطق في بلاغة السكاكي، فحوّل بذلك وجهة الدراسات البلاغية من الطريق الواسعة المعبّدة من لدن

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 44 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تح : مُحَد الحبيب خوجة، الدار العربية للكتاب، تونس، الطبعة الثالثة 2018م، ص : 78 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> مُحِد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 05.

العلماء من عصر الجاحظ إلى عصر السكاكي، إلى مسالك ضيقة ووعرة، وإن بدت للباحث أنها سهلة وبسيطة .

ولكنَّ تفطُّن علماء البلاغة - من المعاصرين — لحال البلاغة بعد القزويني، وعلى رأسهم مُحَّد العمري، قد أماط اللثام عن وجه البلاغة الحقيقي الذي حَفِيَ عن الدارسين دهرا طويلا، وفي هذا يقول العمري: " قام القزويني لاحقا بفصل المواد البلاغية في كتاب المفتاح عن نسقها غير عابئ بأثر مقتضيات استراتيجية السكاكي فيها، وقام بدوره بتخليصها من مجموعة من التحليلات المنطقية التي أقحمها السكاكي، وكان الغرض من التلخيص في ذلك الوقت حفظ الملخص، وقد يُنظم ليسهُل حفظه، كما فعل أصحاب البديعيات، ولذلك يبادر الشيوخ المدرّسون إلى إنجاز شروح على الملخص"، ومع أنّ العمري قد أشار صراحة إلى خطورة عمل القزويني، إلا أنه تدارك الأمر، واعتبر أنه جاء من باب تبسيط الدرس البلاغي حتى يسهُل على الناشئة فهمه وتعلّمه، وغن نرى أنّ عمل القزويني ظهر في إطار التلخيصات التي شهدها عصره، ولكل عصر علمه ورجاله .

وعلى الرغم من تأثير عمل القزويني على مسار البلاغة العربية إلا أنه كان لابد من وضعه ضمن دعائم مشروع العمري، فلولا عمل القزويني ما قُرِّمت البلاغة في ثلاثة علوم، ولما دعا العمري إلى إعادة تجديدها .

## ب- دعائم من البلاغة الغربية:

تنقسم الدعائم المستمدّة من البلاغة الغربية إلى دعائم من البلاغة اليونانية وأخرى من البلاغة الغربية الخديثة، فأما الأولى فإنحا في الحقيقة لا تزيد على أعمال أرسطو، وأما الثانية فهي تتنوّع بين رؤى تحديدية مختلفة، منها ما يميل إلى الحجاج ومنها ما يميل إلى الأسلوبية، وغيرها من الرؤى .

ونحن إذ نعتبر أنّ بلاغة اليونان تدخل ضمن البلاغة الغربية في طابعها القديم، فإننا نستمدّ هذا الرأي مما ذهب إليه العمري نفسه، الذي جعل بلاغة اليونان، وحتى البلاغة اللاتينية، ضمن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة-مواجهة بين زمن الجرجاني وزمن القرطاجني، ، أفريقيا الشرق، المغرب، الطبعة الأولى 2017م، ص: 21 .

الدراسات البلاغية الغربية، حيث يقول: " لا يتسع المقام للحديث عن البلاغة الغربية القديمة إغريقية ولاتينية، بل ليست هناك ضرورة كبيرة للعودة إليها مستقلة عن البلاغة الغربية الحديثة التي استوعبت ما سبق به " التنسيق " والنقد، ثم البناء، ولذلك ستحضر البلاغة الغربية القديمة من خلال القراءة الحديثة، وهذا الوضع بخلاف ما عليه الحال في المجال العربي حيث ما تزال البلاغة القديمة ناطقة باسمها غير مستوعبة في الدرس البلاغي الحديث "1، وأما اعتبارنا أنّ بلاغة اليونان تنحصر في بلاغة أرسطو وحده، فذاك لأننا لم نجد حضورا لأيّ فيلسوف أو بلاغيّ آخر في دراسات العمري بخلافه هو، ونحن لا نعني بالحضور مجرّد الذكر العابر، وإنما الحضور الفعّال كأن يكون ضمن الأصول أو الامتدادات، أو بلاغة الخطاب الاحتمالي .

وعلى العموم فإن حضور أرسطو في دراسات العمري يظهر أوّل الأمر من خلال وجوده ضمن الأصل الخامس لأصول البلاغة العربية، ألا وهو: " القراءة العربية للبلاغة اليونانية "، وفيه شرح العمري مدى تأثير العنصر اليوناني في بلورة الدرس البلاغي العربي، من خلال قراءات العلماء العرب لتراث اليونان، على غرار ما قام به كل من الفارابي، وابن سينا، وابن رشد، ولقد كان عمل أولئك البلاغيين منصب بالأساس على كتابي " فن الخطابة "، و " فن الشعر " لأرسطو أيضا ما ذهب إليه العمري حين اعتبر أن " دخول الثقافة اليونانية كان من خلال تراث أرسطو كنسق تحمله أعمال مؤلفة مازالت تفرض حضورها على الفكر البلاغي العالمي، أقصد فن الشعر وفق الخطابة لأرسطو "2.

وفي حديث العمري عن أسس بلاغة الخطاب الإقناعي، انطلق من عناصر بناء الخطابة التي وضعها أرسطو، وهي: " 1 وسائل الإقناع أو البراهين، 2 - الأسلوب أو البناء اللغوي، 3 ترتيب أجزاء القول، ثم هناك عنصر الإلقاء الذي اعتبره الدارسون للخطابة بعد أرسطو، ومنهم البلاغيون العرب عنصرا مستقلا ويتضمن الحركة والصوت (...) وبهذا الفهم وهذه المرونة تعامل أرسطو مع أنواع الخطابة الثلاثة الاستشارية والقضائية والاحتفالية "3 كما إهتم العمري أيضا برؤية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحِدِّ العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 61 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحَدِّ العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 219.

 $<sup>^{2}</sup>$  مُحِدًّ العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص $^{2}$  .

أرسطو العلمية للأطراف المساهمة في نشوء الخطاب خاصة " الخطيب "، الذي يعد عنصرا فعالا في إلقاء الخطبة على المستمعين، وفي السعى إلى تحقيق أفضل حد للتواصل كذلك، وفي هذا الشأن يقول العمري: " يرى أرسطو أنّ الخطيب الذي تتوفر فيه الفضيلة والفطنة والتلطّف للسامعين (...) والمعرفة بالمتكلم أيَّ امرئ هو، تُعينُ بزيادة التشاور، أي في الخطابة الاستشارية "1.

وعلى هذا الأساس يكون أرسطو هو الدعامة الوحيدة لدعائم مشروع العمري بالنسبة للبلاغة اليونانية، وأما عن البلاغة الغربية الحديثة، فإن دعائمها تبرز من خلال أعمال عديد البلاغيين على عكس البلاغة اليونانية التي اقتصرت على بلاغيّ واحد فقط، والأمر في اعتقادنا عائد إلى الأسباب التالية:

- الفارق الزمني بين البلاغتين، ففي حين نجد أن البلاغة الغربية الحديثة قريبة عهد بالتجديد عند العرب، نجد أن البلاغة اليونانية بعيدة كل البعد عنها .

- دينامية البلاغة الحديثة، وهذا ما نستشفه من عديد البلاغيين الذين بحثوا فيها، أما عند اليونان فلا يحضر - في مشروع العمري على الخصوص - إلا أرسطو .

- كون البلاغة اليونانية قد نالت حظها من الدراسة من قبل البلاغيين العرب القدماء، كالقرطاجني مثلا، أما الحديثة فلا تزال الدراسات حولها تتوالى تباعا .

هذا وسنقوم الآن برصد أهم أولئك البلاغيين الذين اختلفت وجهات نظرهم، وطبيعة دراساتهم من مؤلف لآخر، وقد نوّه العمري ببعضهم في قوله: " لقد بنيت هذه الدراسة على إمكان هذه القراءة وجدواها فكان لها مكانها ودورها، ولاشك أنّ هذا التوجه يجد سندا في الدراسات الغربية التي إنطلقت منذ الستينيات يؤرخ للبلاغة الغربية، أو تعيد قراءتها وتفسر فعاليتها مع بارت ( تاريخ البلاغة ) وجان كوهن وكبدي فاركا وجان مولينو وطامين ... الخ ، ففي إطار هذا المد أنجزنا نحن أيضا مجموعة من أعمالنا السابقة \* في البعدين التنظيري والتأريخي مستفيدين

<sup>1</sup> نفسه، ص: 31 ·

يشير العمري هنا إلى المؤلفات التالية : أ- تحليل الخطاب الشعري : البنية الصوتية، ب- الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية، ج- اتجاهات التوازن الصوتي في الشعر العربي القديم، د- في بلاغة الخطاب الإقناعي .

من عمل حمادي صمود لتكوين تصور عام "1"، ولقد حاولنا في هذه المذكرة من خلال تتبّع عمل العمري أن نستخرج ما يدلّ على أخذه عن أولئك البلاغيين، فكان أن وجدنا أنّ في مقدّمتهم بيرلمان، وياكوبسون، اللذين أشار إليهما العمري في قوله: " فمن خلال الاطلاع على الجهود الحديثة التي بُذلت، منذ منتصف القرن الماضي، من قبل المشتغلين باللغة والخطاب من اللسانيين (ياكوبسون مثلا) والمناطقة (بيرلمان مثلا) بدأنا ننتبه للمكون المهمل من تراثنا البلاغي، ذلك المكون الذي غطاه الصدأ وإختلط تبره بترابه، وعلى هذا الأساس أعدنا الاعتبار للبعد الحجاجي للبلاغة العربية، بعد أن عمقنا البحث في بعض الجوانب المهملة من البناء الشعري (البنية الصوتية الميلة العربية، بعد أن عمقنا البحث في بعض الجوانب المهملة من البناء الشعري (البنية الصوتية )"2.

هكذا يكون عمل كل من بيرلمان وياكوبسون، وروّاد آخرين دعائم لمشروع العمري من البلاغة الغربية الجديدة، وقد أشار إليهم العمري في قوله: " إنّ رواد هذه البلاغة الجديدة في فرنسا هم رولان بارث وجيرار جينيت، وب.كونتر، وكبدي فاركا، ومجموعة مي MU بلييج، وبيرلمان، وتودوروف، لقد استطاع هؤلاء الباحثون وباحثون آخرون كثيرون، في بلاد أخرى، أن يجعلوا من البلاغة مبحثا علميا عصريا "3، ومن خلال هذا النص نلحظ مدى تنوّع هؤلاء الروّاد بين أفراد أو جماعات، كجماعة مي، التي اعتمد عليها العمري في استنباطه لمفهوم البلاغة في الثقافة الغربية حيث يقول: " الكلمة التي تقابل كلمة بلاغة العربية، في الثقافة الغربية الحديثة، هي كلمة ريطوريك rhétorique-rhetoric " إطلاقا أو تقييدا، حيث يقال : بلاغة، وبلاغة عامة، وبلاغة الشعر ( انظر مجموعة مي )" .

ولعل من أشهر الكتب التي قام العمري بترجمتها، كتاب " البلاغة والأسلوبية " لهينريش بليث، وعنه يقول العمري: " ينطلق المؤلف في معالجة القضايا من نموذج التواصل: المرسل والمتلقي والرسالة والسنن، فحين تناول البلاغة القديمة أرجعها إلى عنصرين جامعين لما سواهما هما التركيب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 11.

<sup>2</sup> مُحِدُّ العمري، أسئلة البلاغة في النظرية والتاريخ والقراءة، ص: 05 .

<sup>3</sup> هينريش بليث، البلاغة والأسلوبية، ص: 15 . نقلا عن: مُحَدّ العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 65 .

<sup>4</sup> مُحِدُّ العمري، أسئلة البلاغة في النظرية والتاريخ و القراءة، ص: 176.

والتداول، وحين تحدث عن الاتجاهات الأسلوبية صنّفها، على كثرتها، حسب العناصر الأربعة المذكورة، ثم أقام النموذج السيميائي المقترح على ثلاثة أسس هي : التركيب والتداول والدلالة، بالمفهوم الذي حدده لها هناك، وهو العلاقة بالمرجع والواقع  $^{1}$ ، وعلى هذا فإننا نضيف عمل هينريش بليث إلى دعائم المشروع .

ومن البلاغيين الغربيين الذين استند عليهم العمري في مشروعه، الباحث والبلاغي أوليفي روبول، الذي استعان به العمري في دراسة دور الحجاج في عملية البرهنة، واستنباطه لمفهوم الحجاج عن طريق هاته الدراسة، وهو ما أشار إليه العمري في قوله: "يقول أوليفي روبول: أعتقد أنّ هناك إجماعا، في أيامنا هذه، على تعريف الحجاج عن طريق معارضته بالبرهنة، وإلا لما كان هناك مشكل، قد يكون عندنا حينئذ، برهنة من نمط منطقي – رياضي، بدون أية علاقة مع البلاغة، من جهة، وقد يكون هناك، من جهة ثانية، تحييج سيكولوجي ذو علاقة أكيدة بالبلاغة، ولكنه غير ذي علاقة بالحجاج، وفي مقابل ذلك، فإذا ما رأينا في الحجاج خطابا عقليا يهدف إلى الإقناع بدون أن تكون له الصرامة الشكلية التي تتمتع بما البرهنة، فحينئذ سيطرح مشكل علاقته مع البلاغة "2، والحجاج عنصر أساسي في البلاغة الجديدة عامة، وفي مشروع العمري على الخصوص، ولعل أكثر ما يبرز الحجاج في مجال المناظرة، التي سنقدّم لها مبحثا خاصا في المجال التطبيقي تحت عنوان: " بلاغة المناظرة "، كونها جزء من بلاغة الخطاب الاحتمالي عند العمري .

ولم يكتف العمري فقط، باستنباط مفهوم الحجاج من دراسة روبول، بل إنه عمل على إيراد ملحق كامل لهذا الأخير، تحت عنوان: " هل يمكن أن يوجد حجاج غير بلاغي ؟ " الذي عالج فيه عدة قضايا لها علاقة بالحجاج والبلاغة على حد سواء .

هذا وإنّ حضور روبول القويّ في دراسات العمري يجعلنا نضيفه هو الآخر إلى دعائم مشروعه، بالموازة مع مجموع البلاغيين السابقين، ونضيف إليهم أيضا بلاغيا آخر هو تزيديفان تودوروف، الذي أشار إليه العمري في حديثه عن أهم العلماء الذين عنوا بدراسة كتاب فن الشعر

<sup>1</sup> هينريش بليث، البلاغة والأسلوبية، ترجمة مُجَد العمري، ص: 12.

<sup>.</sup> 36.35: سئلة البلاغة في النظرية والتاريخ والقراءة، ص $^2$ 

لأرسطو، فكان تودوروف على رأسهم، وفي هذا يقول العمري: "حين يتأمل المرء الترجمات والشروح الدائرة حول فن الشعر سيشعر حتما بما شعر به ت. تودوروف وهو يقدم الترجمة الفرنسية لسنة 1980، سيشعر بأن نص أرسطو قد أفلت منا، وأنّ كل ما نقرؤه من ترجمات لا الفرنسية لسنة كون مجرد تأويلات .يقول: "لن نبالغ إذا ما قلنا بأن تاريخ الشعرية يلتقي في خطوطه الكبيرة مع تاريخ فن الشعر لأرسطو، وعليه فإن كل من يرى ضرورة الاتصال بمذا النص المؤسِّس للنظرية الأدبية في أوروبا ( وأنا منهم )، ثم لا يستطيع قراءته في اللغة التي كتب بما، قد يكون قد خبر شؤون الغبن الذي تحدثه قراءة ترجمة من ترجماته . ذلك أنه، بالإضافة إلى العيوب المألوفة في الترجمات، فإن كتاب أرسطو شديد الاختزال، إن لم نقل إنه غامض لدرجة لا تدع مفرا للترجمة من تكون مجرد تأويل بالمعنى القوي للكلمة، أي مجرد اختيار بين اتجاهات للقراءة جد مختلفة، بل متعارضة . فكل شيء في هذا النص ينتظر البناء ابتداء من معاني المفردات وتركيب الجمل إلى التركيب العام للنص، فيمكن إذن أن نقرأ هذا التأويل لأرسطو أو ذاك ( ... ) ولكننا لا نقرأ أبدا نص أرسطو نفسه " ] موهذه النظرة التي طرحها تودوروف تبيّن مدى صعوبة فهم البلاغة نص أرسطو نفسه" الغريين أنفسهم، فضلا عن العرب، وهو الأمر الذي نرجعه إلى الأسباب التالية:

- 1- أسبقية أرسطو في التأليف.
- 2- شمولية الطرح الأرسطي واتساعه .
- 3- احتمال عدم كتابة أرسطو لمؤلفاته بنفسه، وإنما اكتفى بإلقائها شفاهية فقط.

ويأتي بعد تودوروف بلاغيّ آخر هو ميشال مايير، الذي جاء ذكره في كتاب البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول للعمري، وقد استعان به في تقصّي مفهوم البلاغة الجديدة، حيث يقول: " بذل بلاغيون محدثون كبار جهدا فلسفيا ومخبريا، إن صح التعبير، في بيان مدى صلابة الأساس العلمي لقيام بلاغة عامة، البلاغة باعتبارها علما كليا يستوعب ثمار علوم اللسان وعلوم الإنسان،

T. Todorov. Préfacedel a Poétique d'arisstot. traduction de 1980.p05 <sup>1</sup> نقلا عن: مُجَّد العربية أصولها وامتداداتها، ص: 224.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 223، 224.

وفي هذا الإطار يرى ميشيل مايير أنّ بناء بلاغة كلية يتطلب الخروج من المقابلة القضوية بين الوجود واللاوجود التي بنى عليها تفريق أرسطو بين الشعرية والخطابية، حيث " الشعر لا وجود كتمل الوجود، والخطابة وجود، كتمل اللاوجود "1".

وبالإضافة إلى عمل تودوروف اعتمد العمري أيضا على كتاب باللغة الفرنسية عنوانه " dire et le dit. Ed.Minuit التداولية اللسانية، من خلال تقديمه لمثال توضيحي هو: " الجو جميل "، التي تحمل معنيين التداولية اللسانية، من خلال تقديمه لمثال توضيحي هو: " الجو جميل "، التي تحمل معنيين سياقيين، معني سياقي أعلى، ومعني سياقي أدنى، حيث يقول: " فقولنا مثلا : الجو جميل، يحمل معني سياقيا، أو مقتضى أعلى، وآخر أدنى، المعني السياقي الأعلى قد يكون : إذن ، يمكن الخروج في نزهة، هذا إذا كان الجو جميلا فعلا، أما إذا كان بخلاف ذلك مكفهرا أو ممطرا، فسيكون الكلام سخرية من شخص ادعى بالأمس أنّ الجو سيكون جميلا، أما إذا لم يكن لا هذا ولا ذلك، فسيقال حينئذ بأن السياق يكمن في كون هذا الكلام قيل في مكان معين، وزمن معين، فهو عدود بزمنه ومكانه وليس مطلقا "2 ، وهو ما يقابل عندنا في العربية مفهومي الإخبار والإنشاء، فالإخبار في قولك الجو جميل، يأتي من خلال الجواب لمن سأل عن حالة الجو، وأما الإنشاء فإنه مشروع العمري داع لاعتباره دعامة من دعامات مشروع التجديدي، ولقد كان العمري حريصا دائما على ضرورة التجديد في البلاغة العربية، معتبرا أنّ دينامية الفكر التجديدي لا تخص البلاغة العربية وحدها، بل هي موجودة في البلاغة العربية أيضا، وبالتالي فإن دعوته إلى التجديد ليس فيها العربية وحدها، بل هي موجودة في البلاغة الغربية أيضا، وبالتالي فإن دعوته إلى التجديد ليس فيها شذوذ عن المعتاد .

وعليه فقد كان من الضروري بالنسبة للعمري أن يبحث عما يستدلّ به على صحة دعوته هذه، كاحتجاجه بعمل بلاغي آخر هو رولان بارت، حيث يقول: " ها هو رولان بارث زعيم المجددين نفسه يبحث للبلاغة القديمة عن فستان حديث، وعن شغل في شركات الإشهار ( بلاغة

<sup>1</sup> Michel Meyer. Conclusionya-t-il un fondement possible a l'unite de la . 21 . نقلا عن: مُحِدِّد العمري، البلاغة الجديد بين التخييل والتداول، ص: 21 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحُدُّ العمري، أسئلة البلاغة في النظرية والتاريخ والقراءة، ص: 37.

الصورة )، لقد كتب سنة 1963 قائلا: " ينبغي إعادة التفكير في البلاغة الكلاسيكية بمفاهيم بنيوية ( وذلك هو موضوع عمل قيد الإنجاز )، وسيكون حينئذ، من الممكن وضع بلاغة عامة لسانية لدوال التضمين، صالحة للصوت المنطوق، والصورة والإيماء .. "1 .

وإضافة إلى رولان بارت، احتج العمري أيضا بعمل جان كوهن، ويرى أنّ جان كوهن " ينطلق من التمييز بين مرحلتين أساسيتين في قيام أي علم: مرحلة التصنيف ومرحلة التفسير، وقد أنجزت البلاغة القديمة الخطوة الأولى، وبقي على البلاغة الجديدة (أو الشعرية حسب تسميته لها) أن تنجز الخطوة الثانية، ونود هنا – يقول العمري – أن نُسمع القارئ صوت هذا الباحث المتميز في المسألة الحيوية التي تجعل حلقات النشاط الإنساني في مساءلة الخطاب موصولة ومتكاملة، يقول: الواقع أنّ البلاغة القديمة قد بنيت بمنظور تصنيفي خالص، لقد وقفت محاولتها عند وضع المعالم، وتسمية الأصناف المختلفة من الانزياحات وترتيبها، كانت تلك المهمة مملة، ولكنها ضرورية، فمن هنا ابتدأت العلوم جميعا، لكن البلاغة وقفت عند هذه الخطوة، فلم تبحث عن البنية المشتركة بين الصور المختلفة، وهذا بالتحديد هو هدف تحليلنا، فهل توجد في القافية والاستعارة والتقديم والتأخير صفة مشتركة من شأنها أن تأخذ فعاليتها بعين الاعتبار ؟ "2، والملاحظ هنا أنّ العمري قد استمدّ تأثير الحجاج من بيرلمان، في حين استمدّ تأثير الشعر من جون كوهن، ما جعله يجمع بين الرؤيتين للدعوة إلى بلاغة عامة .

كذلك قام العمري بترجمة كتاب نظرية الأدب في القرن العشرين ، لمجموعة من المؤلفين الغرب، وهم: إلرود إبش، د.و. فوكيما، فان دايك، جان كوهن، كبدي فاركا، جان ستاروبانسكي، ولم يكن هذا هو العمل الوحيد المترجم من قبل العمري، بل هنالك أعمال أخرى سبقته، جاء ذكرها في مقدمة هذا الكتاب، حيث يقول العمري: "لذلك فهذا الكتاب يلتحق بترجمتنا أو مساهمتنا في ترجمة أعمال سابقة نذكر منها: بنية اللغة الشعرية لجان كوهن، والبلاغة

<sup>. 182 ، 181 :</sup>  $^{1}$  نفسه، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص : 185، 186 .

# مدخل: المشروع البلاغي عند حُجَّد العمري، رصد للدعائم والأسس

والأسلوبية لهنريش بليث، والاتجاهات السيميولوجية المعاصرة لمارسيلو داسكال  $^{1}$ ، وهؤلاء المؤلفون جميعا يمكن اعتبارهم ضمن الدعائم التي قام عليها مشروع العمري .

ومن الجدير بالذكر أن نقول بأن اعتماد العمري على أعمال كل من البلاغيين العرب والغربيين، قد ساهم في انتعاش الدراسات البلاغية العربية، حيث تساوت الدراسات الداعية إلى التجديد انطلاقا من الحجاج، بتلك الداعية إلى التجديد انطلاقا من الشعر، غير أن العمري نفسه، لا يرى الصواب إلا في الجمع بين كل أنواع الخطاب في رؤية واحدة هي: البلاغة العامة.

ولقد كان للعمري صبغة مميزة عن باقي المجددين العرب، تجلّت بالأساس في طبيعة تقسيمه لمراحل تطور البلاغة العربية .

ونحن فيما يلي من هذه الدراسة سنحاول الكشف عن نظرة العمري لطبيعة التجديد في البلاغة العربية، ونظرته لطبيعة التأريخ لها، من خلال فصل نظري تعقبه فصول أخرى تطبيقية، وهي جميعا تُعرض ضمن بابين .

\_\_\_

<sup>1</sup> مجموعة من المؤلفين، نظرية الأدب في القرن العشرين، ترجمة : مُحَّد العمري، أفريقيا الشرق، المغرب، 1996م، ص : 05 .

الباب الأول: تقديم نظري لتصور ومنهج العمري، مع تطبيقاته على الباب الأول: البلاغة العربية القديمة

الفصل الأول: المشروع البلاغي العمري بين التصوّر والمنهج، دراسة نظرية

الفصل الثاني: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند العمري الفصل الثالث: دراسة تحليلية في امتدادات البلاغة العربية عند الفصل الثالث: دراسة العمري

الفصل الأول: المشروع البلاغي العمري بين التصور والمنهج، دراسة نظرية المبحث الأول: المشروع البلاغي العمري، والتأريخ للبلاغة العربية المبحث الثاني: المشروع البلاغي العمري، والتجديد في البلاغة العربية المبحث الثالث: المشروع البلاغة العمري، والمناهج النقدية المتبعة

نتطرق في هذا الفصل إلى التعريف بتصور العمري لمشروعه البلاغي، والمنهج الذي اتبعه في تفعيل هذا التصور، وهذا تمهيدا للفصول التطبيقية التي سنقدّم فيها دراسات تحليلية تأتي على ضوء ما تضمّنه هذا الفصل، وعليه فإن تصور العمري هو عبارة عن عملين متوازيين، عمل تأريخي يهتم فيه بدراسة مراحل البلاغة العربية، وعمل تجديدي يعرض فيه مفهوم البلاغة الجديدة عنده، ما مكّنه من اكتشاف أهم المشاريع البلاغية التي كان لها دور في تبلور الدرس البلاغي العربي، وأهم الروافد التي انطلقت منها هاته المشاريع، ليصل في الأخير إلى تكوين فكرة عن حال الدرس البلاغي اليوم مفادها أنّه قائم على نصوص منتزعة من النسق، وشواهد في شكل قوالب جاهزة، وهو ما يخالف تماما الصورة الحقيقية للبلاغة العربية، التي هي في رأي العمري بلاغة تقوم على استيعاب كافة أنواع الخطاب الاحتمالي ولا يمكن أن تحصر في تلك الشواهد، ولا حتى في ثلاثة علوم هي: المعاني، والبيان، والبديع، وهذا التصور الذي انبني عليه مشروع العمري هو الذي نستشفه من خلال قوله: " لقد قاديي البحث في موقع الموازنات الصوتية من الرية البلاغي في عمل سابق مطبوع، إلى تكوين تصوُّرِ عام عن مسارات البلاغة العربية، وخلفياتها الفكرية والأيديولوجية، كما قادني إلى اكتشاف الفروق بين المشاريع والمنجزات، وما يؤدي إليه ذلك من تضارب بين منطوق نصوص من المؤلف البلاغي الواحد، وبدأ يزعجني ما أسمعه في الندوات العلمية من استشهادات بنصوص منتزعة من النسق، لا نعدم في المؤلّف الذي أخذت منه ما ينقصها أو يخالفها مخالفة صريحة، ولذلك كان من بين همومي الموجهة حين تصدّيت لإعادة تأريخ البلاغة العربية استخراج أنساق المؤلفات في حوار بين المشاريع والمنجزات " $^{1}$  .

هذا وسنتناول بين ثنايا هذا الفصل ثلاثة مباحث نتعرّف من خلالها على تصور العمري، القائم على التأريخ والتجديد معا، ومن ثم المنهج الذي استعان به في تحقيق مسعاه من هذا التصور .

أيد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 14.

# المبحث الأول: المشروع البلاغي العمري والتأريخ للبلاغة العربية:

تعود فكرة التأريخ للبلاغة عند مجًّل العمري من خلال اطلاع هذا الأخير على عَمَلِ مُؤرِّحَيْن جليليْن جديرين بالذكر، وهما المؤرخ المصري شوقي ضيف في كتابه " البلاغة تطور وتاريخ "، والمؤرخ التونسي حمادي صمود، في كتابه " التفكير البلاغي عند العرب "، غير أنه لم يسر على منوالين الرجلين في التأريخ رغم ثنائه الكبير على عمليهما، وهو ما نستشفه من خلال قوله: " وعلى هذا الأساس، فإن عملنا لا ينسخ، بأي معنى من المعاني، أي عمل سابق عليه، ولا يعتبر نفسه بديلا يغني عن غيره، وقصارى ما يطمح إليه أن يكون خطوة في السعي لكتبة تاريخ شامل للبلاغة العربية، وأشكيد وليه العمري – على عبارة السعي، وقد سبقته أعمال مهمة، ولكنها قليلة، مثلت في نظرنا مرحلتين متمايزتين هما: مرحلة السرد التاريخي وتلخيص محتويات الكتب: وأحسن من يمثلها في حدود اطلاعنا إن لم يكن ممثلها الوحيد: البلاغة تطور وتاريخ، للعالم الكبير شوقي ضيف، الذي أعتبره مدرسة قائمة الذات، مدرسة التمهيد ( ... ) وأكمل عمل يطمح لتقديم رؤية عامة شاملة عن البلاغة العربية في هذا الإطار هو أطروحة حمادي صمود : التفكير البلاغي عند العرب، أسسه وتطوره إلى القرن السادس ( مشروع قراءة ) "أ .

ولقد كان من ثمرات عمل العمري في الجانب التأريخي، تأليفه لكتاب " البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول "، الذي يقسِّم فيه البلاغة العربية إلى أربعة مراحل، لا اعتبارَ فيها لأسبقية هذا المؤلِّف على ذاك، وإنما كان الاعتبار فيها لما احتواه هذا المؤلَّف أو ذاك، وهو ما يسميه العمري بـ " الانتقال من التعميم إلى التخصيص "، وهو أيضا ما ينحصر في مفهوم المشاريع والمنجزات، بخلاف مفهوم الفترة الزمنية، حيث عمل على تَتَبُّعُ مراحلِ تطوُّرِ الدِّارساتِ البلاغيةِ مِنَ المرحلة الأولى التي كانت البلاغة فيها تُعنى بكل ما هو عام، إلى بقية المراحل التي أضحت البلاغة فيها تنتقل من تخصيص إلى تخصيص، حتى وصل بها الأمر إلى مرحلة الجمود والانحطاط.

<sup>1</sup> مُحَدّ العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 10،09 .

يقستم العمري تاريخ البلاغة العربية إلى أربعة مراحل هي: مرحلة " النشأة " ، ثم مرحلة " البلاغة والفصاحة "، ثم مرحلة " البلاغة علم الأدب "، ثم مرحلة " الانخطاط "، ومما يميّز عمَل العمري في التأريخ للبلاغة هو أنه رَبَطَ إسمَ كلِّ مرحلةٍ بالعلم السائد فيها، باستثناء المرحلة الأولى والرابعة، لخصوصية كلٍّ منهما، ففي الأولى لم تكن البلاغة قد عَرَفَتِ النضج بعدُ لتصير علما مستقلا بذاته، لذلك اعتمد العمري الوصف السائد والمعروف لدى جميع المؤرخين، ألا وهو: " مرحلة النشأة "، وأما في المرحلة الرابعة فإنها لم تعرف أيّ تطوّر ملحوظ للدّرس البلاغي، بل كان الركود السمة البارزة فيها، مما جعل العمري يصفها بمرحلة الانحطاط، وبخصوص المرحلة الثانية فقد وصفها العمري بمرحلة البلاغة والفصاحة، لكونها ترتبط بعمل كل من الجرجاني والخفاجي، وقد أشرنا في المدخل إلى أنّ الجرجاني اهتم بالمعاني والبيان، والخفاجي اهتم بالبلاغة الصوتية ( أي الفصاحة )، في حين وصف العمري المرحلة الثائلة بالبلاغة علم الأدب لوجود السكاكي فيها، الفصاحة )، في حين وصف العمري المرحلة الثائلة بالبلاغة علم الأدب لوجود السكاكي فيها،

وفيما يلي سنتناول بالتفصيل مراحل تطور البلاغة العربية الأربعة، عند مُحَّد العمري ضمن أربعة مطالب بحثية .

#### - المطلب الأول: مرحلة النشأة

بالنسبة لمرحلة النشأة، فقد بدأها العمري بالحديث عن البديع لابن المعتز (296هـ)، نظرا لأسبقية هذا الأخير في اكتشاف هذا العلم، كما يقول ابن المعتز نفسه: "قد قدمنا في أبواب كتابنا هذا بعض ما وجدنا في القرآن واللغة وأحاديث رسول الله على وكلام الصحابة والأعراب وغيرهم، وأشعار المتقدّمين من الكلام الذي سماه المحدثون البديع، ليعلم أنّ بَشَّارًا ومُسْلِمًا وَأَبَا نُوّاسٍ ومن تقيّلهم \* وسلك سبيلهم لم يسبقوا إلى هذا الفن ولكنه كثر في أشعارهم ... "1، وإضافة إلى قول مؤلف الكتاب يقول محقّقه عرفان مرطجي: " والحقيقة أنّ علم البديع مرّ - منذ أن

تقیّلهم : بمعنی تشبّه بهم .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الله بن المعتز، البديع، تح: عرفان مرطجي، مؤسسة الكتاب الثقافية، بيروت – لبنان، الطبعة الأولى، 1433هـ/2012م، ص: 99 .

اكتشفه إبن المعتز وحتى اليوم - بمراحل عديدة، فكان ككرة الثلج كلما درات بما الأيام كلما ازدادت ضخامة شأنَ أيّ علم مستحدث  $^{1}$ .

وهذا الرأي من شأنه أن يعزز عمل العمري في اعتباره أن مرحلة النشأة تبدأ بعمل ابن المعتز في بديعه، نظرا للتأثير الكبير الذي خلّفه عمل ابن المعتز على الدراسات البلاغية العربية، والتغيّر الملحوظ الذي طرأ على البلاغة مقارنة بماكان من قبل، فقبل ابن المعتز كانت لفظة بديع، محصورة في معناها المعجمي فقط، فهي تدلّ على الشيء المبتكر، أو المخترَع، أو ما يقارب هذا، كما جاء في لسان العرب، أنّ " البديع والبدع: الشيء الذي يكون أوّلا، وفي التنزيل: ﴿ قُلْ مَا كُنتُ بِدْعًا مِّنَ ٱلرُّسُلِ [الأحقاف: 09]، أي ما كنت أوّل من أُرسل (...) وفلا بِدْعٌ في هذا الأمر أي أوّلُ لم يسبقه أحد، والبديع: المحدَثُ العجيب، والبديع: المبدعُ، وأبدعتُ الشيء، اخترعته لا على مثال . والبديع من أسماء الله تعالى لإبداعه الأشياء وإحداثه إيّاها، وهو البديع الأوّلُ قبل كل شيء، ويجوز أن يكون بمعنى مُبدع أو يكون من بَدَعَ الخلق أي بدأه، والله تعالى-كما قال سبحانه وتعالى - على بديعُ ٱلسَّمَ وَاتِ وَٱلْأَرْضَ [البقرة: 117]، أي خالقها، ومُبدِعُها، فهو سبحانه الخالق المخترعُ لا عن مثال سابق، قال أبو إسحاق: يعني أنه أنشأها على غير حذاء ولا مثال؛ إلاّ أنّ بديع من بدع لا أبدع، وأبدع: أكثرَ في الكلام من بدع، ولو استعمل بَدَعَ لم يكن خطأ، فبديع فعيل، بمعنى فاعل، مثل قدير بمعنى قادر، وهو صفة من صفات الله تعالى لأنه بدأ الخلق على ما أراد على غير مثال تقدّمه " 2، ومع مجيء ابن المعتز صار البديع تحمل مدلولا آخر يعادل مفهوم البلاغة في عصرنا، ومعنى هذا أنّ المتحدّث عن البديع في عصر ابن المعتز إنما يتحدّث عن البلاغة كلُّها، وهذا ما جعل العمري يبدأ بابن المعتز في الحديث عن نشأة البلاغة .

هذا ومن جهة أخرى، يرى العمري في كلمة البديع، بأنها [ أول كلمة تربّعت فوق مجموعة من المصطلحات المرصودة لوصف الخطاب من زاوية الخصوصية التعبيرية، وظل مصطلح " بديع " يتغذى من النقد التطبيقي والخصومات الأدبية، أكثر من أربعة قرون، موسعا دائرة نفوذه لتضم كل

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد الله بن المعتز، البديع، ص $^{2}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن منظور، لسان العرب، المجلد الأول، باب الباء، تح: نخبة من المتخصصين، دار الحديث، القاهرة، مصر، طبعة 1434هـ-2013م، ص: 352 . (نسخة ورقية)

صور التعبير ووجوهه اللسانية، غير عابئ بمقامات القول ومقاصده، أي بالأبعاد التداولية للخطاب، إلى أن ظهر مفتاح العلوم للسكاكي فوجدناه (أي البديع) يزاح عن موقع السيادة والهيمنة ويُنقل إلى الهامش، ونظرا لأنّ المفهوم القديم لكلمة بديع لم يتوقف، ولم يُخل الساحة، برغم المنافسة، فقد أصبحنا أمام مفهومين للبديع: مفهوم كلي يضم كل صور التعبير اللسانية، ومفهوم جزئي (عند السكاكي) يضم الصور غير المنضبطة لتعريف المعاني والبيان اللذين اِقتسما أرض البلاغة، وهنا عمّم مفهوم التحسين والمحسن على صور البديع، في حين كان نعت محاسن الكلام عند اِبن المعتز يعني ما ليس من البديع ] .

كما تناولت مرحلة النشأة أيضا عمل الجاحظ في " البيان والتبيين " ، وابن وهب في كتابه " البرهان في وجوه البيان "، ولقد وضعهُمَا العمري ضمن المرحلة الأولى، لمساهمتهما في وضع أسس علم البيان ، بالموازاة مع بديع ابن المعتز الآنف الذكر، وعن دور كل من الجاحظ وابن وهب في هاته المرحلة يرى العمري بأنّ الجاحظ تدرّج من "كلمة بيان إلى كلمة بلاغة، ومن كلمة بلاغة إلى كلمة خطابة، وهذا ما لم يستسغه ابن وهب، فاستأنف العملية في كتابه البرهان في وجوه البيان، في ظروف أخرى رجحت كفة المكتوب والمعرفي على الشفوي الإقناعي، ومن خلال عمله أمكن إدراك مشروع الجاحظ وفهمه فهما جيّدا "2".

وما يُفهم من قول العمري هو أنّ الجاحظ عمل على اكتشاف البلاغة الشفوية، في حين اكتشف ابن وهب البلاغة الكتابية، فكان عمل ابن وهب تكميلا لعمل الجاحظ.

هذا وتحدر الإشارة إلى أنّ العمري لم يقتصر في تأريخه على مرحلة نشأة البلاغة العربية وحدها، بل تطرّق أيضا إلى نشأة البلاغة اليونانية، حيث يقول: " فكلمة بلاغة ظهرت في تاريخ وصف الخطاب في اللغة العربية في الحقل نفسه الذي ظهرت فيه في الريطورية ( الخطابية ) عند اليونان وهو الخطابة، ولا يتعلق هذا الاستنتاج بقضية الأثر والتأثر والتبعية والأسبقية، بل يتعلق بطبيعة الخطاب نفسها "3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 36، 36 ( بتصرف ) .

<sup>2</sup> نفسه، ص: 39 ·

<sup>3</sup> نفسه، ص: 40 .

ونحن نعتقد أنّ حديث العمري عن البلاغة اليونانية، لاعتباره أنّ البلاغة اليونانية تعدّ أصلا من أصول البلاغة العربية، كم أنّه أراد بهذا الطرح أنّ يشير إلى كون البلاغة العربية ظهرت في الحقل نفسه الذي ظهرت فيه البلاغة اليونانية وهو الذي جعل البعض يتوهّم بأنه لولا اليونان لما نشأت البلاغة العربية، ولكن الحقيقة أنّ البلاغة العربية كانت منفردة في نشأتها دون أن ننفي تشابه النشأتين، وتأثير البلاغة اليونانية فيما بعد .

ولقد يتساءل البعض: لماذا قدّم العمري عمل ابن المعتز على الجاحظ، مع أسبقية الجاحظ في التأليف ؟

والجواب عن هذا السؤال في رأينا، هو كون الجاحظ درس البيان بمفهوم يوازي البلاغة الإنسانية عامّة، أي بلاغة العرب وغير العرب، ولذلك نجده يتحدّث في البيان والتبيين عن البلاغة عند اليونان، والرومان، والهنود، والفرس ... الخ، وأما ابن المعتز فقد درس علم البديع بمفهوم يوازي البلاغة العربية وحدها، مما يجعل عمله أكثر دقّة ومصداقية من عمل الجاحظ .

المطلب الثاني: مرحلة الفصاحة والبلاغة: وفي هاته المرحلة تسلك البلاغة مسلكا جديدا، يتميز بالدقة في الدراسة، والضبط الجيد للمصطلحات والمفاهيم المؤسسة، وهذه المرحلة توازي مرحلة الازدهار عند شوقي ضيف \*، وقد كان الحظ الوافر فيها من نصيب عبد القاهر الجرجاني، وابن سنان الخفاجي، اللذان اعتمد عليهما العمري كثيرا في دراسة هذه المرحلة، خاصة وأنّ المرحلة عنده تبدأ مباشرة بعد القرن الخامس الهجري، وهو الزمن الذي عاشا فيه بالضبط.

وإضافة إلى تميّز هذه المرحلة بالدقة، تميّزت أيضا بتأثير الخلفيات المذهبية عليها، التي عرفت انتشارا واسعا مع منتصف القرن الخامس الهجري، وبالرغم من الدقة التي امتازت بما البلاغة، إلا أنما – وقُبَيْلَ هَذَا العَصْرِ بِقَلِيلٍ – لم تكن قد نضجت تمام النضج، ولم تقدر بعدُ على استيعاب جميع أنواع الخطاب الاحتمالي، وهو ما ذهب عنه العمري باعتباره أنّ البلاغة العربية، " وإلى حدود القرن الخامس الهجري، لم تكن قد بسطت نفوذها بعدُ على كل الأراضي التي فتحها أعوانها في مختلف أقاليم الخطاب: شعر، خطابة، كتابة، باعتبارها الحاكم العام المقبل لأرض البلاغة أعوانها في مختلف أقاليم الخطاب: شعر، خطابة، كتابة، باعتبارها الحاكم العام المقبل لأرض البلاغة

<sup>.</sup> ينظر : شوقي ضيف، البلاغة تطور وتاريخ، ص : 160-265 .

"أ، فأما الإقليم الأول، إقليم الشعر، فإن الحاكم له هو الجرجاني، من خلال كتابه "أسرار البلاغة "، ولذلك يذهب العمري إلى أنّ "كتاب أسرار البلاغة، وبرغم كونه أوّل كتاب يطرح سؤال الهوية، هوية الخطاب البليغ، فإنه كان محكوما بتوجهه إلى الشعر، أو لغة الشعر، ومن البيّن أنّ المفهوم الذي أراد الجرجاني تعميمه قد مارس الإقصاء على عدة مستويات، وذلك باقتصاره على الشعر ثم على الجانب الدلالي منه، ثم على صور معدودة من الجانب الدلالي لا شك أنها مهمة ولكنها ليست كل شيء، وهي التشبيه، والتمثيل، والاستعارة ( أما المجاز فقد تناوله كحاجة تتطلّبها دراسة الاستعارة ) "2 .

لكن العمري سرعان ما إسْتَدْرَكَ الأمرَ في إطلاق الحكم على الجرجاني، حيث رأى بأنَّ النقص الذي إعْتَرَى عمل الجرجاني بسبب الاقتصار على الشعر فقط دون الجانب الخطابي، قد تم تجنُّبه من خلال التطرق إلى المناسبة التداولية، والتي يضعها العمري وصفا لكتابه " دلائل الإعجاز "، وسنتناول هذا المصطلح في حينه إن شاء الله تعالى .

ومما يستدل العمري به على أنّ البلاغة العربية قبل القرن الخامس الهجري لم تكن مضبوطة من الجانب الاصطلاحي على الرغم من جهود العلماء الذين عُرفوا في تلك الفترة، هو مجموعة التعريفات التي يضعها هذا العالم أو ذاك في معنى الفصاحة، أو البلاغة، أو البيان، وفي هذا يقول: " من مظاهر إستمرار الغموض في المجال المصطلحي إلى حدود القرن الخامس الهجري قول الجرجاني، في أول دلائل الإعجاز: ما قاله العلماء في معنى الفصاحة والبلاغة والبيان والبراعة، لا يكشف عن مغزاها والمراد منها بوضوح، بل هو أقرب إلى الرمز والإيماء، والإشارة ... والتنبيه على مكان الخبيء ليُطلب، وقصارى الأمر الإشارة إلى أن هناك نظما وصياغة وتصويرا ونسجا وتحبيرا بدون تدقيق للمفاهيم والحدود "3، أما بعد الوصول إلى القرن الخامس فقد بدأت تدخل في مرحلة ضبط المفاهيم على الرغم من تأثيرات الجانب المذهبي عليها، وهو ما نستشفه من قول العمري: "لقد كانت محاولة تدقيق مفهوم البلاغة في هذا العصر ( القرن الخامس الهجري ) محكومة باعتبارات عقائدية تتعلق من جهة بطبيعة الكلام (كلام الله) في تصور كل من المعتزلة والأشاعرة؛

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحِد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 41 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 41

<sup>3</sup> نفسه، ص: 42 . <sup>3</sup>

هل هو أصوات مسموعة أم معان ذهنية متصورة ؟ فتبعا لذلك ينبغي أن تكون البلاغة فيما هو جوهري ( أي ما يحدد طبيعة الكلام ): في المعنى عند الجرجاني ( مشروعا ومنجزا ) وفي الأصوات في مشروع إبن سنان، لا في منجزه، لقد كان مشروع عبد القاهر عميقا في حفره في مجال المعاني والمقاصد على حساب الإيقاع والمقامات والقيم الثقافية ( الأغراض )، وكان مشروع إبن سنان أكثر شمولية واستيعابا لمكونات الخطاب الكلاسيكي الشعري والخطابي : المكونات اللسانية وغير اللسانية "1.

وهنا يتضح الفرق الجوهري بين الجرجاني والخفاجي عند مُحَّد العمري، فالأول إمتاز عمله بالدقة، وأما الثاني فقد إمتاز بالشمولية، وكان الجامع بينهما يكمن في أنّ لكليهما خلفية عقائدية إما أشعرية، أو معتزلية، ثم إنّ البلاغة عند الجرجاني تتحقق من ناحية المشروع والمنجز معا، أما عند إبن سنان فهي تتجسد من خلال المشروع فقط.

ونظرا لأهمية ما جاء به كلُّ من الجرجاني والخفاجي، فقد أولاهما العمري عناية بالغة، في الجانب التأريخي للبلاغة، خاصة وأنه قد أشار في أكثر من مرة إلى الخلفية المذهبية لكليهما في التأليف، وهو ما لا نجده إلا عند هذين البلاغيين، فالجاحظ، على سبيل المثال، وإن كان معتزليا، إلا أنّ مؤلفاته لا توحي بأنه يريد أن يخدم مذهبه، ولعل أهم ما يميّز أعمال الجاحظ، كالبيان والتبيين، أو البخلاء ... الخ، هو الانتصار للقومية العربية ضد الشعوبية وتياراتها، وأما عن الخفاجي، والجرجاني، فإنّ " الاعتبارات المذهبية -كما يقول العمري - قد وقفت وراء ظهور تصورين متعارضين للبلاغة كان لهما أثر كبير وحميد في إغناء البلاغة العربية هما تصور ابن سنان الخفاجي الذي لم يُكتب له أن يَرُوجَ، وتصور عبد القاهر الجرجاني، وهما تصوران يتقابلان تقابل تعارضٍ إنجازا ومرجعية ومادة "2، وهذا التقابل الذي يتحدث عنه العمري هو الذي ترجمه فيما بعد بالجدول التالى:

| النواة النظرية | المرجعية المشتركة | المادة المعرفية المميزة | المرجعية |  |
|----------------|-------------------|-------------------------|----------|--|
|                |                   |                         | المذهبية |  |

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 43، 44.

<sup>2</sup> مُجَد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 318.

الفصل الأول: المشروع البلاغي العمري بين التصور والمنهج

| 1- المفارقة الدلالية . | القاضي عبد الجبار: المادة    | – مجاز القرآن      | أشعرية : |          |
|------------------------|------------------------------|--------------------|----------|----------|
| 2- المناسبة التداولية  | والتحليل +                   | والنحو             | " الكلام |          |
|                        | تشغيل بعض المفاهيم الأرسطية) | (أبو عبيدة)+ شجاعة | النفسي " | الجرجابي |
|                        |                              | العربية (ابن جني)  |          | ٠        |
| 1- الصحة والمناسبة     | القاضي عبد الجبار : الموقف   | بلاغة الإقناع :    | معتزلية  |          |
| العامة                 | المذهبي                      | الإلقاء (الجاحظ)   | (الكلام  | ابن سنان |
|                        |                              |                    | أصوات    |          |
|                        |                              |                    | مقطّعة)  |          |

- المطلب الثالث: مرحلة البلاغة علم الأدب: تعرّفنا في المرحلة السابقة على عَلَمَيْن جَلِيلَيْن من أعلام البلاغة العربية هما الجرجاني والخفاجي، وقد أشرنا في خضمّ تلك المرحلة إلى مدى تأثيرهما على تطور البلاغة، على الرغم من اختلاف التوجه المذهبي لكل منهما؛ وها نحن الآن مع هاته المرحلة نتعرّف على علمين آخرين لا يقلان أهمية عن الجرجاني والخفاجي هما أبو يعقوب السكاكي و حازم القرطاجني \*، ذلك أنّ لكليهما أيادٍ معروفة وأعمالٍ مشهودة في تراثنا البلاغي .

إنَّ أهم ما يميز الدرس البلاغي في هاته المرحلة هو ظهور الحجاج على الساحة، وتصدُّره للمشهد البلاغي، حتى أنّ العمري جعله في مرتبة موازية لعمود الشعر، وقد وصف عمل الحجاج في البلاغة العربية بأنه تخليق لها، ثمّ سَمَّاهُ عمود البلاغة، وفي هذا يقول: " اشتُهر الحديث في التراث العربي النقدي، عن " عمود الشعر "، وقد أقيم ذلك العمود وثبتت أركانه للحفاظ على النمط التقليدي المكتمل للقصيد في وجه حركات التجديد البديعية، أما في المجال الخطابي فلم أسمع الحديث عن " العمود " إلا في القرن السادس الهجري مع ابن رشد، وقد سارت فيه الأمور في

· يصف العمري البلاغة عند السكاكي بالبلاغة علم الأدب، ويصف البلاغة عند القرطاجني بالبلاغة العلم الكلي، ولكنه مع

ذلك قد وصف المرحلة التي تجمع بينهما بعلم الأدب، مغلبا عمل السكاكي على القرطاجني، والأمر في اعتقادنا راجع إلى أن السكاكي قد نال الحظ الأوفر من الدراسة مقارنة القرطاجني، على الرغم من الانحراف الشديد في فهم بلاغته من لدن الشراح مما ساهم في تدهور الدراسات البلاغية، فالعمري هنا يريد أن يركّز على السكاكي حتى يستطيع من خلاله الانتقال إلى المرحلة الموالية وهي مرحلة الانحطاط، ولو أنه ركّز على القرطاجني لكان الأمر أكثر صعوبة لعدم وجود علاقة تربط بين عمل القرطاجني، والأعمال التي ظهرت في مرحلة الانحطاط.

الاتجاه المضاد "1، ومعنى هذا القول أنّ عمود الشعر الذي ابتكره العلماء في القديم وُضع لجماية القصيدة من أي تأثير خارجي، في حين جاء عمود البلاغة ليحتوي كل ما هو جديد من شأنه أن يخدم البلاغة العربية، والخطابة على وجه الخصوص، فالحجاج (عمود الخطابة) خدم البلاغة باستخدام العلوم الجديدة، وعمود الشعر خدم البلاغة بمحاربة العلوم الجديدة، أي أن الغاية واحدة وإن اختلفت السبل.

وبخصوص عَلَمَيْ هاته المرحلة، السكاكي والقرطاجني، فإنّ أوّهما، أي السكاكي، قد سعى بادئ الأمر إلى البحث في العناصر الأساسية التي يتشكّل منها الأدب العربي، وهاته العناصر هي ثلاثة علوم: النحو، والشعر، والمنطق، وبحذا يكون السكاكي في نظر العمري عالما بالأدب كلّه لا بالبلاغة وحدها، كما أنّ العمري يصفه بأبي التصوّر المدرسي باعتبار أنّ علوم البلاغة الثلاثة، المعاني، والبيان، والبديع التي تدرّس اليوم، لم تكن لتنتظم على النحو الذي نعرفه لولا كتاب مفتاح العلوم للسكاكي، وهذا على الرغم من أنّ السكاكي لم يواز بين البديع وعلمي المعاني والبيان، بل إنه أعطى الأولوية للمعاني والبيان على البديع، وفي هذا يقول العمري: " يعتبر السكاكي أبا للتصور المدرسي الذي استقر للبلاغة العربية من عصره إلى اليوم، ذلك التصور الذي يقسم البلاغة إلى ثلاثة علوم: المعاني والبيان، أي لم يعتبره علما، بل مجرد ذيل للمعاني والبيان، يضم صورا تعبيرية لا يجمعها غير كونما ذات طبيعة تحسينية : محسنات لفظية ومحسنات معنوية "2، ويقول في نص آخر: " كان السكاكي يبحث عن مكونات علم الأدب، العلم الذي يصون المتحدث من الخطأ في مطابقة الكلام لقواعد اللغة أولا، ثم لأحوال ومقامات المتخاطبين ثانيا، ثم يعطيه حسنا وقبولا . قائلا "ق. .

ونحن نرى أنّ أهم ما يميّز عمل السكاكي هو أنه أعطى تعريفا جامعا مانعا للبلاغة العربية، وصار هذا التعريف هو الأكثر تداولا لدى المتعلمين المبتدئين والباحثين المتمرّسين على حد سواء، بعد تعديل الشراح له؛ وهو ما أشار إليه العمري بقوله: "حين انتهى السكاكي من بلورة علمي

<sup>1</sup> ينظر: مُحِدَّد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 50 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 44

<sup>3</sup> نفسه، ص: 46 .

المعاني والبيان عرّف البلاغة من خلالهما فقال: " هي بلوغ المتكلم في تأدية المعاني حدا له اختصاص بتوفية خواص التراكيب حقّها، وإيراد أنواع التشبيه والمجاز والكناية على وجهها " $^1$ .

وأما عن عمل القرطاجنيّ (ت684ه) في كتابه " منهاج البلغاء وسراج الأدباء "، فإنّ العمري قد وصف عمله بـ" العلم الكلّي "، وهذه العبارة مأخوذة من قول القرطاجنيّ نفسه، كما يقول العمري: " العبارة المحصورة في العنوان أعلاه لحازم القرطاجني، وهي تفسر ما إنتهى إليه مشروع السكاكي وهو يحاول رسم حدود الأدب "2، وهذا العلم الكلّي يعلو كل صناعات اللّسان الجزئية لكونه قد عُضد من قبل بعلميْ المنطق مع القرطاجني، والنحو مع السكاكي، ليصبح وصف البلاغة هنا هو البلاغة المعضودة بالنحو والمنطق .

وبلاغة القرطاجتي هي عند العمري بلاغة تعنى بالخطاب التداولي والخطاب الشعري معا، وقد استدلّ على هذا الرأي بقول القرطاجني: "ينبغي أن تكون الأقاويل المقنعة، الواقعة في الشعر تابعة لأقاويل مخيلة، مؤكدة لمعانيها، مناسبة لها فيما قصد بها من الأغراض، وأن تكون المخيلة هي العمدة، وكذلك الخطابة ينبغي أن تكون الأقاويل المخيلة الواقعة فيها تابعة لأقاويل مقنعة مناسبة لها مؤكدة لمعانيها، وأن تكون الأقاويل المقنعة هي العمدة "3، وهذا القول المنسوب إلى القرطاجني يدلُّ على مدى اهتمامه بالخطابين معا، مع ضرورة معرفة مواطن التفريق بينهما، فالشعر، طالما أنه يخاطب العاطفة أكثر من العقل، لابد لصاحبه من أن يراعي دور العاطفة، مع توظيفه لألفاظ فيها شيء من الإقناع، ولابد لهذا الإقناع أن يكون تابعا للجانب التخييلي، أي أنّ التركيز في الشعر يكون على التخييل لا على الإقناع، وأما بالنسبة للخطابة فإنّ التركيز فيها يكون موجّها نحو الإقناع بشكل مباشر ثم على التخييل، والخطيب فيها هو الآخر مطالب إذا ما وظّف ألفاظا تدلّ على التخييل، أن تكون ألفاظه هذه تابعة للألفاظ التي وظفها في المجال الإقناعي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحِّد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 47 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 56

 $<sup>^{3}</sup>$  حازم القطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تح: مُحَّد الحبيب بن الخوجة، الدار العربية للكتاب، تونس 2008م، ص: 326

وعلى هذا الأساس يكون القرطاجني قد جمع في بلاغته بين الشعر والخطابة كعنصرين أساسيين، مدعومين بكل ما تُؤصِّلَ إليه في علوم اللسان آن ذاك، كالنحو، والمنطق، والبلاغة معه تستحقّ أن توصف بالعلم الكلي .

ولقد حاول القزويني فيما بعد أن يدفع بعجلة البحث العلمي من خلال كتابه الإيضاح في علوم البلاغة، إلا أنّ تركيزه كان منصبّا على المعاني والبيان والبديع فقط، مهملا بذلك ما أراده السكاكي، فكان هذا سببا مباشرا في انعطاف البلاغة عن مسارها نحو " العلم الكلي "، إلى انحطاطها شيئا فشيئا .

المطلب الرابع: مرحلة انحطاط البلاغة العربية: تأتي مرحلة الانحطاط كمحطة أخيرة من محطات تأريخ البلاغة العربية عند العمري، وهي تمثّل مرحلة ما بعد شروح المفتاح، ذلك أنّ هاتيك الشروح، وعلى رأسها شرح القزويني، قد مهدت الطريق لانتقال الدرس البلاغي العربي من رحابة البحث العلمي واتساعه إلى ضيق التلقين العائد لبُعد الشُّقة بين البلاغيّ العربي والعقل، واكتفائه بالنقل فقط.

ويمثّل هذه المرحلة كتاب "علوم البلاغة " للمراغي، الذي وصفه العمري بأنه " أشهر كتاب في المجال المدرسي العربي من الخليج إلى المحيط منذ الخروج من شروح التلخيص (...) والعلوم المقصودة فيه هي المعاني والبيان والبديع حسب تصنيف السكاكي وشراحه، وكل ما فعله أحمد مصطفى المراغي هو إضافة مقدمة في الفصاحة مأخوذة عن إبن سنان الخفاجي، سيرا في النهج الذي بدأه السكاكي "1، وبالتالي لا تكون للمراغي ميزة سوى الجمع وإعادة الترتيب لعلوم البلاغة التي وجدها قبله، وهذا هو السبب الذي جعل من المرحلة التي عاشتها البلاغة في عصره توصف بمرحلة الانحطاط عند عامة المؤرخين، ومرحلة التحنيط عند العمري .

وإضافة إلى كتاب علوم البلاغة للمراغي، ظهر كتاب " المنهج الواضح " لحامد عوني، الذي نحا فيه صاحبه نفس النحو، وخاض من خلاله في نفس المواضيع، فلم يزد عن المراغي إلا أنْ غير العنوان والألفاظ والأسلوب.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص: 58 .

وفي وصف العمري لحال البلاغة في مرحلة الانحطاط يقول: "ثم ظهرت بعد علوم البلاغة والمنهاج الواضح، كتب كثيرة على نفس النمط، تحذوها حذو النعل بالنعل، وغاب ذلك الإشكال الذي عاشته البلاغة العربية بين الخطابين الشعري والتداولي طوال تاريخها .

ومما نتج عن هذا التقليد أنّ " علم المعاني قد فقد حواريته الناتجة عن التفاعل بين التراكيب والمقام عند شراح السكاكي من النحاة الذين لم يتبينوا الإشكال المتوخى من تلك الوصفة المعقدة التي حبكها، فَحَلَّ الحديثُ عن المقولات النحوية محلَّ تخريج الوظائف البلاغية، وهذا الواقع رديف لضعف النظر الفلسفي "أ، فالعمري يرى أنّ مردّ انحطاط البلاغة يرجع إلى عدم اهتمام شرّاح كتاب " المفتاح " للسكاكي بالجانب الفلسفي، الذي له تأثير بالغ على الدراسات البلاغية، والعزوف عن تخريج الوظائف النحوية إلى سرد المقولات، ما يدلّ عدم فهم عمل السكاكي والقرطاجني حق الفهم، ومن هذا المنطلق جاءت دعوة العمري إلى التجديد في إطار رؤية شاملة والقرطاجني حق الفهم، ومن هذا المنطلق جاءت دعوة العمري إلى التجديد في إطار رؤية شاملة لكافة أنواع الخطاب الاحتمالي، وهي الرؤية التي سنتعرّف على مضامينها في المبحث الموالي .

## المبحث الثاني: المشروع البلاغي العمري والتجديد في البلاغة العربية:

التجديد عند العمري هو بمثابة الوجه الثاني لمشروعه البلاغي، المقابل للتأريخ، وإذا كنّا قد تعرّفنا في المبحث السابق على مراحل التأريخ الأربع عند العمري، فإننا سنتعرّف في هذا المبحث على مراحل أخرى تتعلّق بالتجديد عنده، والتي جاءت في خضم المحاولات التجديدية التي عرفتها البلاغة العربية في العصر الحديث والتي حمل لواءها ثلّة من الباحثين في البلاغة والأسلوبية .

ومن هاته المحاولات محاولة عبد السلام المسدّي الذي اعتبر بأن التوجّه الأسلوبي هو التوجه الأمثل للتجديد في البلاغة، وأن الأسلوبية تُعدُّ بديلا يغني بوجوده عن البلاغة القديمة، ووريثا شرعيا لها، ف " الأسلوبية والبلاغة كمتصوّرين فكريين، تمثّلان شحنتين متنافرتين متصادمتين، لهما تواجد آينٌ في تفكير أصوليّ موحّد، والسبب في ذلك يُعزى إلى تاريخانية الحدث الأسلوبي في

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحِدً العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 60 .

العصر الحديث، وإذا تبَنَّينا مسلمات الباحثين والمنظّرين وجدناها تقرِّرُ أنَّ الأسلوبية وليدة البلاغة ووريثها المباشر "1".

ويشاطره الرأي مجًد عبد المطلب، الذي قال بِوُجُودِ تداخلٍ بين البلاغة القديمة والأسلوبية، إلا أنّ هذا التداخل لا يفي بالغرض في وقتنا هذا، وهو ما يستدعي ضرورة الانتقال إلى الدراسات الأسلوبية ذلك أنها أكثر مقدرة على فهم النقد فهما جيدا على خلاف البلاغة القديمة، ومنه "فمن المؤكد - يقول عبد المطلب - أنه حدث تداخل بين اختصاصات البلاغة القديمة والأسلوبية الحديثة، غير أنّ البلاغة لم تعد قادرة على الاحتفاظ بكل حقوقها القديمة، التي كانت تناسب فترة معينة من ماضينا، والتي يجب على الباحث في الأسلوبية أن يضعها في اعتباره، وأن يحاول تعميقها على ضوء المناهج الجديدة، وبهذا يمكن للنقد أن يتصل بالأسلوبية في محاولة الكشف عن المظاهر المتعددة للنص الأدبي "2، وهذان الرأيان معا، وإن لمتحا بوجود علاقة ضمنية بين البلاغة والأسلوبية، إلا أفما انتصرا في النهاية إلى التوجه الذي يرى بأنّ الأسلوبية هي البديل الحقيقي عن البلاغة والوريث الشرعي لها .

ويرى مُحُد مشبال بأنّ البلاغة الجديدة تكمن في الاهتمام بالجانب الحجاجي أكثر من الأسلوبي، دون إقصاء كلّي للأسلوب، وهو بذلك يصبح أقرب ما يكون إلى مفهوم امبراطورية البلاغة عند بيرلمان، الذي بنى نظريته على اعتبار الحجاج هو البلاغة الجديدة، وهذا الأمر يؤكّده الباحث حسن كتانة، في قوله: " وخلاصة القول إنّ البلاغة في مشروع مشبال نظرية نصية رحبة ومنفتحة، تتسع لكل الخطابات سواء منها الإقناعية أو التخييلية، كما أنمّا في الآن ذاته ممارسة نوعية لمتطلّبات ومقتضيات الأجناس والأنماط الخطابية، وإن البلاغة بحذا التصور تتجاوز مجرّد العكوف مع الهم الأسلوبي وشغف التحسيس لتعانق آفاق تحليل الخطاب ومتعلقات السياق والمقام، وقضايا التلقي والتفاعل والاستجابة وردود الفعل، مثلما تعانق قضايا النفس والأخلاق

<sup>. 52 :</sup> 0 : 1982 م، ص 1982 عبد السلام المسدي، الأسلوبية والأسلوب، الدار العربية للكتاب، تونس، الطبعة الثالثة، 1982م، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحَّد عبد المطلب، البلاغة والأسلوبية، دار نوبار للقراءة، القاهرة، مصر، الطبعة الأولى، 1994م، ص: 354.

والمعرفة والمجتمع، الأمر الذي يجعل البلاغة بتعبير شاييم بيرلمان، إمبراطورية تممين وتشرّع لنفسها الخوض في كل شيء "1".

ومن وجهة نظر ثالثة، يرى الباحث التونسي عبد الله صولة بأنّ التوجه الأمثل للبلاغة الجديدة في هذا العصر هو اعتبار البلاغة بلاغات، كما يقول روبول، منتقدا بذلك التوجه الحجاجي والتوجه الأسلوبي معا، ففي كتابه: " في نظرية الحجاج دراسات وتطبيقات "، تحدث الكاتب مطوّلا عن كتاب بيرلمان وتيتكا، " مصنف في الحجاج - البلاغة الجديدة "، معتبرا أنّ " نظريتهما تركّز على جانب الظفر بالحجة أو مصادر الأدلة L'inventio أكثر مما تهتم بجمالية العرض اللغوي أي الأسلوب L'élocutio وهو ما أدى في الغرب إلى ظهور بلاغة الحجاج التي تشدد على مصدر الحجة ونوعها إلى جانب بلاغة الأسلوب التي تشدد على مظاهر الجمال في الكلام وعلى الوظيفة الشعرية فيه، شأن بلاغة جاكبسون وكوهين، والبلاغتان على طرفي نقيض، فكأنّ الحجاج عندهم لا يكون في أسلوب جميل، والأسلوب لا يكون ذا بعد حجاجي "2، ويضيف صولة في جزء آخر من كتابه قوله بأنّ " البلاغة الجديدة في العصر الحديث " بلاغات "، كما يقول روبول، لكن يمكن أن نعتبر البلاغة التي جاء بها بيرلمان وتيتيكا هي هذه البلاغة الجديدة كما ينص على ذلك كتابهما الفرعى " مصنف في الحجاج - البلاغة الجديدة "3، ويرى بأنّ بلاغة بيرلمان وتيتيكا هي بلاغة منبثقة عن بلاغة قديمة تتمثل في بلاغة اليونان، وأن التجديد ما هو إلا انعكاس عن القديم اليوناني، وفي هذا الشأن يقول عبد الله صولة، " وقولهما - أي قول كل من بيرلمان وتيتيكا - بلاغة جديدة يقتضي وجود بلاغة قديمة وهذه البلاغة القديمة هي بلاغة أرسطو ( أو خطابة أرسطو ) من ناحية، والبلاغة الأوروبية السائدة في القرن التاسع عشر وما قبله من ناحية أخرى "4، ولعل هذا الأخير هو أقرب المجددين تنظيرا إلى ما سنعرفه مع العمري .

<sup>1</sup> د. حسن كتانة ، ود. آيت بما عبد العزيز، أية بلاغة ؟ دراسة في كتاب : " البلاغة والأدب من صور اللغة إلى صور الخطاب " للدكتور مُحَلَّد مشبال، حوليات الآداب واللغات، جامعة مُحَلَّد بوضياف، المسيلة، المجلد5، العدد2، 20 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الله صولة، في نظرية الحجاج، دراسات وتطبيقات، مسكيلياني للنشر، تونس، الطبعة الأولى، 2011م، ص: 67.

<sup>3</sup> نفسه، ص: 71 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص : 71 .

ولقد أراد العمري لبلاغته أنْ تكون مكمّلة لمجموع تلك الرؤى التجديدية التي أشرنا إليها، جامعا فيها بين الجانبين الأسلوبي والحجاجي معا، ضمن مفهوم جديد هو البلاغة العامة، الذي مرّ فيه بعدّة محطّات اجتهدنا نحن في تقسيمها لثلاث مراحل، هي: مرحلة البحث، ومرحلة الاصطلاح، ومرحلة الاكتمال.

#### المطلب الأول: مرحلة البحث / البحث عن بلاغة جديدة:

إن الإرهاصات الأولى لفكرة التجديد البلاغي العربي، عند العمري، ترجع إلى تأثره البالغ بما هو موجود عند الغرب، ولذلك فإننا نعتبر أن مرحلة البحث تبدأ بالموازاة مع اطلاعه على البلاغة الغربية، وهذا ما يؤكّده الباحث الجزائري بوعافية عبد الرزاق بأن التجديد عند العمري بدأ مع كتابه " في بلاغة الخطاب الاحتمالي " الذي كان ثمرة ونتيجة للاحتكاك بالوافد الغربي وإعادة قراءة فن نثري عربي قديم وهو " الخطابة "، ثم توجه اهتمام العمري بعد ذلك نحو " الخطاب الشعري "، مع عدم قطع الصلة بالخطاب الإقناعي، وذلك في كتبه : تحليل الخطاب الشعري : البنية الصوتية - إضافة الجاهات التوازن الصوتي في الشعر العربي القديم - الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية - إضافة إلى أعمال أخرى جاءت بالموازاة مع الأعمال البلاغية كتحقيق التراث والترجمة والإشراف على الدوريات المختصة في تحليل الخطاب، إلى أن ظهر كتابه " البلاغة العربية أصولها وامتداداتها "، مكملا له بكتب أخرى مثل : البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، وأسئلة البلاغة وغيرها ... مكملا له بكتب أخرى مثل : البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، وأسئلة البلاغة وغيرها ... فيها التخييل ( وهو الشعر أو الشعرية ) مع التداول ( وهو الخطابية والأخرى ترجّح الوصل بينهما وجهتي نظر مختلفتين، إحداهما ترجّح الفصل بين الشعرية والخطابية والأخرى ترجّح الوصل بينهما

#### 1- الفصل بين الشعرية والخطابية:

<sup>1</sup> ينظر: بوعافية مُحَّد عبد الرزاق، البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة من خلال مشروع مُحَّد العمري، رسالة ماجيستير، جامعة مُحَّد لمين دباغين-سطيف2، 2015/2014م، ص: 60، 61 .

أشار العمري في قضية الفصل بين الشعرية والخطابية إلى ما جاء في مقال بول ريكور، تحت عنوان : الخطابية، الشعرية، التأويلية Rhétorique-poétique-herméneutique "، الشعرية، التأويلية الشعر والخطابة للاختلاف المنطقي من جهة، واختلاف الهدف من جهة أخرى، " وبرغم اعترافه بوجود منطقة تقاطع واسعة، تستحق لفظ Région ذا الدلالة الجغرافية القوية، فإن ذلك لا يكفي، في نظره، لجعل هذا الإقليم المشترك عاصمة فيدرالية للشعرية والخطابية "، ويعلل الاختلاف من ناحية المنطق في كون نواة الشعرية تتبلور في العلاقة بين كلمات مفتاحية هي: الإنتاج poiesis والحكي mimesis والحاكاة mimesis والحبكة المدف من ناحية الهدف من ناحية المدف من الخجاج، وأما عن الاختلاف من ناحية الهدف فيظهر في كون الشعر يستهدف التطهير، في حين الخطابة تستهدف الإقناع ".

وكان ردّ العمري على ريكور في اعتباره أنّ " التوجه في الفصل بين الشعرية والخطابية، إنما هو متأثر بالنزعة الطليعية الخاضعة للتصورات الأيديولوجية للأدب، والتي وقفت عقبة دون فهم العلاقات بين الخطابة والنص "3".

2- الوصل بين الشعرية والخطابية: وفيها يشير العمري إلى بالاغيّ آخر هو ميشيل مايير الذي رأى " أنّ بناء بالاغة كليّة يتطلب الخروج من المقابلة القضوية بين الوجود واللاوجود التي بُني عليها تفريق أرسطو بين الشعرية والخطابية " كم حيث الشعر " لا وجود يحتمل الوجود، والخطابة وجود يحتمل اللاوجود " أي أنّ الشعر عبارة عن مجموعة من التخييلات التي لا وجود لها على أرض الواقع، والشاعر حين يتكلّم عنها يكون بصدد استمالة المشاعر لا غير، وفي هذه الحالة لا يجد في الحديث عن الواقع وعن الموجود أيّ عون في تحقيق غرضه، وأما الخطابة فإنما قائمة على مجموعة من الحجج والبراهين المستنبطة في الغالب من الواقع، لأن هدف الخطيب الإقناع ومخاطبة العقل لا

<sup>1</sup> مُحَد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 18

<sup>3</sup> نفسه، ص : 20 ·

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص: 21 .

conclusin .ya-t-il un fondement possible à l'unite de la rhétorique ?p 255 <sup>5</sup> . Miche Meyer . نقلا عن: مُحِّد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 21 .

القلب، إلا أنّ تحقّق بعض أقوال الشعراء يجعل من إمكانية وجودها أمرا واقعا، وكذلك عدم تحقّق بعض أقوال الخطباء، المبالغ فيها، يجعل من إمكانية وجودها ضربا من الخيال .

وقد توجهت جهود الباحثين إلى المنطقة المشتركة قصد توسيعها، وتمييئها لتكون موضوع البلاغة العامة .

إذن فهاتان هما وجهتا النظر المختلفتين، اللّتان إنطلق منهما العمري، معارضا منهما الوجهة الأولى وداعما الثانية، لكونه يرى أنّ البلاغة لا يمكن أن يفصل فيها بين ما هو شعري وما هو خطابي، حيث يقول: " وقد دعمنا الرأي الثاني بالمناقشة من جهة وبتقديم وجهة نظر البلاغة العربية من جهة ثانية "أ، ولقد نوّه العمري في خضم هذا الطرح بما ذهب إليه أوليفي روبول العربية من جهة ثانية لا ي الأسلوب ولا في المخجاج، بل في المنطقة région التي يتقاطعان فيها عن جوهر البلاغة لا في الأسلوب ولا في الحجاج، بل في المنطقة région التي يتقاطعان فيها بالتحديد، بعبارة أخرى، ينتمي إلى البلاغة بالنسبة إلينا كل خطاب يجمع بين الحجاج والأسلوب، كل خطاب تحضر فيه الوظائف الثلاث: المتعة، والتعليم، والإشارة مجتمعة متعاضدة، كل خطاب يقنع بالمتعة والإشارة مدعمتين بالحجاج "2، وبالنسبة للبلاغة العربية نوّه العمري في هذا الشأن بعمل حازم القرطاجيّ في " المنهاج "، الذي يعتبره المحاولة التنظيرية الوحيدة في إطار قراءة عمل أرسطو في الشعر والخطابة "3، كما يرى أيضا بأنّ " للبلاغة العربية مهدين كبيرين أنتجا مسارين كبيرين: مسار البديع يُغذّيه الشعر، ومسار البيان تغذيه الخطابة "4، وعلى هذا الأساس فإن مفهوم البلاغة الجديدة عند العمري يعني أنما تلك التي تجمع بين الجانب الشعري المتمثل في التخيل، والجانب الخطابي المتمثل في التداول، وقد عرّفها بقوله: " علم الخطاب الاحتمالي الهادف التخييل، والجانب الخطابي المتمثل في التداول، وقد عرّفها بقوله: " علم الخطاب الاحتمالي الهادف الى التأثير أو الإقناع أوها معا، إيهاما أو تصديقا "5.

<sup>1</sup> مُحِدّ العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 06 .

<sup>22 :</sup> نفسه، ص

<sup>3</sup> نفسه، ص: 31 . <sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص : 29 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفسه، ص: 06 .

## المطلب الثاني: مرحلة الاصطلاح/البلاغة العامة:

في هذه المرحلة نتعرّف على المصطلح الذي وضعه العمري لدلالة على مفهوم البلاغة الجديدة عنده، وهو مصطلح كنا قد ذكرناه، وسنقوم الآن بالتطرّق إلى مصطلحات أخرى ثانوية تنضوي تحته .

إن المصطلح الرئيس المقصود في هذا المطلب هو مصطلح " البلاغة العامة "، والذي عَمِلَ العمري من خلاله على تحقيق هدفين، واحد عام وآخر خاص، يتعلق الهدف العام بمعرفة موقع البلاغة بين مختلف العلوم الإنسانية، وقد عانت من مشكلة التخلف والانحطاط أيما معاناة، ومن هنا فقد أراد العمري لبلاغته الجديدة ( البلاغة العامة )، أن تساهم في " إخراج البلاغة من حالة الجمود والتحجر التي آل إليها حالها بعد عصور الانحطاط "1، ولا يتحقق هذا الهدف إلا بتعميم البلاغة على مختلف تلك العلوم، وأما الهدف الثاني وهو الهدف الخاص فإنه يتمثل في كونها تعمّ الجانبين الخطابي والشعري معا، وهو ما كنا قد شرحناهُ في المرحلة الأولى أي " مرحلة البحث عن بلاغة جديدة "، ومما وُصف به تجديد العمري، أنه " تعيين حدود البلاغة ومجال اشتغالها، حتى تستوعب أنواع الخطاب الاحتمالي من شعر وخطابة، ورواية، وسيرة، وإشهار، ونكتة، ومقامة، ونادرة، وخبر "2، وبذلك يتجسد مفهومها في أنها عامّة لكل خطاب، ولكنها لم تقدر على إزاحة مفهوم البلاغة القديمة، المختزلة في المعاني والبيان والبديع، على الرغم من مرور ما يربو عن العقدين من الزمن على طرح العمري لها، والأمر راجع إلى كثرة التأليفات وتراكمها من عهد المراغى إلى يومنا هذا، مما جعل العمري يعيد التذكير بهذا الطرح في كتاب آخر سماه " المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة "، حيث يقول في ذات السياق: " ومع أننا صُغنا تصورنا الجديد للبلاغة، ونشرناه على أوسع نطاق منذ عقدين من الزمن فقد ظهرت الحاجة إلى إعادة التذكير به في كل مناسبة، وإلا تعذّر التواصل مع الآخر الذي يظل مُلصقا بمفاهيم البلاغة المختزلة المتحصنة في

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 74.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إدريس جبري، البلاغة وتحليل الخطاب، مجلّة فصليّة علميّة محكَّمة، العدد الثالث، 2013م، الدار البيضاء- المغرب، ص 81 .

مقامية خطابية ضيقة "<sup>1</sup> ، وفي هذا الكتاب أيضا، يضيف العمري المصطلحات الرئيسة التي تنضوي تحت مفهوم البلاغة العامة، والتي سنوردها بعد إيرادنا لتعريف العمري لهذا المفهوم.

يقول مُحكِّد العمري في تعريفه للبلاغة العامة: "حين نقول البلاغة العامة، نعترف ضمنيا بلاغيا ومنطقيا بأنّ هناك بلاغات خاصة تتفرع عنها، ثم يتفرع بعض تلك البلاغات عن بعض : تتفرع بلاغة السيرة الذاتية، مثلا، عن بلاغة السرد (أو السردية)، أو تحديدا عن بلاغة الرواية، وقد أخذت هذه البلاغات أسماء خاصة ومُستقلّة حينا عن جذر (ب ل غ): مثل البديع، وفن الشعر، والصناعتان (صناعة الشعر وصناعة الكتابة) ... الخ، ومضافة إليه حينا، مثل " بلاغة الإشهار "و" بلاغة المسرح "و" بلاغة الصورة " ... الخ، والمنطق يقتضيمن هذه الجهة أيضا، أن يكون هناك منسق يخترق هذه البلاغات : البلاغة العامة تستلزم بلاغات خاصة، والبلاغات الخاصة تقتضي بلاغة عامة، والبلاغة العامة تتضمّن عنصرا منسقا "2، فهي " المدخل العام والشامل، الذي يستوعب المداخل الأخرى، يُكيّفُها وتُكيّفُه، وإلا ما استحق صفة العمومية، البلاغة لا تقبل " الجوار " على نفس الدرجة من السلم إلا مع ما لا يدخل تحت سلطتها، لا تقبل أن تجاورها فروعها "3، وأما عن المصطلحات التي تنضوي تحتها فهي خمسة: العنصر المنستق، محور التأثير، الإنشاء أو النص الجامع، الصورة والحجة، ويمكن تعريفها على النحو التالى:

أ- العنصر المنسق : هو الذي يخترق البلاغات الخاصة ويجمع بينها لتكوين بلاغة عامة .

ب- محور الاحتمال : هو الذي يمثل منطقة تقاطع التخييل مع التداول ( الشعري مع الخطابي )

ج- محور التأثير: لا يمكن الحديث عن محور التأثير بمعزل عن الاحتمال لما بين المفهومين من تداخل كبير، وإن كان التركيز على خصوصيات أحدهما ممكنا بنوع من العزل المخبري، كالذي فعله كونستانتان سالافاسترو في كتابه: البلاغة والسياسة، خطاب القوة وقوة الخطاب، فهذه

أخبًد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 76

<sup>3</sup> نفسه، ص: 75 .

الدراسة البلاغية المندرجة ضمن سيكولوجية السياسة مخصصة لرصد الأثر الفعلي للبلاغة في السياسة "1".

د- الإنشاء أو النص الجامع: كلمة إنشاء تدل على إنتاج النصوص، كل النصوص برغم استعمالها قديما في البرامج الدراسية الديما في الكتابة الديوانية، وقد قوي هذا الاستعمال العام استعمالها في البرامج الدراسية للدلالة على إنتاج النصوص المختلفة "2".

هـ الصورة والحجة: "الصورة "و" الحجة "مصطلحان أساسيان في بناء البلاغة العامة، كل إجراء مخيًّل فهو صورة، تصديقا لقول الجاحظ والجرجاني، وكل إجراء طُلب به التصديق فهو حجة، تُقبل أو تُرفض، وقد تفقد الحجة صلابتها حتى تصبح صورة، أو اوهى من الصورة، مثل الحوادث التي يختلقها الدعاة والوعاظ، وقد تتقوى الصورة وتصلُب حتى تصبح حجة، أو أقوى من الحجة في مكانها، كما يقع في السخرية والمفارقات، حيث تتجاوز الصورة حدود إبطال الحجة إلى التشكيك في كفاءة صاحبها، وذلك بدفع التناقض إلى أقصى ما يمكن حتى يضحك المستمعون من المحاور "3.

وتقوم آلية اشتغال الاحتمال على عنصر آخر هو الاختيار، الذي يمثّل العلاقة بين قطبي التخييل والتداول، أو الادعاء، أي ادعاء الكذب مع احتمال الصدق، أو ادعاء الصدق مع احتمال الكذب، وهي صيغة اقترحها مشيل مايير، التي تلائم قول القدماء: أعذب الشعر أكذبه، والآلية العامة لإنتاج الاحتمال هي " الاختيار " حسب أحوال ومعايير داخلية تنتج لغة ثانوية إلى جانب اللغة الطبيعية، حسب تعبير لوتمان، وعلى هامش المنطق الرمزي حسب بلاغة الحجاج، وعلى هامش الطبيعة بأصواتها وألوانها تتشكل حسب نظرية المحاكاة "4".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نُحِّد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 82.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 83 .

<sup>3</sup> نفسه، ص: 84، 85 .

<sup>4</sup> نفسه، ص : 86 .

هذا وبعد تعريفنا للمرحلة الثانية من مراحل التجديد عند العمري، والتي تطرّقنا فيها إلى مفهوم البلاغة العامة، وما ينضوي تحتها من مفاهيم، ننتقل الآن إلى المرحلة الثالثة لنتعرّف على التجديد في شكله النهائي، أي ما يجسد فكرة المشروع البلاغي ككل.

# المطلب الثالث: مرحلة الاكتمال\* /إمبراطورية البلاغة:

مفهوم الإمبراطورية هو المفهوم الذي أراده العمري وصفا شاملا لمشروعه البلاغي الجديد، وإسما للموقع الإلكتروني للمشروع ، وقد ظهر هذا المفهوم أول مرة مع شاييم بيرلمان كمفهوم يوازي مفهومها عند العمري، فقد جاء في كتاب " التحاجج " لمجموعة من المؤلفين أنّ " هذه البلاغة المتحدّثِ عنها كعلم مُلَخِّصٍ لنظرية الأدب، وشاملٍ لكل أنواع الخطاب الاحتمالي المؤثّر، هي نفسها التي إنتهى إليها بيرلمان و أولبريشت في بحثهما عن منطق الحجاج، كما جاء في مقدّمة كتابه Traité de l'argumentation, nouvelle rhétorique ( مصنّف في الحجاج، البلاغة الجديدة )، وأعاد بيرلمان التنويه بما في مقدّمة كتابه L'empire rhétorique ( التي يُتوحّى إمبراطورية البلاغة )، وذلك باعتبارها مرجعا مناسبا لبلاغة الحجاج في كلّ المجالات التي يُتوحّى فيها التأثير والتأثر " أ

والبلاغة في هذه المرحلة مصطلحات عديدة، تتناول كافة أنواع الخطاب الاحتمالي، وهي: الخطابية، الصورة، البلاغة المعممة، بلاغة السخرية، بلاغة السيرة الذاتية، البلاغة المختزلة، المقام الخطابي، مقام الإنشاء، التأدب والتكسب، الكونية والعندية، وقد عمل العمري على وضع تعاريف لها نوردها فيما يلى:

\* عنوان الموقع: http://www.medlomari.net موقع الدكتور مُجَّد العمري، يعرّف بأعماله العلمية ومساهماته الثقافية، ومُجَّد العمري باحث مغربي في البلاغة وتحليل الخطاب. رقم الموقع: 33623. إسم الموقع: امبراطورية البلاغة / موقع د. مُحَّد العمري.

<sup>\*</sup> لا نعني بالاكتمال، اكتمال المشروع العمري، بل نعني اكتمال الرؤية التجديدية عند العمري، ووصولها إلى درجة الوضوح، وأما عن المشروع العمري فهو مشروع واسع جدا ولما يكتمل بعد .

<sup>1</sup> مجموعة من المؤلفين، التحاجج، طبيعتُهُ ومجالاته ووظائفه، تنسيق : حمو النقاري، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة مُجَّد الخامس، بالرباط-المغرب، الطبعة الأولى 1427هـ/2006م، ص : 10 .

1- مصطلح الخطابية بالنسبة للتداول ( قياسا على مصطلح الشعرية بالنسبة للتخييل ): الخطابية هي ترجمة لريطورية، والتي أشار إليها العمري في قوله: " نقترح ترجمة الريطورية الأرسطية بكلمة خطابية، قياسا على كلمة شعرية، التي بسطت سلطتها في مجال التخييل، موضوع الأولى الخطابة بمعناها العام، وموضوع الثانية الشعر بمعناه العام "1.

2- مصطلح الصورة بالنسبة للتخييل (في مقابل مصطلح الحجة بالنسبة للتداول): والصورة هي ترجمة لـ argument ، يقول العمري: " وتبعا لذلك-أي ترجمة لـ argument ، أما الحجة فهي ترجمة لـ figure ، وكلمة حجة مقابلا لـ figure ، وكلمة حجة مقابلا لـ figure ، وكلمة حجة مقابلا لـ باعتبارهما الآليتين الأساسيتين في التخييل (الشعري) من جهة، والحجاج ( الخطابي ) من جهة ثانية . 2

3- البلاغة المعممة: يشير هذا المصطلح إلى تلك " البلاغات الجزئية التي تدّعي التعميم: بلاغة الشعر وبلاغة الحجاج، وهي بلاغات فرعية تفتقر إلى ما تقدمه البلاغة العامة، وتقوم بداخل هذه البلاغات الفرعية، بلاغات جزئية ملتبسة بين التخييل والإقناع، وقد ضربنا مثالا للبلاغات الجزئية هذه ببلاغة السخرية وبلاغة السيرة الذاتية "3.

ويتمظهر هذا النوع من البلاغات أساسا في بلاغتي : السخرية، والسيرة الذاتية \*.

أ- بلاغة السخرية: يرى العمري بأن محاولة إعطاء مفهوم جامع مانع للسخرية هو أمر في غاية الصعوبة والتعقيد، لأنها تختلف من مكان لآخر ومن زمن لآخر، غير أنه أشار إلى بعض محاولات التعريف كمن " يشتغل بالمعنى المعجمي للكلمة في اللغة العربية ثم يستدعي الموقف الأخلاقي أو الديني من ذلك المفهوم فيقع في الحرج، وهناك من يأخذ كلمة إيروني من أصولها الإغريقية واشتقاقاتها في البلاغة الأوروبية القديمة، فيقف عند فهم لساني ضيق، ولكنه متعال يرفض التعامل

<sup>·</sup> مُحَد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 13 .

<sup>2</sup> نفسه، ص: 13

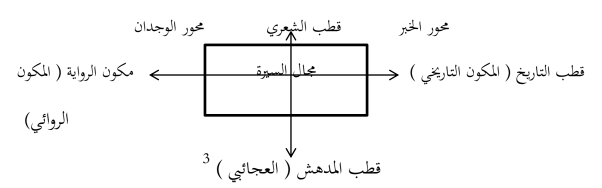
أي البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 06.

<sup>\*</sup> ومنها أيضا : بلاغة الإشهار، وبلاغة المسرح، وبلاغة الصورة ...الخ .

<sup>\*\*</sup> إيروني أو irony/ironie : ترجمة لمصطلح السخرية ..

مع المفاهيم النقدية الفضفاضة التي هي سند البلاغة ومرجعها، وهناك من يأخذ الكلمة من زاوية فلسفية عدمية معتبرا الأدب مجرد مجال للتجارب والبلاغة مجرد عرض لا يمس الجوهر  $^{1}$ ، ويعد الجاحظ أشهر من تناول هذا النوع من البلاغات في الثقافة العربية .

ب- بلاغة السيرة الذاتية: يرى العمري أنّ " السيرة الذاتية تكون على محور يمتد من التاريخ إلى الرواية ( أو من التاريخي إلى الروائي )، وهذا المحور هو محور الحدث ( أو الخبر )، الذي يتقاطع مع محور آخر هو محور الوجدان ( أو محور الأثر )، ويمتد بين الشعري والمدهش "2.



4- البلاغة المختزلة: يُعنى بهذا المصطلح البلاغة التي جاءت بعد السكاكي، حيث يتجلى الاختزال بشكل صريح، إلا أنّ البوادر الأولى له ظهرت منذ القرن الخامس الهجري على حسب قول العمري الذي يرى بأنّ " عملية اختزال البلاغة العربية بدأت مع الجرجاني نفسه، ثم حُطَتْ خطوة واسعة مع السكاكي، وبلغت نهايتها مع القزويني وباقي الشُّراح والملحّصين "4.

5- المقام الخطابي ومقام الإنشاء: يتسع المقام ليشمل مجموع الشروط الخارجية المحيطة بعملية إنتاج الخطاب شفويا كان أم مكتوبا، وكثيرا ما ارتبط " المقام " في البلاغة العربية بزيادة شرح وتحديد، وذلك بالحديث عن أقدار السامعين ومقتضى أحوالهم، والمقام يضيق ويتسع، يضيق حين

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 83، 84.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 141 .

<sup>.</sup> 142: ص: 3 نفسه، ص

 <sup>4</sup> نجّد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 17.

يقتصر على مراعاة حال المخاطب في لحظة محددة معلومة سلفا للخطيب، ويتسع حين يسع المجال أو الإطار الحضاري المشترك بين الناس عامة أو داخل نسق حضاري ذي طابع متميز "1".

أ- المقام الخطابي التداولي: إرتبط هذا النوع في البلاغة العربية بمفهوم البيان والتبيين، وهو أحد جناحي البلاغة الذي يفتحها على الأبعاد المعرفية، وهو موجه إلى مستَمع قصد إقناعه بفكرة ما، والمستمع هو المتلقي، وتجد هذا المستوى من المقام في "خطابية " أرسطو المدعوة: تِكْنِي رِيطُورِيكِي، أو الريطورية، أو فن الخطابة، ولا تجده في كتاب الشعر الذي بني على المحاكاة، وهو الذي حوّل البيان الجاحظي من " منطق " و" نظرية معرفة " إلى " خطابية " تحصر همها في إنتاج خطاب ذي قوة وفعالية إفهامية وإقناعية، وفيه أبدى بيرلمان وأعاد ، وفصّل الطبائع والأبعاد، منتحيا منحًى كتابيا منطقيا جدليا، مبتعدا عن الشفوي والسفسطائي، فقستم المقام إلى كوني يستهدف التيقين، وخاص يستهدف الإقناع حسب المقامات الخاصة، أي المستمعات "2.

ب- مقام الإنشاء: المقام الإنشائي، أو مقام الإنشاء، أو المقام البلاغي العام، هو مقام الخطاب البليغ مرتبا في سلم يمتد بين أقصى درجات التخييل وأقصى درجات التصديق، فنحن نعرف البلاغة باعتبارها العلم الذي يتناول الخطاب الاحتمالي المؤثر المنجز بالاختيار مناسبة أو إغرابا، فقولنا: المؤثر (المنشئ)، والمتأثر (المتلقي)، والانعكاسات والأصداء المترددة، أو المحتملة بينهما؛ وهذه المهمة إن كانت سهلة في التداول الخطابي فليست كذلك في التخييل الشعري حيث النزوع الذاتي الوجداني للشعر يلامس المقام الهامشي، أي منطقة الهذيان، منطقة الجنون والخرَف والصبيانية بالمعنى الإدراكي المعرفي، لا المرضي القدحي "3.

<sup>1</sup> مُحَدِّ العمري، المقام الخطابي والمقام الشعري في الدرس البلاغي، مجلة دراسات سيميائية أدبية لسانية، فاس-المغرب، العدد/5-خريف-شتاء1991م، ص: 07.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحِدً العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 49، 50.

<sup>3</sup> نفسه، ص: 51 . <sup>3</sup>

6- التأدب والتكسب: من خلال العودة إلى المعاجم اللغوية نجد أنّ " تأدّب تأتي بمعنى تعلّم الأدب، ويقال: تأدّب بأدب القرآن، أو أدب الرسول على أي : احتذاه " أ، ومعنى تكسّب " فهو تكلّف الكسب، وتكسّب المال رَبّحة ، يقال: هو يكسب من الشعر " " " ، وقد ساهمت الحركة الرومانسية ، والالتزامية الوجودية ، والواقعية الاشتراكية ... الخ بتكسّبية الشعر العربي واستهجانها ، ساهم في ذلك كون كبار الشعراء في العصر العباسي وما بعده من المتكسبين، وقد تأسّف أحمد شوقي من كون تسعة أعشار ديوان المتنبي في المدح التكسبي ، وكان ينتظر بعد هذه الموجة التي ترمّن وجهاتما بظرفها ( و قد ولى ) ، أن يعاد تقويم المنتوج الشعري العربي القديم تقويما شموليا يميز تبره من ترابه ، فيترك ما للتاريخ والعبرة ، وما للحياة للحياة ، فشعر الحياة هو الوجه الآخر المناقض لشعر التكسب ونشتق من كلام إبن وهب فنسميه " شعر التأدب " ق.

7- الكونية والعندية: المقصود بحما هو ذلك الوهم - كما وصفها العمري - الوهم الذي ينشأ عن العناد لدى بعض الدارسين عمن يرون أنهم قادرون على بناء بلاغة بالتراث العربي وحده، فَهُمْ " يتحدثون عن العربي الأصيل الذي لم يطمثه فُرس ولا هند ولا يونان، ثم يحضرونه إلى العصر الحديث ليكون واقيا لهم من البنيوية والسيميائيات والحداثة والتلقي والبلاغة الجديدة ...الخ، ولا يدرون أن من يحتفلون بحم من القدماء مثل الجاحظ والجرجاني وحازم والسكاكي ...الخ ، متشبعون بأفكار أرسطو وأفلاطون وحكمة الهند وتراتيب الفرس "4 .

ومع إنحائنا لهذا المبحث نكون قد أنهينا الدراسة النظرية لتصوُّرِ العمري لمشروعه البلاغي الجديد، ألا وهو التأريخ للبلاغة العربية وتجديدها، وفي المبحث الموالي سنقوم بتقديم دراسة نظرية تتعلق بالمناهج التي اتبعها العمري في مشروعه .

المبحث الثالث: المشروع البلاغي العمري والمناهج المتبعة في الدراسة:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> معجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، مكتبة الشروق الدولية، مصر، الطبعة الرابعة، 1425هـ/2004م، ص: 99.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 786

<sup>3</sup> مُحَدِّ العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 59.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص: 64 .

لقد اِستعان العمري بأربعة مناهج نقدية لبناء مشروعه البلاغي، وهاته المناهج هي: المنهج البنيوي ، والمنهج التداولي ، والمنهج التاريخي، والمنهج التأويلي (نظرية التلقي)، والتي سنحاول في هذا المبحث التعريف بما و بأهم منظّريها، مع الإشارة إلى مدى حضورها في أعمال العمري .

## المطلب الأول: المنهج البنيوي:

يرى الباحث العربي عدنان علي رضا بأنّ البنيوية " مشتقة من البنية، وبعضهم يقول: البنائية اشتقاقا من البناء، ونورد تعريفها كما يراها أهلُها ومخترعوها، البنيوية (Structuralism) والبنية أو البناء (Structure )هي مجموعة من العلاقات الثابتة بين عناصر متغيّرة يمكن أن ينشأ على منوالها عددٌ لا حصر له من النماذج (...) والبنائيون يبحثون عن النسق العقلي أو المادي، أو القانون الذي يحرّك أو ينظّم الظواهر المحسوسة، وهو الذي يسمونه العلاقات "1.

ويشتمل مفهوم البنية على ثلاثة مفاهيم أساسية هي: مفهوم النسق، ومفهوم التزامن، ومفهوم التعاقب، على غرار ما تراه يمنى العيد في كتابها "في معرفة النص "، وفيه تشير إلى المفاهيم الثلاثة على النحو التالي: "فمفهوم النسق: يتحدد هذا المفهوم في نظرتنا إلى البنية ككل، وليس في نظرتنا إلى العناصر التي تتكوّن منها وبها البنية، وأما مفهوم التزامن Sychronic فهو من الزمن، أي زمن حركة العناصر في ما بينها في البنية، وتتحرك العناصر في زمن واحد هو زمن نظامها (...) والتزامن يفترض إذًا بنية متكوّنة، منتظمة الحركة، مبلورة النسق، بنيية تعمل بقوانين لها، وهي في خصائصها هذه قابلة للعزل ولكشف نظامها، ولكشف قوانين هذا النظام وحركة تلك العناصر المتعايشة في هذه البنية وفقا لهذا النظام، ومفهوم التعاقب Diachronique هو استمرار البنية نفسها أن نفسها التي تتعرض، بسبب تحدم عنصر من عناصرها، إلى خلل، ثم لا تلبث هذه البنية نفسها أن تستعيد نظامها لتستمر به بعد دخول العنصر البديل فيها، فالبنية هذه لا تتغيّر ككل، والتعاقب لا تتغيّر الكلى "2.

<sup>2</sup> يمنى العيد، في معرفة النص، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، لبنان، الطبعة الثالثة، 1985م، ص: 32، 33، 34.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عدنان علي رضا النحوي، الأسلوب والأسلوبية، بين العَلمانية والأدب الملتزم بالإسلام، دار النحوي للنشر والتوزيع، الرياض، السعودية، الطبعة الأولى، 1419هـ/1999م، ص: 40، 41 .

وأما عن أعلام المنهج البنيوي، فيُعتبر عالم اللغة السويسري فردنان دي سو سير من أبرز أعلام البنيوية، كما يرى الباحث زكريا إبراهيم الذي يقول: " إنّ الذي لاشك فيه أنّ الأب الحقيقي للحركة البنيوية في العصور الحديثة هو العالم اللغوي السويسري، فردينان دي سو سير ( 1857–1913م)، وعلى الرغم من أنّ أعمال أستاذ اللغويات الكبير بجامعة جنيف لم تُنشر إلا بعد وفاته، إذ قام بنشر محاضراته في علم اللغة بعض تلامذته عام 1916م – استنادا إلى مذكراته وما سجله بعض مستمعيه – وعلى الرغم من أنّ دي سوسير نفسه لم يستخدم كلمة " بنية "، وإنما استخدم كلمة " نسق " أو " نظام "، إلا أنّ الفضل الأكبر في ظهور المنهج البنيوي في دراسة الظاهرة اللغوية يرجع إليه هو أوّلاً وبالذات "1.

ومن هذا المنطلق فقد حظي دي سوسير باهتمام بالغ لدى مختلف الباحثين والمشتغلين بالبنيوية على الخصوص نظرا لمساهماته العديدة في نشأتها، وهو ما يؤكده الباحث العربي يوسف وغليسي في قوله: "لقد هجر دي سو سير الدراسات اللغوية التاريخية، في شكلها المعروف به النحو المقارن "، الذي انشغل بدراسته وتدريسه ردحا من الزمن، وراح يضطلع بالدراسات الوصفية المنكفئة على النسق اللغوي الآين، التي كان من آلائها أن اغتنى الدرس اللغوي الحديث بثنائيات جديد من طراز: اللغة والكلام، الدال والمدلول، الآنية والزمنية، الوصفية والتاريخية ... وغيرها من الرؤى الألسنية التي شكلت المهد الفكري للمنهج البنيوي "2.

وإلى جانب دي سو سير، نجد عالما لغويا آخر هو لوسين غولدمان، الذي " يقدم منهجه النقدي على أنه منهج يطرح " امتيازا مزدوجا في تصور الوقائع الإنسانية أوّلا بطريقة موحّدة، ومن ثمّ في أنه فهمي وتفسيري في آنٍ واحد، لأنّ إلقاء الضوء على بنية دلالية بمؤلف عملية فهمٍ في حين أنّ دمجها في بنية أوسع هو بالنسبة للأولى عملية تفسير "3، فالفهم والتفسير هما ركيزتا القراءة

<sup>. 43 :</sup> ص )، ( ب، ط )، ( ب، ص )، ص ( ب. ط )، (

 $<sup>^{2}</sup>$ يوسف وغليسي، البنية والبنيوية في المعاجم والدراسات الأدبية واللسانية العربية، بحث في النسبة اللغوية والإصلاح النقدي، مجلة الدراسات اللغوية، جامعة منتوري، قسنطينة، العدد 6، السنة 1431هـ/2010م، ص: 11 .

 $<sup>^{8}</sup>$  لوسين غولدمان، مقدمات في سوسيولوجية الرواية، تر: بدر الدين عرودكي، ص: 238. نقلا عن: نادية لخذاري، البنيوية التكوينية عند حميد لحمداني ( النظرية والتطبيق )، مجلة دراسات معاصرة، المركز الجامعي بتسمسيلت، السنة  $^{9}$ 00، العدد  $^{9}$ 00، حويلية / يوليو  $^{9}$ 01، ص $^{9}$ 01.

## الفصل الأول: المشروع البلاغي العمري بين التصور والمنهج

البنيوية التكوينية، إذ يحقق مستوى الفهم التحليل المُحايث للأثر الأدبي بوصفه بناء لغويًا / تحلييا، أما مستوى التفسير فيقتضى إلحاق البنية الدالّة للنص ببنية اجتماعية ضامّة  $^{1}$ .

وعن خصائص هذا المنهج ترى الباحثة حليمة عمارة بأنّ مجموع تلك الخصائص تشترك في خمسة نقاط هي:

1- المنهج البنيوي منهج تحليلي شمولي، إذ أنه يكشف عن العلاقات التي تعطي لعناصر البناء المتحدة قيمة وضعها في كلِّ منتظم، وهذا يتضمن الشمول والعلاقات المتبادلة .

2- يهتم هذا المنهج بتنظيم التقابلات بدلا من تجميع التشابحات، وهذا ينطبق على الدراسات اللغوية أو علم الأجناس ... وغيرها .

3- يرتكز المنهج البنيوي على دراسة العناصر المكونة للموضوع، وطريقة قيامها بوظائفها وهذا ما يسمى بالتحليل المنبثق، ويترك لمناهج علمية أخرى تناؤل العالم الخارجي والظروف المتشابكة التي تربط هذا الموضوع بغيره من الظواهر الإنسانية .

4- يرى البنيويون أن المنهج البنيوي يتخذ قاعدة " المناسبة " - أي من وجهة النظر التي يدرس منها الموضوع - ركنا من أركانه، فمثلا يمكن ملاحظة شجرة من وجهة نظر رسام تارة، ومن وجهة نظر نجار تارة أخرى، وعالم الطبيعة مرة ثالثة، وفي كل مرة تختلف وجهة النظر عن غيرها .

5- يؤكد المنهج البنيوي على الدراسة التفصيلية لحالات معمقة محددة، وذلك للكشف عن ميكانيزم الواقع وصياغة نماذجه الأصلية الشارحة، أي أنّ المنهج البنيوي ينهض على الاستنتاج أكثر من اعتماده على الاستقراء "2".

هذا وبخصوص مشروع العمري، فإننا قد وجدنا المنهج البنيوي حاضرا في أمثلة عديدة منها تحليل العمري لبيت المتنبي الذي يقول فيه:

نادية لخذاري، البنيوية التكوينية عند حميد لحمداني ( النظرية والتطبيق )، مجلة دراسات معاصرة، المركز الجامعي بتسمسيلت، السنة 02، المجلد 03، العدد 03، جويلية / يوليو 03م، ص 03 .

حليمة عمارة، تأثير رومان ياكوبسون في النقد البنيوي، مجلة التعليمية، جامعة سيدي بلعباس، المجلد 04، العدد 13، ديسمبر، 2017م، 0 : 180، 180 .

نَصِيبُكَ فِي حَيَاتِكَ مِنْ حَبِيبٍ \* نَصِيبُكَ فِي مَنَامِكَ مِنْ حَيَالِ 1

حيث قام العمري بتقسيمه إلى بنيتين كبيرتين، إحداهما مُوافِقة، والثانية مُخالِفة بالنظر إلى الأولى، على النحو التالى:

بنية موافقة: تتضمّن العبارة المكررة (نصيبك في)، والحرف المكرر (من)

بنية مخالفة: تتضمّن الكلمات المتناقضة معنى لا لفظا: حياتك، منامك، حبيب، خيال.

ومن خلال هذا التحليل استطاع العمري النفاذ إلى مفهوم التقسيم، الذي هو قسيم المبالغة  $^2$ ، مستشهدا عليه بقول نصيب  $^3$ :

فقال فريق القوم: لا، وفريقهم: نعم، وفريق قال: ويحك ما ندري

وقد عمل العمري كذلك بالاعتماد على المنهج البنيوي في تحليل الأمثلة الواردة في كتاب " مجاز القرآن "أبي عبيدة (ت209ه)، ضمن مؤلفه البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، حيث كشف التحليل عن العناصر التالية:

1- تداخل الضمائر وتبادلها المواقع:

أ- تبادل بين المفرد والمثنى: مثل (يخرجكم طفلا) في موضع (أطفالا)

ب- الإخبار عن أحد الطرفين أو الأطراف، أو العكس مثل: (والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله) في موضع (ولا ينفقونهما)

ج- وصف المذكر بوصف المؤنث مثل: (السماء منفطر به) في موضع (منفطرة)

د- مخاطبة الغائب مخاطبة الشاهد والعكس مثل: (ألم ذلك الكتاب لا ريب) في موضع (هذا الكتاب)

3 شعر نصيب بن رباح، جمع وتقديم: د. داود سلّوم، مطبعة الإرشاد، بغداد، العراق، طبعة 1967م، ص: 94 .، وفي هذا الديوان وجدنا قوله: فقال فريق القوم لما نشدتهم \* نعم، وفريق: ليمن الله لا ندري .

<sup>1</sup> عبد الرحمن البرقوقي، شرح ديوان المتنبي، الجزء الثاني، تح: د. يوسف الشيخ مُجَّد البقاعي، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، 1428هـ/2007م، ص:70 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: مُجَّد العمري، الموازنات الصوتية، ص: 25، 26.

## الفصل الأول: المشروع البلاغي العمري بين التصور والمنهج

ه- اللفظ المشترك بين الإفراد والجمع مثل: (حتى إذا كنتم في الفلك) (الفلك جمع وواحد)

2- اختلاف أوجه الإعراب والقراءات:

أ- الإشكال النحوي مثل: سورة أنزلناها (رفع ونصب)

ب- الإشكال الطباعي (النقط والشكل) مثل: (أإذا ضللنا في الأرض) (أإذا صللنا) (أإذا أنتنا)

3- استعمال اللفظ في موقعه المتوقع، ومخالفة ظاهر القول:

أ- استعمال الألفاظ (الأدوات) في غير المتوقع مثل: (إنّ الله لا يستحي أن يضرب مثلا ما بعوضة فما فوقها) (فما دونها)

ب- مخالفة ظاهر القول مثل: (أتجعل فيها من يفسد فيها) (معناه: معنى الإيجاب أي أنك ستفعل) وهنا خالف ظاهر القول الذي هو الاستفهام المراد في الأصل.

4- الزيادة والنقصان في تركيب الكلام:

أ- التكرار والتوكيد مثل: (رأيت أحد عشر كوكبا والشمس والقمر رأيتهم لي ساجدين) (أعاد الرؤية) .

ب- الاختصار والحذف مثل: (تتلقاهم الملائكة هذا يومكم) (ويقولون: هذا يومكم)

5- النقل والإلحاق الدلاليان:

أ- التداخل بين عالم الإنسان وعالم الحيوان والموات مثل: (قالت نملة يا أيها النمل ادخلوا مساكنكم لا يحطمنكم سليمان وجنوده) (هذا من الحيون الذي خرج مخرج الآدميين)

ب- التشبيه والتمثيل (إلحاق) مثل: (شفا جرف هار) (مجاز التمثيل)

ج- النقل سبب الملابسة والتجاوز مثل: (ومثل الذين كفروا كمثل الذي ينعق بما لا يسمع) التحويل من المفعول (الشاة) إلى الفاعل (الراعي) لوجود علاقة بينهما <sup>1</sup>.

ومن خلال هذه الأمثلة يمكن أن نستدل على مدى توظيف العمري للمنهج البنيوي، والتي أوردنا منها مثالا عن كل عنصر من العناصر تحاشيا للإطالة .

-

<sup>1</sup> ينظر: مُحِدِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 96-103.

وفي كتابه الموازنات الصوتية عمل العمري على استنباط العناصر الثلاثة المكونة للمقوّم الصوتية الإيقاعي في الشعر العربي، مستعملا في ذلك آليات المنهج البنيوي أيضا، معتبرا أنّ البنية الصوتية الإيقاعية في الشعر تتكوّن من ثلاثة عناصر أساسية هي: الوزن والتوازن والأداء .

فمن خلال دراسةِ بنيةِ الكلمةِ اِستطاع العمري النفاذ إلى مدلول هاته المفاهيم على النحو التالى:

أ- الوزن: الوزن المجرّد القائم على المقاطع أو التفعيلات سواء كانت منتظمة أو حرّة .

ب- التوازن او الموازنات: ويتألّف من عناصر لغوية مشخّصة، فهو عبارة عن تردّد الصوامت (التجنيس) والصوائت (الترصيع) اتصالا وانفصالا في مستويات من التمام والنقص حسب تعبير القدماء.

ج- الأداء: وهو عملية التجسيد الشفوية، حيث يقوم القارئ أو المنشد بتأويل العناصر الوزنية والتوازنية، وما يقع بينها من انسجام واختلاف في تفاعل مع الدلالة اتساقا واختلافا (التضمين)، وهنا تدخل مباحث التنغيم والنبر والوقف 1 .

## المطلب الثاني: المنهج التاريخي:

من الممكن القول بأنّ الدراسة التي يقوم عليها المنهج التاريخي هي الوجه المناقض للدراسة التي عليها المنهج البنيوي، ففي حين تدرس البنيوية تغيّر بنية اللفظة الواحدة في الزمن الواحد، يدرس المنهج التاريخي تغيّر الزمن على اللفظة الواحدة، وتأثير هذا التغيّر على مدلولها اللغوي، وفي هذا السياق يرى الباحث السوداني كمال مُحجَّد بأنّ المنهج التاريخي " يهتمُّ بدراسة التغير في اللغة الواحدة على مدى الزمن، أي أنّ علم اللغة التاريخي يدرس اللغة دراسة طوليّة، كما يعتمد في دراسته على فترات متعددة، وكل فترة فيها دراسة عن الظاهرة التي يراد دراستها في ضوء المنهج التاريخي ودراسة كل فترة على حدة من فترات الظاهرة اللغوية لا تكون إلا بدراسة وصفية "2، ويرى إسلام عبد الله بأنّ المنهج التاريخي " قد ظهر كمنهج بحث له أسسه وخطواته في أوروبا في القرن الثامن عشر،

<sup>1</sup> ينظر: مُحَدِّد العمري، الموازنات الصوتية، 10-11.

<sup>2</sup> كمال مُحَّد جاه الله الخضر، مدخل إلى مناهج البحث العلمي، الخرطوم، السودان، الطبعة الأولى، 1437هـ/2016م، ص : 41 .

والملاحظ أن مصطلح " المنهج التاريخي " بدأ مع ظهور الدراسات التاريخية للغة، وذلك عندما ترجم ويليام جونز William Jones كتاب " الفيدا " للعالم الهندي بانيني، وكانت تلك الإشارة الأولى للدراسات التاريخية المقارنة، وهذا ما جعل الدرس التاريخي في بدايته درسا تاريخيا مقارنا "1.

ومن خلال دراستنا لهذا المنهج، تبيّن لنا أنّه يقوم على معرفة الأحداث التاريخية ومعرفة زمان ومكان حدوثها، إما عن طريق الوقائع المتوفرة، أو الاعتماد على الذاكرة الجماعية، أو الآثار المكتشفة، وكل هذا في إطار خدمة اللغة المستعملة في تلكم الحقبة الزمنية ومقارنتها مع ما يشترك معها من اللغات في المكان الواحد، بغية معرفة العلاقة بين اللغة الموجودة اليوم والتي كانت مستعملة من قبل، ولا يستثني في ذلك حرفا، ولا كلمة، ولا جملة، ولا سياقا، ما يعني أنه قد يتداخل مع غيره من المناهج، إلا أنه يحمل دائما الطابع التاريخي في الدراسة .

ومن خلال هذا المنهج أيضا، يمكن التعرّف على اللغات المندثرة من العالم القديم، والتعرّف أيضا على أصالة بعض اللغات المعاصرة وعراقتها، وكل هذا يوضح مدى العلاقة الوطيدة بين الدراسات الادبية واللغوية، مع الدراسة التاريخية، هاته العلاقة التي أشار إليها الباحث حسن عثمان في قوله: " والأدب وثيق صلة بالتاريخ، فهو مرآة العصر، وهو تعبير عن أفكار الإنسان وعواطفه، وهو يفصح عن دخائل البشر ويصور أحلامهم وأمانيهم، ويرسم نواحي مختلفة من حياتهم الواقعة، من حياة الأفراد أو الجماعات، ومن حياة المدينة أو الريف، بل ومن النظم، ومن الحال الاقتصادية، ومن العلم والفن، ومن الحرب والسلام، ومن كل ما يقع تحت حس الإنسان ويدخل في نطاق إدراكه أو تصوّره "2.

وفيما يخص أعمال محمَّد العمري، فإنّ أول ما يصادفنا من ضمن أعماله المشهورة، ما جاء في كتابه البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، وهو قوله: " إنّ كتابة تاريخ للبلاغة العربية مسألة ملحة اليوم لعدة اعتبارات، نخص منها بالذكر اعتبارين اثنين يستتبعان الاعتبارات الأخرى: اعتبار عام

<sup>1</sup> إسلام عبد الله عبد الغني غانم، مناهج دراسة التراث عند المستشرقين، المنهج التاريخي، المنهج الوصفي، المنهج الأنثروبولوجي نموذجا، مجلة الرواق للدراسات الاجتماعية والإنسانية، المركز الجامعي بغيليزان، مجلد 04، عدد 2، ديسمبر 2018م، ص: 31.

<sup>. 39 :</sup> صن عثمان، منهج البحث التاريخي، دار المعارف، القاهرة، مصر، الطبعة الثامنة، 1964م، ص $^2$ 

واقعي وتاريخي يتصل بقلة ما أنجز من الدراسات في هذا المجال سواء كانت استكشافية أو تفسرية، واعتبار خاص قرائي يتعلق بالمعطيات التي نمتلكها والإمكانات التي نسخرها، وتغير الأسئلة المطروحة على الأدب ... وعلى هذا الأساس فإن عملنا لا ينسخ بأي معنى من المعاني أي عمل سابق عليه، ولا يعتبر نفسه بديلا يغني عن غيره، وقصارى ما يطمح إليه أن يكون خطوة في السعي لكتابة تاريخ شامل للبلاغة العربية "أ، وهذا القول من شأنه أن يبيّن مدى الاهتمام الكبير الذي أولاه العمري للتأريخ وللمنهج التاريخي في مشروعه البلاغي .

ومما يمكن الاستشهاد به على توظيف العمري لآليات المنهج التاريخي، ما جاء في دراسته لمقام الخطاب في القرن الأول الهجري، في كتابه في بلاغة الخطاب الإقناعي، حيث تطرّق العمري إلى ميزات الخطيب عند أرسطو، ثم مفهوم مقتضى الحال عند البلاغيين العرب، معتمدا في ذلك على ما جاء في صحيفة بشر بن المعتمر الشهيرة، كما ذكر بعضا من الخطباء المشهورين بالإطالة كالنجّار بن أوس العذري .

ومن ثم تطرّق العمري إلى مسألة الاختلاف بين دارسي الخطاب القرآني من فلاسفة وسلفيين، كابن القيّم وابن رشد .

ثم عمد إلى ذكر الأسس المقامية لتطبيق الخطاب، منطلقا من عمل أرسطو مرّة أخرى، حين قسّم الخطبة بين استشارية، وقضائية، واحتفالية، ثم عَمَل البلاغيين العرب كابن وهب، والعسكري، وقد قسّمت الخطابة عندهم بين سياسية، ودينية، واجتماعية، وقد تناول في جميع هاته الأنواع طائفة من أقوال العرب وأشعارها 2.

وعلى هذا الأساس فإنه من الجدير بالذكر التنويه بأنّ للمنهج التاريخي دور كبير في دراسة العمري لموضوع الخطابة، وهو ما يتجلى في الترتيب الزمني (الخطابة الأرسطية، والخطابة العربية)

وفي كتابه البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، خصّص العمري الفصل الأوّل كاملا لدراسة تاريخ البلاغتين العربية والغربية، ضمن مبحثين اثنين، عنوان الأول: تقاطع التخييل والتداول،

<sup>1</sup> مُحَدِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 09.

<sup>.</sup> 67-29 ينظر: مُحِدًّ العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 92-67 .

وعنوان الآخر: تطوّر مفهوم البلاغة بين التعميم والتخصيص، وقد تضمّن هذا العمل حديث العمري عن مفهوم البلاغة في الثقافة اليونانية Rhétorique-Rhetoric الذي يتردّد بين ثلاثة مفاهيم كبرى هي:

- المفهوم الأرسطى: الذي يخصصها في الحجاج
- المفهوم الأدبي: الذي يجعلها بحثا في صور الأسلوب
- المفهوم النسقى: الذي يسعى لجعل البلاغة علما أعلى يشمل التخييل والتداول معا .

كما تضمّن عمل العمري أيضا، تقسيم تاريخ البلاغة العربية إلى أربعة مراحل هي:

- مرحلة النشأة: الجاحظ وابن وهب
- مرحلة الفصاحة والبلاغة: الجرجاني والخفاجي
- مرحلة البلاغة علم الأدب: السكاكي و القرطاجني
  - $^{1}$  مرحلة الانحطاط: المراغي وما بعده  $^{1}$

# المطلب الثالث: المنهج التداولي:

يعد المنهج التداولي مِنْ بَيْنِ أَكْثَرِ المناهج رواجا في أعمال الباحث العربي، وقد سبّب تباينا كبيرا في وجهات النظر بين مختلف الباحثين، في ترجمتهم له، على غرار ما يراه الباحث المغربي جميل حمداوي الذي قال: " يترجم مصطلح pragmatique بعدة كلمات باللغة العربية، فهناك الذرائعية، والتداولية، والبراكماتية، والوظيفية، والاستعمالية، والتخاطبية، والتبادلية ... لكن أفضل مصطلح في منظورنا، هو التداولية، لأنه مصطلح شائع بين الدارسين في ميدان اللغة واللسانيات

<sup>1</sup> ينظر: مُحُدُّ العمري، البلاغة الجديدة بني التخييل والتداول، ص: 09-80 .

من جهة، ولأنه يحيل على التفاعل والحوار والتخاطب والتواصل والتداول بين الأطراف المتلفظة من جهة أخرى "1.

ومن خلال هذا القول يتبيّنُ لنا أنّ مفهوم التداولية يرجع إلى الترجمة العربية لمصطلح pragmatique الغربي، وهو رديف لعدة مصطلحات أخرى كالذرائعية، والبراغماتية، وغيرها ...، وجميعها تشترك في أمر واحد، وهو العمل على دراسة وسيلة التواصل (اللغة) أثناء عملية التواصل سعيا لتحسينها، وعلى غرار ما يراه الباحث الجزائري مسعود صحراوي فإنّ "التداولية ليست علما لغويا محضا بالمعنى التقليدي، علما يكتفي بوصف وتفسير البنى اللغوية ويتوقّفُ عند حدودها وأشكالها الظاهرة، ولكنها علم جديدٌ للتواصل، يدرُسُ الظواهر اللغوية في مجال الاستعمال، ويدمج من ثمَّ مشاريع معرفية متعددة في دراسة ظاهرة التواصل اللغوي وتفسيره، وعليه، فإنّ الحديث عن التداولية وعن شبكتها المفاهيمية يقتضي الإشارة إلى العلاقات القائمة بينها وبين الحقول المختلفة لأنها تشي بانتمائها إلى حقول مفاهيمية تضم مستويات متداخلة، كالبنية اللغوية، وقواعد التخاطب، والاستدلالات التداولية، والعلميات الذهنية المتحكمة في كالبنية اللغويين، وملاءمة البنية اللغوية بظروف الاستعمال ... الخ "2"، أي أنّ التداولية لا تُعنى ببنية الكلمة فحسب، وإنما حتى بالسياق الذي وُظفّت فيه، والحال التي اقتضت توظيفها، إضافة إلى ملاءمة الظرف الاجتماعي والمكتسبات القبلية المتعارف عليها ضمنيا بين طرفي الرسالة إضافة إلى ملاءمة الظرف الاجتماعي والمكتسبات القبلية المتعارف عليها ضمنيا بين طرفي الرسالة

كل هذه الأمور من شأن التداولية، كعلم قائم بذاته، أن يدرسها لضمان تواصل متين بين المرسل والمتلقي .

وعن نشأة التداولية يقول الباحث عبد الملك مرتاض بأنّ هذا المفهوم " نشأ في أمريكا الشمالية أواخر القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين، ويعود الفضل في تأسيسه إلى شارل

2 مسعود صحراوي، التداولية عند العلماء العرب، دراسة تداولية لظاهرة " الأفعال الكلامية " في التراث اللساني العربي، دار الطليعة، بيروت - لبنان، الطبعة الأولى، 2005م، ص: 16.

<sup>1</sup> جميل حمداوي، التداوليات وتحليل الخطاب، شبكة الألوكة www.alukah.net ، ص : 05 . الرابط : https://k-tb.com/book/Arabi09560

بيرس ( 1839–1914 )، وذلك بين 1865 و 1872، وقد عرض بيرس فكرة مفهوم التداولية – أو البراغماتية بلغتها الأصلية – على بعض أصدقائه، وكان من بينهم ويليام جيمس، وقد نشر بيرس بعد ذلك مقالة ثما ورد فيها : أن نعتبر ما التأثيرات العلمية التي نعتقد أنّ موضوع تصورنا هو الذي ينتجها ? إنّ تصور كل هذه النتائج هو التصور التام للموضوع "، وجاء من بعده جيمس ويليام فطبّق هذا المبدأ البيرسي أوّلا على الديانة، ثم على الفلسفة، وذلك سنة 1898، قبل أن يحوله إلى نظرية للحقيقة، سنة 1906م "، وهو ما يشير إلى قدم هذا العلم عند الغرب من جهة ، وإلى تنوّع الميادين التي تتجاذب معه من جهة أخرى كالدين ، والفلسفة، واللغة، الأمر الذي يوحي بطول المدة الزمنية التي استغرقتها التداولية حتى تبلورت شيئا فشيئا لتظهر على هذا النحو .

هذا ويرى بهاء الدين محمًّد يزيد بأن التداولية " تطوّرت ضمن مجموعة من المقاربات اللغوية، من بينها تحليل الخوار Text Analysis ، وتحليل النص Conversation Analysis ، وتحليل النص Text Analysis ، لخطاب Discourse Analysis ، التي طوّرها هاليدي 1985م، ومنها أن المعنى ليس فيما يقول المحاتة، ولا ما تقول المعاجم، على ما لكليهما من أهمية، ولا في العمليات المعوفية المجرّدة من النحاة، ولا ما تقول المعاجم، على ما لكليهما من أهمية، ولا في العمليات المعوفية المجرّدة من سياقاتها، لكن فيما يقصد من يستخدم اللغة وما يريد، وفيما يفهم من يتلقاها – استماعا أو قواءة – وفيما يُنتَج من دلالات من خلال ظروف السياق، ومن مقدمات التداولية كذلك نظرية أفعال اللغة / الكلام كما طوّرها جون أوستن وجون سيرل، والمبدأ التعاويي ومفهوم التضمين عند بول جرايس "2، وهو ما يقودنا إلى الحديث عن الفعل الخطابي بشكل أساسي ومباشر، ذلك أن مسألة التواصل بين المرسل والمتلقي تقوم على توظيف الفعل الخطابي المناسب، بالتزامن مع ما تقتضيه الحال، ويطلق على هذا الفعل في التداولية " فعل القول "، يقول محمّد خولة: " إنّ إدخال مفهوم الفعل الخطابي لإبراز العلاقة الموجودة بين العلامة اللسانية ومستعمليها، ومصطلح فعل القول لا أوستن 1955م، ونظريات الأداء التعبيري لا بنفنيست كلها أفكار مهّدت للدراسات

عبد الملك مرتاض، تداولية اللغة بين الدلالة والسياق، مجلة اللسانيات، المجلد 10، العدد 10، مركز البحث العلمي والتقني في تطوير اللغة العربية، الجزائر، ص: 63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> بحاء الدين مُحَدِّ مزيد، تبسيط التداولية، شمس للنشر والتوزيع، القاهرة - مصر، الطبعة الأولى، 2010م، ص: 20.

التداولية ( الاهتمام بالعلامات في علاقتها بمستعمليها )، والتي على إثرها أصبح الخطاب عبارة عن إنتاج تفاعلي لسيرورات نفسية معرفية يهدف إلى تحقيق هدف معيّن وترك أثر على السامع "أ، ففعل القول لأوستين ونظريات الأداء التعبيري لبنفنيست هما الركيزتان الأساسيتان اللتان تقوم عليهما التداولية، ومن خلالهما يمكن تقسيم التداولية إلى درجات على غرار " التصور الذي طرحه هانسون Hanson الذي يهدف إلى توحيد أجزائها وفق درجة تعقد السياق، فميّز بين ثلاث درجات للتداولية وهي:

1- تداولية الدرجة الأولى: ومن مباحثها تناول الرموز الإشارية ( التعابير المبهمة ) ضمن ظروف استعمالها معتمدة على السياق الوجودي والإحالي، وهو المخاطبون، ومحددات الفضاء والزمن، وتتجسد مع أعمال براتراند رسل، وبارهيل Barhil ، في معالجة الرموز الإشارية .

2- تداولية الدرجة الثانية: ويتعيّن في دراستها مدى ارتباط الموضوع المعبّر عنه بملفوظه، وتناول ما يبلغه المتكلم من مقاصد في الملفوظ، ويدخل في هذا المقام السياق المتعارف عليه من طرف المتخاطبين كحدس، وفي هذه الدرجة يأتي السياق لرفع اللبس عن التراكيب، واهتمت هذه التداولية بقضايا مختلفة أهمها التمييز بين المعنى الحرفي والمعنى السياقي من وجهة نظر سيرل، والمعنى الحرفي والمعنى الموضوعي من وجهة نظر ديكرو، مبدأ التعاون لدى غرايس، وكذلك الاقتضاء ومتضمنات القول.

3- تداولية الدرجة الثالثة: وتتمثل في نظرية أفعال الكلام التي قدمها أوستين وكورها تلميذه سيرل، والفعل لا يحدد في ضوء السياق الذي يحدد فيما إذا تم التلفظ الجاد أو الدعابة، أو فيما إذا شقنا مثالا يشكل تنبيها أو إعطاء أمر، فمن هنا يبرز مفهوم السياق غنيا جدّا، فرفع

<sup>1</sup> محلة ، تحليل الخطاب من المدرسة البنيوية إلى المناهج التداولي، مجلة المواقف، جامعة معسكر، المجلد 6، العدد 9، ديسمبر 2014م، ص: 65.

الإبحامات يقتضي الاندماج في الكفاءة الثقافية والفردية، وضمن هذه التداولية أشكال عدة من التداوليات 1.

هذا ويعدّ كل من أوستين و سيرل من أبرز أعلام المنهج التداولي، على الرغم من الاختلاف الطفيف بينهما، فأوستين " لا يقول بالتقسيم التقليدي للقضايا والجمل إلى خبرية وإنشائية، وبالتالي الاحتكام إلى معيار الصدق والكذب، وإنما ينطلق من موقف جديد، وهو أنّ الوحدة الأساسية للغة هي الأفعال الكلامية، وإذا اعتبرنا الأقوال أفعالا فإنما تسعى لتحقق شيئا ما، وبالتالي فإنّ المسألة لا تتعلق بالصدق والكذب فقط، وإنما بالسياق والمناسبة التي تم فيها الفعل أيضا "2، وأما سيرل فقد أكمل مشروع أوستين، و زاد على ما قدّمه هذا الأخير فيما يتعلق بأفعال الكلام، حيث " أنه أعاد تصنيف الأفعال الكلامية على نمط ما قام به أوستين الكلامية فيما يلى:

أ- الأوامر Directifs: وهو كل ما يجبر المخاطب على القيام بعمل معيّن.

ب- الالتزامية Commisifs: والمتمثلة في أفعال التعهد الدالة على التكلف، المبنية على التزام المتحدث القيام بفعل معين .

ج- التصريحات Expréssifs: وهي الأفعال الموسمية عند أوستين، تدل على حالة مستوفية لشروط صدقها.

د- الإنجازيات Déclarations: أو الإدلاءات التي تصدر حين التلفظ بها "3".

2 نجَّد مدور، نظرية الأفعال الكلامية بين التراث العربي والمناهج الحديثة دراسة تداولية، مجلة الواحات للبحوث والدراسات، جامعة غرداية، العدد 2012/16م، ص: 49.

طارق خلايفة، تلقي الخطاب الشعري من منظور تداولي في قصيدة " منشورات فدائية على جدران إسرائيل لنزار قباني "، رسالة ماجيستير، إشراف : أ. د. عمار شلواي، جامعة مُحَّد خيضر، بسكرة – الجزائر، السنة الجامعية 1436/1435هـ 16 . 17 . 18 .

 $<sup>^{3}</sup>$  حسين بن عائشة، تداولية الخطاب التعليمي المنطوق بين المنهج والإجراء، مجلة التعليمية، جامعة سيدي بلعباس، المجلد  $^{3}$  العدد  $^{14}$ ، ماي  $^{2018}$ م، ص  $^{3}$   $^{3}$   $^{6}$ 

ونحن نرى بأنّ علم التداولية هو علم يعنى بدراسة اللغة مع كل ما يتجاذبها من تأثيرات جانبية، سواء ما تعلّق منها بالمرسل أو المتلقي، أو ما يشترك بينهما من ثقافة اجتماعية، ودينية، وعلمية، وغيرها ... الخ، كما يعنى أيضا بجانب الإشارات، كإشارة اليد، والعين، وجانب الذكاء الفطري وسرعة البديهة، مما يؤكّد على أهمية هذا العلم واتساعه، خاصة وأنه " يقوم على دراسة استعمال اللغة في إطار العلاقة بين المتلفظ والمخاطب، في إطار موقف كلامي ملموس، كما يهتم بكل ما يعتري هذه العلاقة من ملابسات وشروط مختلفة، أي أنّ التداولية تدرس كل العلاقات بين المنطوقات اللغوية وعمليات الاتصال والتفاعل " أ .

وبخصوص مشروع العمري، فإننا نجد حضور التداولية بشكل كبير جدا في مختلف مؤلفاته، انطلاقا من الأهمية البالغة لهذا المنهج، والمكانة التي يحظى بما في أعمال العمري، والتي نستشفها من قوله: " والبلاغة العربية بغناها في المجال التداولي سواء ما يتعلق بالدراسات الخطابية الإقناعية، أو بالدراسات المتصلة بالنص القرآني جديرة بأن تكون موضوعا للدراسة والتأويل برؤية تكاملية في ضوء المناهج الحديثة وذلك قبل طرح الأسئلة التقويمية أو الحديثة عن التجاوز "2.

وحديث العمري عن غنى البلاغة العربية بالمنهج التداولي جعله يعمل على تطبيق آليات هذا المنهج على بعض ما تضمّنته أعماله، منها على سبيل المثال لا الحصر، تحليله لخطبة الحجّاج في أهل الكوفة وأهل الشام، التي أبانت عن أسلوب بلاغيّ راقٍ تميّز به الحجاج في خطاباته، حيث خاطب من خلالها أهل الشام مادحا لهم، مثنيا عليهم، وخاطب أهل العراق ذامّا وزاجرا لهم، وقد كان تحليل العمري لهاته الخطبة بتقسيمها إلى ثلاثة أقسام:

1- الحجج الخطابية: (حجج جاهزة، وحجج غير جاهزة)

2- الأسلوب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> إيمان هنشيري، آليات اشتغال المنهج التداولي على التراث الشفوي، مجلة الذاكرة، جامعة ورقلة، المجلد 4، العدد 1، ص: 326 .

<sup>2</sup> إلرود إبش، وآخرون، نظرية الأدب في القرن العشرين، ترجمة مُحِدُّ العمري، أفريقيا الشرق، 1996م، ص: 136.

1 تنظيم أجزاء القول 1

وفي إطار توظيف المنهج التداولي أيضا، قام العمري بتحليله لنص الجاحظ في خلق القرآن، الذي ذكر فيه الجاحظ بعض ما أنجزه في كتابه نظم القرآن، وقد بيّن العمري أنّ النص انطوى على قضيّتين، أولاهما الردّ على المطاعن الموجّهة إلى القرآن (التزيه)، والثانية: الردّ على من جحد الإعجاز البلاغي للقرآن الكريم، وقد تناول تلخيص العمري لهذا النص النقاط التالية:

- أ- في الرد على المطاعن الموجهة للقرآن الكريم:
  - اتباع المتشابه من طرف النصارى .
    - المقلّدون من المسلمين.
    - انحراف أهل المذهب.
- ب- في الرد على من جحد الإعجاز القرآني:
  - ثبوت التحدي ببلاغة القرآن
  - وجه الإعجاز البلاغي (النظم)

وهناك مثال آخر تناول فيه العمري آليات المنهج التداولي، وهو نقده لخطّة كتاب المنهاج للقرطاجني، في كتابه البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، معتبرا أنها خطة راهنت على الانتقال من الجملة إلى النص، وأنها غير مضمونة العواقب من عدة جوانب:

- التفريق بين اللفظ والمعنى
- التفريق بين النظم والأسلوب
- التفريق بين الجملي والنصي

<sup>1</sup> مُحَدِّ العمري في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 145.

<sup>.</sup> 160-154 . ينظر: مُحَدِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص $^2$ 

 $^{1}$  تداخل مناهج الكتاب  $^{1}$ 

وفي كتابه في بلاغة الخطاب الإقناعي، تناول العمري صور الحجاج (القياس، المثال، الشاهد) معتبرا أنّ هذه الوسائل الثلاث تشترك في دعوتها العقل إلى الانسجام مع مبادئه (السببية، عدم التناقض) ، أو مع العالم الخارجي المحيط به بما فيه من قيم ومواضعات اجتماعية ورصيد ثقافي ونصوص مقدّسة وتشريعات وقوانين ومصلحة عامّة، وقد قام العمري بإيراد نماذج من الأقيسة الخطابية محللا إيّاها على النحو التالي:

أ- التعارض والتضاد

 $^{2}$  ب مواضع البرهان الخطابي: التقسيم

# المطلب الرابع: المنهج التأويلي ( نظرية التلقي ):

يعد المنهج التأويلي المنهج الأكثر خصوصية وتميّزا بين هاته المناهج الأربع، فهو لا يعنى ببنية الكلمة، ولا بتاريخ اللغة، ولا بالتغيّرات الزمنية الطارئة، وإنما يتّجه مباشرة صوب المتلقي، ومدى استيعابه للغة وتفاعله معها، سواء أكانت شفاهية أو كتابية، وحتى في تأثيره على النص، لدرجة استبعاد المؤلف الحقيقي في بعض الحالات، ولذلك يرى الباحث العربي علي حمودين بأنّ المتلقي، في إطار هذا المنهج، قد " استطاع أن يأخذ مكانة في الدراسات النقدية الحديثة، بعد أن كان عنصرا مهملا بين عناصر العملية الإبداعية، فالمتلقي من هذا المنطلق يسهم في إبداع العمل الأدبي، بحيث يضفي خبراته وثقافته على هذا النص، وما النص إلا نتاجٌ يرتبط مصيره التأويلي بآلية تكوينية ارتباطا لازما، فتكوين النص يعني تطبيق استراتيجية عليه تتضمن توقعات حركة الآخر، والآخر هو القارئ بطبيعة الحال، حيث يتخطى القارئ حدود البنية اللغوية المغلقة إلى عوالم وفضاءات واسعة القراءة والتأويل "3.

<sup>2</sup> ينظر: مُحَّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي: ص: 94-69.

<sup>1</sup> مُحَدِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 502 .

 $<sup>^{3}</sup>$  على حمودين المسعود قاسم، إشكالات نظرية التلقي : المصطلح، المفهوم، الإجراء، مجلة الأثر، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، العدد 25/جوان 2016م، ص : 306 .

ونظرا للأهمية البالغة لهذا المنهج النقدي، والذي يعرف في الدراسات الغربية به Réception فقد نال حظا وإقبالا كبيرا من لدن الباحثين العرب، على الرغم من اختلافهم حول الترجمة المناسبة له في العربية، وهذا ما أشار إليه الباحث عبد القادر خليف في قوله: " ولعل أشهر ما عرفت به نظرية التلقي في النقد العربي المعاصر من تسميات هي: نظرية التأثير والاتصال عند نبيلة إبراهيم، وجمالية التلقي والتواصل الأدبي عند سعيد علوش، ونظرية الواقع الجمالي عند أحمد المديني، ونظرية الاستقبال عند رعد عبد الجليل جواد، وجمالية الألفة أو نظرية التقبل، وهي تسمية شكري المبخوت، ونظرية جمالية التجاوب في الأدب، عند حميد لحمداني والجيلالي الكدية، وقراءة النص وجماليات التلقي عند محمود عباس عبد الواحد، ونظرية التأثير والتقبل، وهذا المفهوم انفرد به حميد الحمداوي، ونظرية التلقي، وهي ترجمة عز الدين إسماعيل لكتاب الناقد الإنجليزي روبرت سي هولب Reception Theory، وكان ذلك سنة 1994م "أ.

ولقد اعتمدنا في هاته الدراسة الترجمة التي تبناها عز الدين إسماعيل، أي نظرية التلقي، التي تعني " بالإنجليزية Theory of Reception، وتعرّفُ بأنها مجموعة من المبادئ والأسس النظرية والإمبريقية شاعت في ألمانيا منذ منتصف السبعينات على يد مدرسة تدعى كونستانتز، تقدف إلى الثورة ضد البنيوية الوصفية وإعطاء الدور الجوهري في العملية النقدية، للقارئ أو المتلقي، باعتبار أنّ العلم الأدبي يُنشئ حوارا مستمرا مع القارئ بصورة جدلية تجعله يقف على المعنى الذي يختلف باختلاف المراحل التاريخية للقارئ "2.

وعن جذور هذا المنهج، ترى الباحثة الجزائرية سميرة جدو، بأنّ لـ " نظرية التلقي جذورا في تاريخ النقد والأدب، وتصل هذه الجذور إلى العهد اليوناني القديم، إذ وجدت في أدب هذا العهد الهتمامات خاصة بالمتلقي، ولكن من وجهة نظر مخالفة للنظريات الحديثة، وذلك استنادا للمرجعيات التي كان الدارسون يعودون إليها آنذاك، هذه الاهتمامات عُدّت فيما بعد إرهاصات

 $<sup>^{1}</sup>$  ينظر : عبد القادر خليف، مصطلح القراءة في كتاب " القراءة وتوليد الدلالة " لحميد لحمداني، رسالة ماجيستير، كلية الآداب واللغات، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، إشراف : أ. د. العيد جلولي، السنة الجامعية، 2012-2011م، ص : 15.14

<sup>2</sup> سمير حجازي، مدخل إلى مناهج النقد الأدبي المعاصر، دار التوفيق، دمشق - سوريا، الطبعة الأولى، 1425هـ/2004م، ص: 161 .

أولى لهذه النظرية، وذلك لأنّ أي عملية نقدية لا تستقيم إلا بتوافر ثلاثية: المبدع ( الباث )، النص، والقارئ ( المتلقي )، التي وُجدت على مر العصور " أ، وفي هذا الرأي نلحظ اعتماد الباحثة على عناصر العملية التواصلية الثلاثة في إثبات أقدمية هذه النظرية، وفي هذا الرأي نظر، فوجود العناصر الثلاثة لا يعني بالضرورة وجود النظرية وإن ظهرت اهتمامات للقدماء بالمتلقي فهي اهتمامات لا تعدو أن تكون إما أدبية، أو سياسية، أو دينية، وأما اهتمام اللغوي بالمتلقي لدرجة إلغاء دور صاحب النص الحقيقي، أمر لا نجده إلا في المنهج التأويلي.

ومن هنا ترى الباحثة ربى عبد الرضا بأنّ العملية التواصلية في إطار نظرية التلقي تقوم على طرفين فقط، هما النص والقارئ، حيث تقول: " وبذلك يكون العمل الأدبي في ضوء نظرية التلقي نتاج العملية التفاعلية بين النص والقارئ، تعينُهُ على ذلك ذخيرته المعرفية التي اكتسبها من قراءاته المختلفة التي تستدعي القارئ إلى توظيف مخزونه المعرفي ثم توجهه إلى هدف النص، ومن ثمّ بناء معنى جديدًا للنص، فهى باختصار شديد تعين على إضاءة المناطق الغامضة في النص "2.

هذا عن مفهوم النظرية، وأما عن روادها ومنظريها فقد أشار الباحث الجزائري رضا معروف إلى سبعة مدارس نقدية حديثة، بداية [ بالمدرسة التاريخية التقليدية التي اهتمت في تعاملها مع الأدب بالتتابع الزمني للأعمال الأدبية وتصنيفها ضمن أنواع وأجناس، بما جعل كل صنف معزولا تاريخيا عن النوع أو الجنس الآخر، إضافة إلى المدرسة اللاهوتية التي اتجهت نحو التأريخ للأدب انطلاقا من وجود فكرة جوهرية مثالية تمثل البؤرة والمركز الذي تدور حوله باقي الأحداث الأدبية في تطورها وتشعبها، أما المدرسة التاريخانية فقد قامت على رفض طروحات المدرسة اللاهوتية، واختلفت أفكارها عن أفكار المدرسة التاريخية التقليدية في كون التصنيف هذه المرة لم يكن ضمن أجناس وأنواع أدبية، وإنما ضمن مراحل وعصور زمنية، وهناك المدرسة الوضعية، والتي كان إخفاقها يتمثل في التركيز على تاريخ نشأة الحدث الأدبي ومعرفة منابعه وأصوله المعرفية، دون الاهتمام بالتغيرات والتطورات التي تطرأ على الظاهرة الأدبية في مسارها التعاقبي عبر المراحل الزمنية التاريخية،

 $<sup>^{1}</sup>$  سميرة جدو، عملية التلقي في المجالس الأدبية الشعرية في الجاهلية وصدر الإسلام، رسالة ماجيستير، إشراف : د. عمار ويس، كلية الآداب واللغات، جامعة منتوري، قسنطينة، السنة الجامعية، 1428-1429ه/ 1429-2007م، ص : 06 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ربى عبد الرضا عبد الرزاق، مفهومات نظرية القراءة والتلقي، مجلة ديالي، العدد 2016/69م، ص: 159 .

كما قامت مدرسة تاريخ الفكر بدراسة الأعمال من منظور فلسفي، وذلك بتتبع الأفكار وما يطرأ عليها من تحوّل وتجديد وانعكاس على الأدب، وتأتي المدرسة الماركسية التي كانت تنظر إلى الأدب على أنه مرآة عاكسة للحياة الاجتماعية والاقتصادية، وتطوره هو نتيجة آلية وحتمية لتطور المجتمع ضمن ما عرف بنظرية الانعكاس، وإلى جانب هاته المدرسة – أي المدرسة الماركسية – تبرز المدرسة الشكلانية الروسية \*، والتي كما يبدو من تسميتها، فإنها تمتم بتحليل الأبنية الشكلية للعمل الفني للوصول إلى معناه، بعيدا عن المؤلف أو المبدع وبمعزل عن حياته ] 1 .

وعلى الرغم من كثرة رواد نظرية التلقي وتباين أفكارهم، فإنّ رواد المدرسة الألمانية الشهيرة، مدرسة كونستانس، يضلّون هم أهم الرواد خاصة كل من ياوس وآيزر، فمن خلال جهودهما، استطاعت نظرية التلقي أن تفرض نفسها بين مختلف النظريات والمناهج النقدية المعاصرة، نعني بذلك، على سبيل المثال، المفاهيم الإجرائية التي وضعها ياوس، والمتمثلة في ثلاثة مفاهيم هي : أفق التوقع، أو أفق الانتظار، والمسافة الجمالية، واندماج الآفاق، وسنقوم بتعريف كل واحد منهم على النحو التالي:

01 - أفق الانتظار: L'horizon d'atante: يحدد ياوس أفق الانتظار فيقول: " إنّ تحليل التجربة الأدبية للقارئ تتخلص من النزعة النفسانية التي كانت عرضة لها لوصف تلقي العمل والأثر الناتج عنه، إذ من خلالها يتشكل أفق انتظار جمهورها الأول، بمعنى الأنظمة المرجعية المفرغة

ساك السكارية الروسية بسبب جمعين عما . حلقة موسحو اللسانيات بأبحاثه الصوتية والفونولوجية، كما أغنى الشعرية بكثير من القضايا الإيقاعية والصوتية والتركيبية، ولاسيما نظريته المتعلقة بوظائف اللغة، والتوازي، والقيمة المهنية، والقيم الخلافية ... ، وأما الثانية – حلقة أبويازبلينيكراد – فقد كان أعضاؤها من طلبة الجامعة، وقد تمثلت خطوط التلاقي بين المدرستين في الاهتمام باللسانيات، والحماسة للشعر المستقبلي الجديد، كما عند فلاديمير ماياكوفسكي، وباسترناك، وأسيغ، مانديل شتام (...) وترتكز الشكلانية على مبدأين أساسيين هما : 1 – أنّ موضوع الادب هو الأدبية، أي التركيز على الخصائص الجوهرية لكل جنس ادبي على حدة، 2 – دراسة الشكل قصد فهم المضمون، أي : شكلنة المضمون، ورفض ثنائية الشكل والمضمون المبتذلة . ينظر : جميل حمداوي، النظرية الشكلانية في الأدب والنقد والفن، ( ب، ط )، ( ب، ت )، ص : 80 .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> رضا معروف، التجديد في النقد العربي، أطروحة دكتوراه، إشراف : أ. د. مُحَدَّ لخضر زبادية، كلية اللغة والادب العربي و الفنون، جامعة باتنة 1، السنة الجامعية، 1438-1439هـ/2017-2018م، ص : 58، 59 . ( بتصرف ) .

موضوعيا في صيغة والتي تكون لكل عمل في اللحظة التاريخية التي يتجلى فيها نتيجة ثلاثة عوامل أساسية هي:

- التجربة السابقة [ المتقدمة ] التي اكتسبها الجمهور عن الجنس الأدبي الذي ينتمى إليه .
  - شكل موضوعاتية الأعمال السابقة التي يفترض معرفتها .
  - $^{-}$  التعارض بين اللغة الشعرية واللغة العلمية، أي بين العالم التخييلي والعالم اليومي  $^{-1}$  .

02 – المسافة الجمالية: Distance Esthétique: يرى ياوس بأنّ قيمة العمل الأدبي الجديد مرتبطة بدرجة انزياحه الجمالي écarte esthétique عن أفق الانتظار المعهود، أي بمدى تعطيله للتجربة السابقة، وتجاوزه لها، وتحريره للوعي بتأسيس إمكانات جديدة للرؤية والتجربة، وبعبارة أخرى فإنّ القيمة الجمالية للعمل الأدبي الجديد تكون أكبر كلما كان تغيير الأفق السابق changement d'horizon d'atente ضرورة ملحّةً يتطبّبها هذا العلم وفهمه، وعلى العكس من ذلك فكلما تضاءلت المسافة الجمالية، ولم يقتض العمل الجديد أي تغيير في الأفق، بل استجاب تماما للانتظار المألوف والمستقر، فإنه يقترب حينئذ من ميدان التسلية البسيطة والفن الاستهلاكي "2.

إن ياوس يجعل من المسافة الجمالية بمثابة لسان حال النص الذي يحاور المتلقي ويتحاور معه، ويجره بعيدا عن أفق الانتظار الذي كان قد رسمه من قبل، فكّأنّ المتلقي حين يضع النص بين يديه ويبدأ في قراءته وسبر أغواره، ويقارن بين ما كان قد رسمه في توقعاته وما وجده من بعد، يكون قد وصل إلى ما يسميه ياوس بالمسافة الجمالية، وهي على النقيض من الأفق - أي أفق الانتظار فكلما زادت قلّ هو، وكلما قلّ زادت هي .

خالد وهاب، جمالية التلقي والتأثير في ثلاثية أحلام مستغانمي، أطروحة دكتوراه، إشراف : أ. د. عباس بن يحيى، جامعة مُحَّد بوضياف، المسيلة، السنة الجامعية، 2015-2016م، ص : 57 .

<sup>1</sup> سمير حميد، النص وتفاعل المتلقي في الخطاب الأدبي عند المعري، اتحاد الكتاب العرب، دمشق - سوريا، 2005م، ص: 27، 28 . نقلا عن: Pour une esthétique de la réception, Jauss, P: 49

93 - اندماج الآفاق: Fusion des horizon: نصل الآن إلى آخر مفهوم من المفاهيم الإجرائية عند ياوس، وفيه تكون نظرية القراءة على مقربة من الاكتمال، حيث يمر القارئ على مرحلة فهم النص في ضوء مكتسباته الشخصية، وقبلها على مرحلة وضع الفرضيات، ولا يبقى إلا مرحلة الجمع بين ما كان مفترضا وما هو موجود، وهنا يتجسد مفهوم "اندماج الآفاق "، إلا أن هذا الأمر لا يمكن أن يتجسد من خلال القراءة الأولى أو الثانية، بل إنه يستوجب أكثر من ذلك حتى يكون لهذا المفهوم ما يبرر تطبيقه، ذلك أن كثرة القراءات والتأويلات للنص الواحد هي أساس فكرة " اندماج الآفاق "، وهو ما يشير إليه الباحث الجزائري على حمودين في قوله : " يستعمل هذا المفهوم لتفسير ظاهرة التأويلات المختلفة التي يعرفها العمل الأدبي خلال سيرورة تلقياته المتتالية، ويُعتبر هذا المفهوم من المفاهيم الأساسية التي تبين نقط التقاطع بين ياوس تعناق والمشروع الهيرمينوطيقي لـ "غادامير "، الذي أثار هذا المفهوم في كتابه " الحقيقة والمنهج "، وسماه بمنطق السؤال والجواب، الذي يحصل بين النص وقارئه عبر مختلف الأزمان، ويعبّر ياوس بمنا المفهوم عن العلاقة القائمة بين الانتظارات التاريخية للأعمال الأدبية والانتظارات المعاصرة التي قد يحصل معها نوع من التجاوب ".

وباعتبار أنّ نظرية التلقي تحتم بالمتلقي على وجه الخصوص، فإننا سنسلّط الضوء في هاته الجزئية على مدى اهتمام العمري بمؤلّفي البلاغة العربية، كالجاحظ، والجرجاني، والخفاجي، بخلاف الدراسة البنيوية، والتداولية، والتاريخية، التي كانت توجه العمل نحو مضامين المؤلّفات لا إلى أصحابها.

ولقد ارتأينا أن نبسُط توظيف العمري للمنهج التأويلي (نظرية التلقي) من خلال البحث في القضايا التالية: المشاريع والمنجزات، قراءة اللاحق للسابق، الأسئلة التاريخية .

## 1- المشاريع والمنجزات:

انتقينا من النصوص الدالة على اعتماد العمري فكرة المشاريع والمنجزات، كأسلوب حديث في دراسة تاريخ البلاغة العربية، على ثلاثة نصوص، تعلّق الأول بعمله مع الخفاجي، والثاني مع الجاحظ، والثالث مع السكاكي، حيث يقول في النص الأول: "كان من بين همومي الموجّهة، حين تصدّيث لإعادة تاريخ البلاغة العربية، استخراج أنساق المؤلّفات في حوار بين المشاريع

<sup>. 309 :</sup> ص : المصطلح، المفهوم، الإجراء، ص : 909 .  $^{1}$ 

والمنجزات، وكان أوّل عمل لي في هذا الصدد قراءتي لسر الفصاحة لابن سنان، فقد استفرّني تحلّل الرجل تدريجيا من التزاماته وشعاراته الأولى، حيث انطلق من الجزم بانحصار الفصاحة في الأصوات، ثم انزلق من الصوت إلى اللفظ ببُعديْه الصوتي والدلالي، ثم صار إلى المعاني المفرّدة، أي في استقلال عن الصوت، وذلك كله تحت ضغط طبيعة الموضوع وما أُنجز فيه قبله "1، زأما مع الجاحظ فيقول العمري: الجاحظ " المشروع عند الجاحظ هو البيان بجميع أصناف الدلالة على المعانى، من لفظ وغير لفظ (الإشارة، والخط، والعقد، والنَّصبة أي الحال الدالة) ثم سرعان ما قُويض البيان بالبلاغة، ثم قُويضت البلاغة بالخطابة، وتوجّه الاهتمام إلى المقام والأحوال، وكان تقديم صحيفة بشر، عملا رمزيا حاسما: تقديم البديل، وبالنظر إلى هذا المسار، وهذه النهاية، نلاحظ أنّ الجاحظ كان موضوع سوء فهم من الدراسين بعده، سواء أولئك الذين توجّهوا توجّها منطقيا، مثل ابن وهب في كتابه البرهان في وجوه البيان، أو من طرف نقّاد الشعر "2، في حين يرى العمري بخصوص السكاكي بأنه " ويمكن أيضا في إطار المشاريع والمنجزات، تأمّل عمل السكاكي في مفتاح العلوم، فمن البحث عن علم الأدب، من خلال النحو والصرف، وصل إلى ما اعتُبر إبداعا له يُغطّي على غيره، وهو تنظيم علم المعاني وتأطيره، فعلم المعاني الذي جاء لتكميل النحو في تأسيس علم الأدب في مشروع مفتاح العلوم صار مركزا، وصار النحو المنطق (علم الاستدلال) مجرّد خدم له "3 الجرجاني " ولعل أهم عملية تحوّل هي التي مرّ منها عمل عبد القاهر الجرجاني عبر كتابيه الأسرار والدلائل، ولقد راهن عبد القاهر الجرجاني، انطلاقا من تصوّر أشعري يعتبر الكلام معاني نفسية، ويعادي مقولة المعتزلة التي تجعله أصواتا ومقاطع، راهن على في البداية على المفارقة الدلالية التي حقّقها التشبيه والتمثيل (في مستوى أدنى) وتحقّقها الاستعارة والتخييل (في مستويات أعلى) "4.

## 2- قراءة اللاحق للسابق:

أخبًد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 14، 15

<sup>3</sup> نفسه، ص: 15

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص: 15

وفي حين كنا قد أوردنا عمل العمري مع الخفاجي، والجاحظ، والسكاكي فيما يتعلق بالمشاريع والمنجزات، فإننا نورد الآن عمله الجرجاني فيما يتعلّق بقراءة السابق لللاحق، من ذلك قوله: " بخلاف المذهب الذي سلكته بلاغة المعنى والنظم النحوي، مع عبد القاهر الجرجاني، فقد توجّه الأعلام الثلاثة الذين شاركوه في صياغة البلاغة العربية، ابن سنان الخفاجي، والسكاكي، وحازم القرطاجيّ، إلى الاهتمام بالبعد الإيقاعي، فاستحضروا جميعا العروض بصور متفاوتة، سواء عن طريق الاستدراك، والعرض المدرسي، كما فعل السكاكي، أو عن طريق التذكير به داخل نسق عام: التناسب كما عند ابن سنان، أو بإعادة النظر فيه ضمن مبحث بناء النص عامة، كما فعل حازم في مبحث النظم، وقد طرح حازم في مبحثه أسئلةً ذات قيمة منهاجية كبرى، حتى وإن لم يذهب فيها بعيدا مثل علاقة الأوزان بالألفاظ، والتراكيب، والأحوال الممكنة في ذلك بالنسبة لكل يدهب فيها بعيدا مثل علاقة الأوزان بالألفاظ، والتراكيب، والأحوال الممكنة في ذلك بالنسبة لكل الم

#### 3- الأسئلة التاريخية:

هذا ويتعلق جانب الأسئلة التاريخية بالوافد الغربي ومدى تأثيره على البلاغة العربية، سواء في ماضيها، أي إعادة تأريخها، أو في مستقبلها، أي التجديد فيها، ولهذا يقل العمري عن هذا التأثير: " إنّ تاريخ البلاغة المُرتَقَب في المرحلة الراهنة، مُثقَلٌ بالمهام المتأخرة، والمنتظرات المتوقعة، فنحن وإن لم نعش بعمق، المراحل التي اجتازتها الدراسات الأدبية في الغرب، فقد مرّت أمام أنظارنا وبين أصابعنا،، كما تمرُّ حبّاتُ السبحة أحيانا، بدون وعي أو استيعاب، فصرنا مسؤولين عنها محاسبين بها، فنحن كالغربيين الذين سبقونا في الموضوع، نحصي مراحل نعدّها مما هو خلفنا، لا تجاوزا، بل حملا على ظهورنا "2

وبدراستنا لنظرية التلقي نكون قد أنهينا الفصل النظري من هاته المذكرة، لتعقبه فصول تطبيقية، نتعرّف فيها على مدى تفعيل مشروعه البلاغي الجديد، بين التصور المطروح والمنهج المتبع

88

<sup>.</sup> 31 . أخَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 33

المبحث الأول: البلاغة ونقد الشعر

المبحث الثاني: البلاغة ومعيرية اللغة

المبحث الثالث: من تبرير المجاز إلى بيان وجه الإعجاز

المبحث الرابع: البلاغة والمعرفة، من البيان إلى البلاغة

المبحث الخامس: القراءة العربية للبلاغة اليونانية

#### تمهيد:

يتحدد مفهوم " الأصول " عند " العمري " في المنابت التي خرجت منها البلاغة العربية وهي تنقسم إلى قسمين، منابت أساسية يسميها العوامل الأولية، ومنابت مساعدة يسميها العوامل المساعدة حيث يقول: " ساهمت عوامل متعددة في نشأة البلاغة العربية وتطويرها، يمكن تقسيمها إلى عوامل أولية وعوامل مساعدة أو طارئة:

أما العوامل الأولية، فهي تلك التي أدت إلى ملاحظة الخصوصية الأدبية، سواء كان ذلك من الداخل، أو عن طريق معاناة موضوع البلاغة (النص الأدبي)، أو من الخارج عن طريق معاناة أسئلة أخرى لغوية أو دينية أو معرفية عامة .

والعوامل المساعدة هي العوامل التي ساهمت في تعميق البحث في الموضوع أو تطويره، وهي تتعلق أساسا بالمثاقفة وتطوير البحث والتأليف في المجالات الفكرية المختلفة "1، وهي عنده تتوزّع على خمسة مشارب لعبت دورا حاسما في بلورة الدرس البلاغي العربي، ومن ثمّ بناء بلاغة نهلت من معين القرآن، وغرائب الشعر، وسحر البيان، وقواعد النحو، ومنطق الفلاسفة، وهاته الأصول الخمسة قد ربّها العمري على النحو التالى:

- 1- البلاغة ونقد الشعر
- 2- البلاغة ومعيرية اللغة
- 3- البلاغة والنص المقدّس
  - 4- البلاغة والمعرفة
- 5- القراءة العربية للبلاغة اليونانية

وسنقد م بين ثنايا هذا الفصل دراسة تحليلية لجميع هاته الأصول، ضمن خمسة مباحث نتعرّف من خلالها على مدى تأثر الدرس البلاغي بكل أصل منها .

أخبًد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 17، 18.

هذا وتجدر الإشارة إلى أنّنا إعتمدنا - وبنسبة كبيرة جدا - على كتاب " البلاغة العربية أصولها وامتداداتها " في دراسة هذا الفصل، لعلاقته المباشرة بالموضوع، وعلى هذا النحو سرنا في كل موضوع مدروس، فمثلا موضوع بلاغة الخطبة، اعتمدنا فيه على كتاب العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، وفي دراستنا لموضوع بلاغة الشعر، اعتمدنا على كتابه الموازنات الصوتية، وفي بلاغة القصة، اعتمدنا على دراسة قدّمها العمري حول قصة حى بن يقظان، وهكذا دواليك ....

#### المبحث الأول: البلاغة ونقد الشعر:

لقد كان للدراسات النقدية، والتي تناولت الشعر الجاهلي على الخصوص، تأثيرا كبيرا على ظهور البلاغة العربية، وهذا راجع إلى تداخل الدرسين البلاغي والنقدي عند العرب، ولهذا نجد العمري قد استهل دراسته لموضوع البلاغة ونقد الشعر، بالحديث عن هذا التداخل معتبرا أنّ هذا التداخل " قد دفع بالدارسين إلى اعتماد نفس الشواهد في استنباط القواعد والحجج، " فلا غضاضة إذن - يقول " العمري " - أن نجد اليوم مؤرّخ النقد الأدبي ومؤرّخ الفكر البلاغي يستثمران نفس الظواهر؛ فالبلاغة مُكوِّنٌ من مكوِّنات النظرية النقدية، وثمرةٌ من ثمرات الملاحظة النقدية الأولية "أ.

وقد أسفر هذا التداخل عن ظهور بعض المؤلفات التي يصعب معها تحديدُ نوعيَّةِ الدِّراسةِ، كما هو الحال مع كتابي البديع لا" ابن المعتز " ونقد الشعر لا" قدامة "، اللذيْن استدلّ بحما " العمري "، معتبرا أنّ " العمل الذي قام به " إبن المعتز " هو عمل بلاغي حتى وإن جاز أنْ يقال عن القضية التي حرَّكته ( الصراع بين القدماء والمحدثين ) إنها قضية نقدية، وعملُ " قدامة بن جعفر " عملٌ نقدي ( لأنه يقدم تركيبا ونسقا تفسيريا ) حتى وإن كانت موادُّه الأساسية بلاغية "2 .

وعلى الرغم من التداخل الحاصل بين النقد والبلاغة إلا أنّ هذا لا ينفي وجود عنصر اختلاف بينهما، وهو ما نوّه به " العمري " في قوله أنّ " البلاغة تصرّ على الاستقلال بكل ما يتّصل بالبنية النصية للخطاب في بُعديْها الشعري والتداولي، وأما النقد فإنّه يركبُ المواد البلاغية مع ما يراه من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 43.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 43

موادَّ أخرى تتعلق بالأجناس الأدبية وسيرورة تَلَقِّيها وما إلى ذلك "1، ولعل هذا العنصر هو الذي حدا بالبلاغة للانفصال شيئا فشيئا عن الدراسات النقدية حتى أضحت علما مستقلا بذاته فيما بعد .

وكذلك كان الحال في البلاغة الغربية، التي عرفت تداخلا بين النقد والبلاغة، فقد استدلّ " العمري " على وجود هذا التداخل بقائمة أسماء كل من النقّاد والبلاغيين عند " هينريش بليث العمري " على وجود هذا التداخل بقائمة أسماء كل من النقّاد والبلاغيين عند " هينريش بليث الالتباس بين البلاغة والنقد الأدبي التّباس لا إنفصام له، وليس هذا الأمر خاصا بالأدب القديم بل يمكن ملاحظته بسهولة مِنْ تتبُّع الألقاب التي حملها مجموعة من أكابر النقاد المحدثين، والخانات التي وُضعوا فيها من حين لآخر، انظر مثلا لائحة البلاغيين عند " هينريش بليث التي وُضعوا فيها من حين لآخر، انظر مثلا لائحة البلاغيين عند " هينريش بليث أن التقاطع بين قوائم النقاد وقوائم البلاغيين في الأسماء عند الغرب، مردّه إلى أنهم لم يكونوا يميّزون بين الناقد والبلاغيّ، ما يعني عدم التمييز بين البلاغة والنقد بشكل عامّ، كمثال رولان بارت الذي هو من المعدودين ضمن رواد البلاغة الجديدة من جهة، وهو أيضا صاحب كتاب " النقد والحقيقة " من جهة أخرى .

من هنا يتبيّن لنا أنّ تداخل الدرس البلاغي مع الدرس النقدي لا ينحصر في البلاغة العربية وحدها، وإنما يظهر أيضا في البلاغة الغربية .

هذا ومن النصوص التي تبيّن إقرار العمري بأنّ الملاحظات النقدية كانت المعين الأساس للبلاغة العربية قوله: " إننا نعتبر الملاحظات النقدية الأولى وما تلاها من تسميات بديعية وعروضية وإختيارات فنية، المهد الأول للبلاغة العربية، كما نعتبر الخصومات وصراع المذاهب الأدبية الخزّان الذي سَيَمُدُّ البلاغة بعشرات الصُّورِ التي سَتُجْمَعُ في سِجِلَّاتِ البديع، لتُسْتَغَلَّ في المعارك الخاصة، حول اللفظ والمعنى مثلا "3.

<sup>1</sup> مُحَدِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 44

<sup>3</sup> نفسه، ص: 46

لقد صرّح " العمري " في هذا النص بأنّ المهد الأول للبلاغة العربية هو النقد، معتمدا في دراسته له على كتاب الحماسة لـ" أبي تمام "، وقد تناوله العمري من خلال جانبين اثنين عمل في الأول على استكشاف المكونات البلاغية للشعر، وفي الثاني على دراسة ثنائية البلاغة والاختيار، ليبيّن مدى تأثير خصوصية الشعر العربي على نشأة البلاغة .

# أولا: اِستكشاف المكونات البلاغية للشعر:

إنّ لمكونات الشعر دورا في معرفة إرهاصات الدرس البلاغي، ولذلك عمل العمري على استكشاف هاته المكونات عن طريق معرفة خصوصية الشعر ثم البحث في البديع ومحاسن الكلام، وهذان العنصران ظهرا وفق رؤية نقدية بحتة .

## 1- الوعى بالخصوصية النوعية للشعر: تناولها " العمري " من خلال أربعة منافذ هي:

أ- البحث في خصوصيات الشاعر

ب- القوة الخارقة للشعر

ج- عملية الاحتكام

د- عملية التفسير

#### أ- البحث في خصوصيات الشاعر:

يتمثل هذا المنفذ في دراسة خصوصيات الشاعر في حد ذاته وإعتباره أوَّل ناقد، ذلك أنّ الشاعر حين ينظم القصيدة سيمرُّ حتما بمراحل أو حالات قد تُعِيقُ عملية نمو القصيدة، منها ما يتعلق بالوزن والقافية، ومنها ما يتعلّق بالعادات التي إنبني عليها مجتمعه - خاصة العادات الجاهلية - وبذلك لا يكون أمامه إلا أن يعيد ويحاول تعديل النظم المرة تلوى الأخرى حتى يصل إلى المطلوب، والقصائد التي تكون على هاته الشاكلة تعرف بالحوليات، لذلك يقول " العمري ": " ولو

اطَّلَعْنَا على النصوص التحضيرية الأولى لحوليات زهير وغيره من المحكِّكِين وعبيد الشعر، لأمكن استخلاص الكثير من الأسس الداخلة في أفق توقع الشاعر باعتباره متلقيا لشعره " $^1$ .

ولقد كان التمحيصُ والتنقيحُ من هموم عديد الشعراء، والفحول منهم على الخصوص، ولذلك ولقد كان التمحيصُ والتنقيحُ من هموم عديد الشاعر الجاهلي " إمرؤ القيس بن حجر الكندي " وصفت قصائدهم بالمذهبات والمعلقات، ويُعدّ الشاعر الجاهلي " إمرؤ القيس بن حجر الكندي " من أقدم الشعراء الذين أَبْدَوْا إهتمامهم بتنقيح الأشعار وتناولهم إياها بالتهذيب، إذ يذكر أنه كان يختار أبياته، فيبقي الجيّد منها، وينفي الرديء، لكي يظهر شعره على صورة واحدة من الجودة، قائلا 2:

أَذُودُ القَّوَافِيَ عَنِي ذِيَادَا ذِيَادَ غُلَامٍ جَرِيءٍ جَرَادَا فَلُومُ جَرِيءٍ جَرَادَا فَلَمَّا كَثُرْنَ وَعَنَّيْنَهُ تَّخَيَّرَ مِنْهُنَّ شَتَّى حِيَادَا فَأَعْزِلُ مُرْجَانَهَا جَانِبًا وَآخُذُ مِنْ دُرِّهَا المُسْتَجَادَا "3

وتنقسم مرحلة صناعة الشعر إلى مرحلتين، مرحلة الهيكلة الأولية للقصيدة، " وقد نُعت الشعر الذي من هذا النوع بـ " المخشوب أو المنشوب "، وهي صفات ينزّه الشعراء شعرهم عنها، قال " النابغة الشيباني ":

إِذَا رَحَلْتَ إِلَى مَلْكٍ لِتَمْدَحَهُ فَارْحَلْ بِشِعْرٍ نَقِيٍّ غَيْرِ مَخْشُوبٍ

ومرحلة ثانية هي مرحلة الصقل، أي صقل القصيدة، والتي يسميها " العمري " " مرحلة البري الثاني أو مرحلة الخلق، أو مرحلة التعمُّل والاحتكام، وقد تجلّت هذه العملية من خلال الحديث

 $^{2}$  ديوان امرئ القيس، تح : الشيخ بن أبي شنب، وزارة الثقافة، الجزائر، الطبعة الأولى  $^{2007}$ م، ص

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 48.

<sup>3</sup> عبد الله مُجَّد العضيبي، النقد عند الشعراء، حتى نماية القرن الرابع الهجري، دار الأمان، الرباط، المغرب، الطبعة الأولى، 2013م، ص: 298، 299 .

 $<sup>^{4}</sup>$  ديوان نابغة بني شيبان، تقديم : أحمد نسيم، مطبعة دار الكتب المصرية، الطبعة الثالثة 2000م، ص : 75 .

عن تنقيح الشعر وتنخُّله والسهر بأبواب القوافي لتصيد شوارد المعاني من جهة، وذكر العيوب التي يفخر بها الشاعر بتلخيص شعره منها من جهة ثانية "1"، وهي ما يشير إلى العملية الداخلية .

# ب- القوة الخارقة للشعر:

وهذا المنفذ يشير إلى عالم آخر هو عالم الجن والشياطين، حيث أنّ العرب كانت تعتقد بأنَّ لكل شاعر صاحبه من الجن، وأنه هو الذي يُعِينُهُ على نظم القصيدة، وكلما كان الجنيُّ أكثر قوة كان الشاعر أكثر قدرة على صوغ القصيدة بأسلوب رائق وجميل، وكان أقدرَ على نظمها في أسرع بديهةٍ وأقلِّ وقتٍ ممكن، وقد أورد " العمري " في هذا الشأن أمثلةً عديدةً من بعض الأبيات الشعرية التي تشير إلى علاقة الشعر بالجن، وكذلك لما يفعله الشعر في الذهنية العربية، نقتطف من ذلك هاته الأبيات المنسوبة إلى " أمية بن كعب المحاربي " الذي يقول:

إِنِّ وَإِنْ كُنْتُ صَغِيرَ السِنِّ وَكَانَ فِي العَيْنِ نُبُوُّ عَنِي وَكَانَ فِي العَيْنِ نُبُوُّ عَنِي فَإِنَّ شَيْطَانِي أُمِيرُ الجِنِّ فَإِنَّ شَيْطَانِي أُمِيرُ الجِنِّ يَذْهَبُ بِي فِي الشِّعْرِ كُلَّ فَنِّ يَذُهَ عَنِي التَّطَنِي

#### ج- عملية الاحتكام:

وهذا المنفذ الثالث يقوم على أمرين إما عن طريق عرص الشعر على حكم ما لينظر في قصيدة تكون لشاعر واحد، وإما عن طريق المفاخرة بين شاعرين أو أكثر، فأما مثال الأول فهو احتكام كل من "حسّان بن ثابت " و " الخنساء "، إلى " النابغة الذبياني "، وحُكْمِهِ " للخنساء " بأنها أشعر من " حسّان "، وأما الثاني فمثاله ما جاء في المفاخرة التي جرت بين " امرئ القيس " و "علقمة " إلى امرأة من طَيْءٍ هي نفسُها زوجةُ " امرئ القيس ".

•

أخد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 56.

وفي إطار عملية الاحتكام يضيف العمري عنصرا آخر هو ما يتعلق بالخلل الفني والخلل المعرفي، يشير الأول إلى " التناسب " بين القافية والأوزان العروضية، " وهذا المستوى هو الذي أمكن رصده بسهولة في أول الأمر، حيث كانت المرحلة الجاهلية التي وَصَلَنَا شِعْرُهَا مرحلة النضج والكمال الموسيقي، إذ صار المستمِعُ يلحظ بأذنه أيَّ خلل في القصيدة، ومن أمثلة ذلك إنتباه أهل المدينة إلى وجود عيب موسيقي في شعر " النابغة " وإحتيالهم عليه بالغناء " أ، والخلل المعرفي يشير إلى الانسجام بين المعاني والألفاظ في القصيدة الواحدة، ومثاله قصة الشاعر الجاهلي " طرفة بن العبد " " وهو شاعر حادُّ الذّكاء فخورٌ تيّاهٌ بشِعره، وقد سمع خاله " المتلمّس " مَرَّةً يقول:

فقال " طرفة " : " اِستنوق الجمل "؛ لأنّ " الصيعرية " سِمَةٌ للنُّوقِ، فضحك القوم، وغضِب خاله ثم قال: ويل لهذا الفتي من لسانه "2 .

#### د- عملية التفسير:

وأما المنفذ الرابع والأخير، فإنه يتعلق بمحاولة تفسير القصيدة، وهنا لا يَستبعِد " العمري " " أعمال الرُّواة وأصحاب الاختيار والناسخين، في التعديل أو الإضافة " ق، وقد اعتبر العمري أن " التفسير هو بداية العملية النقدية البلاغية، وهو الذي يُشَكِّلُ، في الوقت نفسه، بداية الاختلاف، غير أنّ التفسير يطرح، دائما، قضية الأسس المفسرة، مدى ملاءمتها أو عدم ملاءمتها لطبيعة النص الأدبي، وحين تطرح المسألة بهذا الشكل نكون قد دخلنا في سؤال الهوية الأدبية أي في الأسئلة البلاغية " 4 .

# 2/- البديع ومحاسن الكلام: الخصوصيات حول المذاهب البلاغية:

<sup>1</sup> مُحَدِّ العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 59.

<sup>\*</sup> الناجي: البعير الخفيف الذي ينجو بصاحبه.

<sup>\*\*</sup> الصيعري أو الصيعرية: سمة توسم بها النوق في بلاد اليمن دون الجمال .

<sup>2</sup> ديوان طرفة بن العبد، تح : مهدي مُحَّد ناصر الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الثالثة، 1423هـ/2002م، ص : 05 .

<sup>3</sup> مُحِدً العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 61 ( مرجع سابق ) .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص : 60 .

يرى "العمري "أنّ البديع من أهم العوامل التي ساعدت على استكشاف المكونات البلاغية للشعر العربي، معتبرا أنّ "عمل "إبن المعتز "يسجّل لحظةً حاسمةً في تاريخ البلاغة العربية سواء من حيث السؤال الموضوع أو من حيث الإجراء المتخذ "أ، ويأتي ذكر "ابن المعتز "هنا لما له من علاقة مباشرة مع الخصومات التي ظهرت حول المذاهب البلاغية، لهذا عمد "العمري "إلى تقسيم عنصر "البديع "إلى قسمين أوَّهُما ما يتعلق بالخصومات الأدبية، والآخر يتعلق بتنظيم البديع ونظمه.

أ- الخصومات الأدبية: يرى " العمري " في شأن الخصومات أنّ " المسألة لم تعد تتعلق كما هو الحال في المرحلة السابقة بملاحظة خصوصيات ومفاضلة بين نصيّن لشاعرين، بل تعدى الأمر إلى إدعاء وجود خصوصية مذهبية تميّز فِقَةً مِنَ الشعراء تنتمي إلى زمن محدَّد، فِقَةً تَحُسُّ بالتميُّز كمجموعة وتَنْعَتُ مُنْجَزَهَا بالإبداع، أي النسج على غير مثال "2، ويرى أيضا بأنّ " التأليف البديعي الذي تولّد من الخصومة ظل يتغذى منها في جميع المراحل حتى حين تحوّل إلى مجرد سجلات تُغذي، بدورها، البحث البلاغي المنطلِق من خلفيات معرفية ومذهبية مختلفة كانت في حاجة ماسة إلى رصيد من الصور تعتمده في الدفاع عن طروحاتها، بل إنّ الخصومة في الأخير ستدخل إلى نسيج من التأليف البديعي، في مرحلة متأخرة، حين هيمن على الساحة في القرنين السابع والثامن الهجريين وما بعدهما "3.

2- تنظيم البديع ونظمه: يرى " العمري " أنّ تنظيم البديع نجم عن " التراكم الحاصل بين سجلات البديع بدون هم منهاجي وكثرةُ ما أدرِج فيها إلى أمرين: الحاجة إلى البنية أو " التجنيس "، ثم الحاجة إلى النّظم والشّرح " 4، حيث يقول في حالة " التجنيس " بأنّ " الجهد الذي بذله البديعيون لم يتجاوز " التصنيف " إلى " التفسير "، فهم وإن عايشوا الجدل حول " سر الفصاحة " و" أسرار البلاغة "، فإنهم لم يهتموا بكشف السر المختفى وراء كل الصور، ولهذا كانت مرحلة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 61.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 61 .

<sup>3</sup> نفسه، ص: 62 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص: 62 .

التجنيس نفسِها بدون روحٍ؛ ولم تختلف كثيرا عن عملية النظم والتحنيط "أ، وأما في حالة " النظم والتجنيس نفسِها بدون روحٍ؛ ولم تختلف كثيرا عن عملية الوظيفة الحِفْظِيَّة للنظم " أي تسهيل الاحتفاظ بالصور والأمثلة في الذهن باعتبارها حقائق نهائية، وقد دُعِّمتْ هذه الوظيفة الحفظية به " وظيفة تجبيبية عاطفية جذابة " فكانت المنظومات بمحتوى ديني: مدح الرسول على ، ويمكن بسهولة أن يتخيّل المرء، في هذه الحالة، عملية دفن بطقوسها وأجوائها "2.

هذا وبدراستنا لعملية استكشاف المكونات البلاغية للشعر عند العمري، نكون قد أنهينا مجالا من مجالي التداخل بين الشعر والبلاغة، ويبقى المجال الآخر الذي درسه " العمري " ضمن كتاب الحماسة لـ" أبي تمام "، وهو ما سنتناوله فيما يلى .

#### ثانيا: البلاغة والاختيار (الحماسة نموذجا):

قبل دراسته لكتاب " الحماسة "، إستهل " العمري " حديثه أول الأمر عن الأسلوب الذي اتبعه مؤرّخو النقد العربي القديم في دراساتهم، حيث أنهم إنتهجوا طريقين اثنين، تمثّل الطريق الأول في " تقصّي الملاحظات المفردة التي صدرت عن المستمعين للشعر حال إنشاده مباشرة أو عبر الرواية، سواء صدرت هذه الملاحظة عن الشعراء بعضهم لبعض كما وقع بين " طرفة " و" المتلمّس "، أو عن جمهور من المستمعين كما وقع " للنابغة " مع أهل المدينة، أو عن رواية الشعر وعلماء اللغة في عصر التدوين وما بعده، ويمكن أن نجمل - يقول " العمري " - ونسمّي هذا النقد، بقطع النظر عن زمنه، " نقد ما قبل التأليف "، أو " ما قبل النظريّة "، أو " النقد غير المنهجي " في مقابل " النقد المنهجي " الذي إهتم به مُحمّد مندور مثلا "3.

وأما الطريق الثاني فإنه يتمثل في " التعريف بالمؤلفات ومؤلفيها وذلك إما بتخليص محتوياتها أو مناقشة القضايا النقدية التي تثيرها، مثل " قضية اللفظ والمعنى والطبع والصنعة "، أو تتبع البيئات النقدية بالتعريف بها وبإشكالاتها النقدية، وقل من قرأ النقد الأدبي العربي من موقع نظري كما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَدِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 64.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 46 .

<sup>3</sup> نفسه، ص: 66 .

فعل " مُحَّد مندور "، حيث كان النقد التطبيقي متحكما في رؤية المؤلف مستندا إلى ما يسميه الفرنسيون تفسير النصوص "1".

وفي هذا الجال يرى " العمري " بأنّ الأعمال العربية شحيحة جدّا، اللهم إلا ما قدّمه كل من " " جابر عصفور " أو " حمّادي صمّود "، إضافة إلى محاولته هو في كتابه " في بلاغة الخطاب الإقناعي" ، أو " الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية "، أو " إنجاهات التوازن الصوتي في الشعر العربي القديم "، أو في البعد التفسيري لكتابه البنية الصوتية في الشعر الحر، فمن هذه الأعمال ما يصرّح بالرغبة في الانتماء إلى تاريخ الأشكال ومنها ما يحوم حوله "2.

وبعد حديثه عن " الأسلوب " ينتقل " العمري " إلى " الرواية والاختيار "، وهنا يشير إلى ما دأب عليه المؤلِّقُون في هذا المجال في استبعادهم كتب الطبقات والتراجم، والدواوين الشعرية مثل ديونا " هُذَيْل "، وذلك في رأيه يعود إلى " أنّ هَمَّ المؤلف ينصرف إلى الشعراء والقضايا التاريخية لا إلى اختيار الشعر "3.

وبخصوص التفريق بين " الرواية " و" الاختيار " يرى العمري بأن الرواية " تسعى عادة للمحافظة على التراث على عِلاَّتِهِ، فإن تعذّر ذلك فعلَى غُودَجِهِ وصُورَتِه، في حين أنّ " الاختيار البلاغي " لا يهمه النموذج بقدر ما يهمه البحث عن القيم الخالدة، فنية ومضمونية، فالاختيار هو عمل الذات المتخيّرة في تفاعلها مع النصوص، والرواية هي محاولة التطابق مع نموذج موجود بكل حذافيره "4.

وبعد التمييز بين الرواية والاختيار الفني، يشير العمري إلى أهمية كل منهما، حيث اعتبر أنهما لعبا دورين مختلفين في تأسيس النقد الأدبي العربي، مستدلا على الرواية بعمل إبن قتيبة فيما تصوّره بناءً معياريا للقصيدة العربية، ومستدلا على الاختيار بعمل المرزوقي فيما أسماه عمود الشعر "5

<sup>1</sup> مُحَدِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 67.

<sup>.</sup> 68 نفسه، ص $^2$ 

<sup>3</sup> نفسه، ص: 70 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص: 71.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفسه، ص: 73 .

ولقد كانت قراءة العمري لكتاب الحماسة وفق ثلاث محطات هي:

أ- دائرة اختيار أبي تمام

ب- المحتوى الإنساني لاختيار أبي تمام

ج- من الاختيار إلى عمود الشعر

أ- دائرة إختيار أبي تمام: إنَّ عمل أبي تمام في نظر "العمري " هو إمتدادٌ لعمل كل من "الجاحظ "، و" إبن المعتز "، و" هذه الأعمال تعتمد أساسا على الأمثلة التي تقدمها مُرَاعِيةً تَشَعُّبَ الظاهرة وما تتميّز به من خصوصيات "أ، وعليه يتّضح بأنّ عمل " أبي تمام " لم يكن منعزلا عن الدراسات البلاغية، فلقد اشترك مع "الجاحظ " في أمر واختلفا في آخر، فاشتركا في أنّ لـ" الاختيار " بُعدًا تعليميًّا، واختلفا في النظرة العميقة التي ترجع إلى فلسفة إلى منهما، " وهي فلسفة منظرة عند " الجاحظ " بالاستناد إلى الطبيعة والعقل والشرع، انطلاقا من مرجعية اعتزالية في " المنزلة بين المنزلتين " و" العدل "، أما عند " أبي تمام " فتُترجم في صورة تفاعلية أو تفعيلية بين " الشكل " و" المضمون " من جهة، وبين " المكونات الشعرية المختلفة " من جهة ثانية "<sup>2</sup>، ف " الجاحظ " يرى أنّ البعد التعليمي للشاعر لا يمكن له أن يتعدّى حدود الطبيعة والعقل والشرع، ويمكنه أن يحتل منزلة بين المنزلتين، إما شاعر فحل وإما عكس ذلك، وإما بينهما؛ أما عند أي تمام فإن للشاعر منزلتان المنزلة، ومعرفة ذلك تعود إلى شكل ومضمون القصيدة ومكوناتها .

ب- المحتوى الإنساني لاختيار أبي تمام: يتمثل مفهوم " المحتوى الإنساني "، في مجموع القيم والمثل التي يشترك فيها جميع الناس ويطمحون معا إلى تحقيقها، ومردّها عند العمري إلى ثلاثة عناصر وهى:

1- البناء الفني البلاغي الذي يصل قمّته في صور السخرية .

2- العمق الفكري في تأمل الكون والإنسان وما ينتابُ الوجودَ من مفارقات .

<sup>1</sup> مُحَدِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 74.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 74 ·

 $^{1}$  القيم الأخلاقية والمزايا البشرية مثلُ الكرم والشجاعة  $^{1}$  .

وفي هذا الإطار أورد " العمري " جدولا يُحْصِي فيه موضوعات الحماسة، والتي لاحظ من خلالها أنّ الأغراض المتعلقة بالشيم الحميدة والوفاء، تستبد وحدها بنسبة 68.53 %، عن البقية

| النسبة | الموضوع       | الرقم |
|--------|---------------|-------|
| %34.03 | الحماسة       | 01    |
| %16.10 | المراثي       | 02    |
| %6.5   | الأدب         | 03    |
| %13    | النسيب        | 04    |
| %8.45  | الهجاء        | 05    |
| %11.9  | الضيافة       | 06    |
| %3.06  | المدح         | 07    |
| %0.46  | الصفات        | 08    |
| %1.45  | السير والنعاس | 09    |
| %2.95  | المُلح        | 10    |
| %1.82  | مذمة النساء   | 11    |

ج- من الاختيار إلى عمود الشعر: يشير هذا العنصر إلى " مفهوم المُثاقَفَة "، النّاجمة عن الحتلاط العربي بغيره من الناس في مجتمع واحد هو مجتمع الدولة الإسلامية خاصة في العصر العباسي، " ولا شك أنّ تيار هذه الثقافة التي حققتها النخبة في ذلك العصر المتميز قد وصل، ولو في حد أدنى منه، إلى الأذكياء من شُرّاح الشعر وعلى رأسهم " المرزوقي "، فمن خلال هذه الثقافة، ومن خلال الاحتكاك بمتن " الحماسة " من الاختيارات النقدية والروائية السائرة في طريق

س ، ۲۰۰۰

101

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 74، 75.

<sup>2</sup> نفسه، ص : 78 .

الحماسة والمخالفة لها الكتشف المرزوقي الستراتيجية الختيار " أبي تمام " وَوَعَاهَا وعبَّر عن وعيه في أسئلة صريحة حول شرائط الاختيار وعمود الشعر  $^{1}$ .

هذا وقد إحتوى عمود الشعر على الشروط التالية: 1- ملاءمة الوصف 2- الشرف 3- الصحة 4- الإصابة ( في الوصف ) 6- الصدق 7- البراءة ( البريء ) 8- الخصوصية والحسن الأخص والأحسن )، وجميعها مأخوذة من كتاب الموازنة للآمدي، الذي يقول فيه : " وأنا أجمع لك معايي هذا الباب في كلمات سمعتها من شيوخ أهل العلم بالشعر، زعموا أنّ صناعة الشعر وغيرها من سائر الصناعات لا تجود وتستحكم إلا بأربعة أشياء وهي: جودة الآلة، وإصابة الغرض المقصود، وصحة التأليف، والانتهاء إلى تمام الصنعة من غير نقص فيها ولا زيادة "<sup>2</sup>، وقد توالت الدراسات من مختلف النقاد والباحثين حول هاته الشروط الأربعة التي وضعها " الآمدي "، ومن بين أهم هؤلاء "، القاضي " علي بن عبد العزيز الجرجاني " المتوفى سنة 392ه/1001م في كتابه " الوساطة بين المتنبي وخصومه "، الذي سلك مسلك " الآمدي "، فلا يُحَدِّدُ عناصر تصوره لعمود الشعر تحديدا صريحا، وإنما نتلمّس السبيل إلى ذلك، فقد ذكره في كتابه مرّة واحدة قال لعمود الشعر تحديدا صريحا، وإنما نتلمّس السبيل إلى ذلك، فقد ذكره في كتابه مرّة واحدة قال واستقامته، وتسلم السبق فيه لمن وصف فأصاب وشبّه وقارب، وبده فأغزر، ولمن كثرت سَوائِرُ أمياتِه، ولم تكن تعبأ بالتجنيس والمطابقة ولا تحفل بالإبداع والاستعارة، وإذا حصل لها عمود الشعر ونظم القريض .

وقد خرج الدّارسون من هذا النص بعناصر رأوا أن " الجرجاني " يعُدُّها مكونات عمود الشعر وهي: 1-شرف المعنى وصحته 2- جزالة اللفظ وإستقامته 3- المقاربة في التشبيه 4- الغزارة في البديهة 5- كثرة الأمثال السائرة والأبيات الشاردة "3، وإضافة إلى " عبد العزيز الجرجاني "، كان " للمرزوقي " دورا بَالِغًا في الكشف عن هاته العناصر وربطها بالجانب الأخلاقي لعملية التأليف،

<sup>1</sup> مُحَدِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 83.

الآمدي، الموازنة بين شعر أبي تمام والبحتري، تح أحمد صقر، دار المعارف، القاهرة، مصر، الطبعة الرابعة 1992م، ص426

 $<sup>^{3}</sup>$  أحمد بزيو، عمود الشعر، النشأة والتطور، مجلة الأثر، جماعة قاصدي مرباح، ورقلة، العدد2014/21م، ص $^{3}$ 

على غرار ما يراه " العمري " في قوله: " فهذه الصفات المزدوجة الاستعمال معياريا ( أخلاقيا ) ومنطقيا، هي نواة تصور " المرزوقي " وصورته "  $^1$  .

وقبل الخروج من هذا المبحث نستشهد بنص العمري الذي يشير من خلاله إلى كون النقد أصلا من أصول البلاغة العربية، حيث يقول: " يمكن أن نسمي هذا النقد، بقطع النظر عن زمنه، نقد ما قبل التأليف، أو ما قبل النظرية، أو النقد غير المنهجي في مقابل النقد المنهجي الذي اهتم به مندور مثلا (...) وينحصر هم هذا الاتجاه في استخراج المصطلحات والتعريف بحا معجما ومصطلحا، دون البحث في النسق النظري الذي تشتغل فيه، وقد لَعِب بعض الشيوخ من الأساتذة السلفيين، مثل " عبد الله الطيب المجذوب " ، دورا كبيرا في بذر التوجه في الجامعة المغربية (خاصة جامعة فاس)، وتقترن هذه النظرة التوثيقية المفتّة بنظرة سلفية تريد أن تجد كل شيء في المراحل الأولى لنشأة النقد العربي خاصة القرن الأول والثاني "2 .

وفي ختام هذا المبحث نقول: إنّ لنقد الشعر تأثير بالغ على نشأة البلاغة العربية، وقد حاول "العمري "أنّ يبرز مدى هذا التأثير ليدلّ من خلاله على صحة مذهبه في اعتبار النقد أوّل أصل من أصول البلاغة، مقسما عمله بين قسمين، قسم يتعلق بالقصيدة وحدها وما يكتنفها من غموض، أو خروج عن القاعدة، أو خلل فني، أو تعدّد المواضيع ... الخ، وقسم آخر يتعلق بالجانب البديعي للشعر العربي وعلاقته بالبلاغة، معتمدا في هذا القسم على كتاب الحماسة كأنموذج للدراسة والتحليل .

هذا وسوف نتناول في المبحث الموالي الأصل الثاني من أصول البلاغة العربية عند العمري، ألا وهو مجاز القرآن الكريم، الذي تناوله العمري تحت عنوان: البلاغة ومعيرية اللغة-مجاز القرآن.

## المبحث الثاني: البلاغة ومعيرية اللغة-مجاز القرآن:

نتعرّف من خلال هذا المبحث على المؤثرات الخارجية التي ساهمت في بلورة "الدرس البلاغي العربي "، وقد كان من أهمها "القرآن الكريم "، و"الشعر الجاهلي "، والعلاقة بين هذين العاملين المؤثّريْن، تكمُنُ في العدول عن القاعدة، وعدم قدرة البلاغيّين على معارضة هذا العدول في نفس

<sup>1</sup> مُحَدِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 83، 84.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 65

#### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند العمري

الوقت، بسبب قُدْسِيَّة القرآن الكريم من جهة، وأَسْبَقيَّة تلك القصائد للفترة التي وُضعت فيها القواعد اللغوية من جهة أخرى، وعلى هذا الأساس، فقد وُضِعَ الأمر في حيّز " الجاز " بالنسبة للقرآن، و " الضرورة الشعرية "، بالنسبة للشعر .

#### أ- مجاز القرآن:

والإعجاز في كلام الله تعالى أول ما يظهر، كان في الجانب البياني، لما للعرب من اهتمام منقطع بالنظير بالبلاغة والبيان، ثم توالت بقية أنواع " الإعجاز "، حتى أنّ بعض العلماء حَصَرُوا الإعجاز كُلَّهُ في البيان، ومنهم مَنْ رأى الإعجاز في مجالات عدّة، وهذا مَا ذَهَبَ إليه " صلاح عبد الفتاح " في قوله بأنّ " مِنَ العلماءِ منِ إكتفَى بالقول بالإعجازِ البيانيّ، ومنهُمْ مَنْ أضافَ لهُ وجوهًا أخرى تتعلَّق بمضامينِ القرآنِ وموضوعاتِهِ وحقائِقِه، فقال بالإعجازِ العلميّ، والإعجازِ الغيبيّ، والإعجازِ العلميّ، والإعجازِ النفسيّ، والإعجازِ العدديّ، والإعجازِ الطبيّ، والإعجازِ المؤسيقيّ، والإعجازِ الطبيّ، والإعجازِ المؤبّة، ومنهُمْ مَنْ قال بالإعجازِ بالصَرْفَةِ، ومنهُمْ مَنِ اعتبر السُنَّةَ معجزةً كثيرًا في كالقرآنِ، فقال بالإعجازِ في القرآنِ والسُنَّةِ، وإزدادَ الخلطُ في موضوعِ الإعجازِ وحقيقتِه كثيرًا في هذا الزمانِ "أ، وفي هذا إقرار بعجز المخلوق أمام قدرة الخالق في كل ميادين الحياة .

وبالنسبة للبلاغة العربية فإنّ الإعجاز فيها لا يتوقف عند الألفاظ التي عجزت العرب على تقليدها، وإنما يَتَعَدَّاهَا إلى الألفاظ التي لم تكُنِ العربُ أصلاً لِتَقْبَلَهَا، طالما أنها تَشُذُ عن القاعدة، لكنها وَجَدَتْ نَفْسَهَا مُجْبَرَةً على قبولها، لكونها جاءت ضمن كلام الله تعالى، فالعربُ هنا عجزت عن أمرين، عن رفض ألفاظ لا تراها تُوافق القواعد التي وَضَعَتْها، وعن تقليد هاته الألفاظ في حال

104

مسلاح عبد الفتاح الخالدي، إعجاز القرآن البياني ودلائل مصدره الرباني، دار عمار، عمان، الأردن، الطبعة الأولى، 1421 = 2000م، ص105.

#### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند العمري

أرادت تقليدها، وهذا النوع من الإعجاز، يُسَمَّى في الدراسات البلاغية، بالمجاز القرآني، فما المقصود بالمجاز؟ وما علاقته بالدرس البلاغي يا ترى؟ .

لقد جاء في " معجم التعريفات "، " لعلي الجرجاني " ، بأنّ المجاز " اِسمٌ أُريد به غير ما وُضع له، لِمُنَاسَبَةٍ بينهما، وهو " مُفْعِل " بمعنى " فاعل " ، مِنْ جَازَ إذا تعدّى، كالمولى سُمِّيَ بِهِ، لأنّهُ مُتَعَدِّ مِنْ مَحَلِّ الحقيقةِ إِلَى مَحَلِّ المجاز " أ، فمناط الأمر عنده يكمن في تحديد موقع الكلمة من الحقيقة، فكل ما تجاوز الحقيقة دخل في حيّز الكلام المجازي، وعلى هذا يستنبط التعريف الاصطلاحي لمفهوم المجاز، الذي أسهب فيه البلاغيون كثيرا، من أيام القزويني والسكاكي، وغيرهمها، إلى يومنا هذا .

ولقد ارتأينا أن نعتمد في الجانب الاصطلاحي على ما تبنّاه الباحث السعودي أحمد بن الصادق في تعريفه للمجاز إذ يقول: "المجاز الذي اصطلح عليه المتكلّمون عرّفوه بقولهم: هو اللفظ المستعمل في غير ما وُضع له أوّلا، وهو عندهم مبنيٌّ على وضعين، وضعٌ أوّلٌ، ووضع ثانٍ، ومعناه أنّ العرب اجتمعوا، فاتفقوا فيما بينهم على وضع معنى للفظ ثم استعملوا اللفظ لذلك المعنى، مثلا: " الأسد "، وضعُوهُ للحيوان المفترس، ثم استعملوه في هذا المعنى، وهذا يسمى بالوضع الأول، ثم اجتمعوا بعد ذلك، فوضعوا اللفظ معنى آخر، ثم استعملوا اللفظ لذلك المعنى، مثلا: استعملوا " الأسد " في الرجل الشجاع، وهذا يسمى بالوضع الثاني "<sup>2</sup>، وهذا التعريف قد بسَّطَ لنا مفهوم المجاز أكثر في توظيفه مثال " الأسد "، فكلمة " أسد " إذا انْتَزَعْنَاهَا مِنْ مَدُلُولِمًا اللغويّ، مفهوم المجاز أكثر في توظيفه مثال " الأسد "، فكلمة " أسد " إذا الشرَعْنَاهَا مِنْ مَدُلُولِمًا اللغويّ، الذي يعيش في الغابة، والموصوفُ بالشجاعة والإقدام، ثم الذي يشير إلى ذلك الحيوان المتوحش الذي يعيش في الغابة، والموصوفُ بالشجاعة والإقدام، ثم تُقَابِلُنَا مدلولاتٌ أخرى، تتبع هذا المدلول، شرط أنْ تكون هنالك علاقة ضمنيَّةٌ بينها، كالرجل الشجاع مثلا، وهذا ما يُعْنَى المجاز بدراسته حين ينقل لفظة ما من مدلول إلى مدلول آخر .

<sup>1</sup> على بن مُحَدَّ السيد الشريف الجرجاني، معجم التعريفات، تح: مُحَدَّ صديق المنشاوي، دار الفضيلة للنشر والتوزيع والتصدير، القاهرة – مصر، الطبعة الأولى، 2004م، ص: 169 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد بن مُجَّد بن الصادق، النجار، المجاز في لغة العرب، مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر، المدينة المنورة، المملكة العربية http://WWW.NOOR-BOOK.COM/ السعودية، 1435هـ، ص: 15، 16 . الرابط: كتاب المجاز في لغة العرب

ويقدّم لنا " الأزهر الزنّاد " طرحًا آخر يرى فيه أنّ " المعنى في " الخطاب المجازي "، يقوم على حَرَكَتَيْن، أولاهما يَحَكُمُها الوضع، أيْ وجهُ الحقيقة، وثانيتُهما يَحَكُمُها العقل، وتتوسّط القرائن لتغليب الأولى، فيخرُجُ الكلام مَخْرَجَ الحقيقة، أو لتغليب الثانية فيخرُجُ مَخْرَجَ المجاز، ففي مثال " الغليب الأولى، فيخرُجُ الكلام مَخْرَجَ الحقيقة، والوضع إلى المعنى الحقيقي، فإذا ما تَدَعَّمَ ذلك بالقرائن الحالية، إستقرّ الأمر في الحقيقة، وإن لم يكن ذلك عاد إلى " الفتاة ذات الوجه الصّبوح "، بتوسّط العقل الذي يعتمد القرينة المقامية المتمثلة في إطلال تلك الفتاة من النافذة، فيستقرّ الأمر في المجاز العقل الذي يعتمد القرينة المقامية المتمثلة في إطلال تلك الفتاة من النافذة، فيستقرّ الأمر في المجاز "أ، وفي طرح الزنّاد رؤية جديدة كشفت عن القرائن المتعارف عليها ضمنيا بين البشر، وما تَوَافَقَ عليه أبناء المنطقة الواحدة، على الفكرة الواحدة، فتكون رمزا لهم يتواصلون به، دون الحاجة إلى تفسير .

وعلى أيّ حال فإنَّ كُلَّ هاته التعريفات، قد أجمعَتْ على أنّ الجاز لا يكون إلا فيما هو مخالف للحقيقة، على أن يكون انطلاقه منها مباشرة، فمَنْ وَصَفَ الرجُلَ الجبان بأنه " أسد "، لا يكون كلامه مجازيًا، لعدم وجود علاقة بين الأسد وصفة الجبن، ومَنْ وَصَفَ المرأة القبيحة بالشمس لا يكون كلامه أيضا مجازيا لعدم وجود علاقة بين ضوء الشمس ووجه تلك المرأة، إلا أنْ يكون كلامه على سبيل التَّهَكُم والسُّخرية .

وهذا كله عن المجاز في لغة العرب، وقد أخذنا منه أمثلةً عرفنا مِنْ خلالها ما المقصود به، ولكن ماذا عن المجاز في القرآن الكريم؟ ما مفهومه؟ وما الذي يفرّق هذا المجاز عن المجاز اللغوي؟ ثم ما علاقته بالدرس البلاغي العربي يا ترى؟ .

لعل أوّل مَنْ كتب في أساليبِ الخطابِ، وأفانِينِ البيانِ القرآنِ "، هو العالم اللغوي، أبو عبيدة معمر بن المثنى، في " مجاز القرآن "، وقد نوّه " مُحَلَّد فؤاد " مُحَقِّقُ الكتاب، بأنَّ مفهوم " مجاز القرآن " عند " أبي عبيدة "، قد أخذ أبعادا أخرى، جَمَعَتْ بين الشرح، والتفسير، والحديث عن غريب القرآن، والتأويل وغير ذلك، حيث يقول: " ومهما كان الأمر فإنّ أبا عبيدة يستعمل في تفسيره للآيات هذه الكلمات " مجازه كذا "، و" تفسيره كذا "، و" معناه كذا "، و" غريبه"، و" تقديره "،

106

<sup>1</sup> الأزهر الزنّاد، دروس البلاغة العربية، نحو رؤية جديدة، المركز الثقافي العربي للنشر والتوزيع، بيروت- لبنان، الطبعة الأولى 1992م، ص: 44.

#### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند العمري

و" تأويله"، على أنّ معانيها واحدة أو تكاد، ومعنى هذا أنّ كلمة " مجاز " عنده عبارة عن الطرق التي يسلكها القرآن في تعبيراته، وهذا المعنى أعمّ بطبيعة الحال من المعنى الذي حدّده علماء البلاغة لكلمة " المجاز " فيما بعدُ " أ، ومن هنا جاء اهتمام " مجَّد العُمري " بمجاز " أبي عبيدة "، في البحث عن معيرية اللغة العربية، لذلك فهو يَعُدُّهُ " أقدمَ وأوسعَ محاولةٍ لِمَدِّ الجسور بين النص القرآني والعربية، عبر النص الشعري، وتقاليد القول العربي " أ، كما يرى بأنّ " إشكالات المجاز عند " أبي عبيدة " تندرج ضمن خمسة عناصر هي: أ – تداخل الضمائر وتبادلها المواقع، ب – إختلاف أوجُهِ الإعرابِ والقراءات، ج – استعمالُ اللفظ في غيرٍ موقِعِهِ المتوقَّع ومخالفة ظاهرِ القول، د الزيادة والنقصان في تركيب الكلام، ه – النقل والإلحاق الدلالي " أن مقدّما أمثلة قرآنيّة عن كلّ عنص .

1- تداخل الضمائر وتبادُها المواقع: ومثاله من القرآن الكريم قوله تعالى: وَٱلْمَلَتِهِكَةُ بَعْدَ ذَالِكَ طَهِيرً ﴿ وَالْتَحْرِيمِ:04]، فجاءت " ظهير "، في موضع " ظُهَرَاء "، والعكس هو الصحيح، لأنّ الملائكة " جمع "، وليست " مفرد "، والوجه البلاغي عند أبي عبيدة هو " المجازات المرسلة " 4.

2- اختلاف أوجه الإعراب والقراءات: ومثاله من القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقَةُ فَاَقَطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا [المائدة:38]، فالتخريج عند أبي عبيدة، هو ما يتعلق بالرفع والنصب، أي اختلاف القراءات بين الرفع (السارقُ والسارقةُ)، والنصب (السارقَ والسارقَ والسارقَ أَلَّسَارِقَ عَلَى الرفع (السارقُ والسارقُ عَلَى الرفع (السارقُ والسارقُ عَلَى الرفع (السارقُ والسارقُ والس

3- اِستعمالُ اللفظ في غيرِ موقِعِهِ المتوقَّع ومخالفة ظاهرِ القول: ومثاله قوله تعالى: وَهَادِهِ ٱلْأَنْهَارُ يَجَرِى مِن تَحْتِى ۖ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ۚ أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِّنْ هَاذَا ٱلَّذِي هُوَ مَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ۚ [الزخرف: 51]، ومجازه بل أنّ خير من هذا الذي هو مهين، فاستعمل الحرف في غير موقعه 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أبو عبيدة معمر بن المثنى، مجاز القرآن، تح: مُجَّد فؤاد سزكين، مكتبة الخانجي، مصر، الطبعة الأولى، 1484هـ/1954م، ص: 19 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نُحِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 94.

<sup>3</sup> نفسه، ص: 97

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص: 96 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> نفسه، ص: 98 .

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> نفسه، ص: 99 .

#### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند العمري

4- الزيادة والنقصان في تركيب الكلام: ومثاله قوله تعالى: ﴿ أُولَىٰ لَكَ فَأُولَىٰ ﴾ [القيامة:34]، حيث تظهر هنا زيادة ناجمة عن تكرار لفظة أولى أ

5- النقل والإلحاق الدلالي: ومثاله قوله: ﴿ وَلاَ تُصَعِّرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ [لقمان:34]، والنقل هنا يظهر في لفظة الصعر، التي هي داء يأخذ البعير، لكنها نقلت إلى الإنسان <sup>2</sup>.

ولقد صنّف " العمري " " الجاز " عند " أبي عبيدة " إلى صنفين هما:

1- القسم الأول: مجازاتٌ عبارة عن إشكالاتٍ ذاتِ طبيعةٍ تاريخيَّةٍ، تتعلَّق بتطوُّرِ اللغة معجمًا ولهجات وتقنياتِ كِتابَة، وهي إشكالاتُ أمْكَنَ تجاوُزُها عن طريق تفسيرِ المُفردات والمُقارَنَة، ثم الاختيار بين اللهجات وضبط تقنيات الكتابة.

2- القسم الثاني: مجازاتٌ نصيَّةٌ، أي أنها تدخل في نسيج النص، وتُسافِر معه عبر تاريخه، وتُفْسِحُ المجالُ واسعًا للمؤوَّل، وهي تنقسم إلى: مجازات تثير إشكالات داخل البناء النحوي، ومجازات تتعلق بنقل الدلالة ومخالفة المعنى لظاهر القول، وإلحاق العوالم والمفاهيم بعضها ببعض "3.

فالقسم الأول يُقصدُ به ما تواضع الناس عليه في لغة ما، ومثل هذا أغلب ما يكون في الأمثال والحكم، فهي غير معني بالقواعد البلاغية، بقدر ما هي معنية بتكرار نفس الظاهرة، لتُذكّر بالكلام نفسه الذي قيل في زمن مضى .

وأما القسم الثاني، فإنه معنيُّ بالمجازات المدروسة التي وضعها علماء البلاغة، والتي يستعان بها في الاستشهاد، وهي التي تعنينا في هاته الدراسة .

ب- الضرورة الشعرية بين العيب والمزية: من المعلوم أنّ هنالك التزامات تُفرَضُ على ناظم الشعر، والتي تندرج ضمن الوزن والقافية، والروي، وهاته التزامات لا يخلو منها أيّ شعر مهما كان، عموديّا، أو حرّا، أو شعرا منثورا، وقديما عُرّف الشعر بأنه " القولُ الموزون المقفّى الدّال على

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 100

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 101 .

<sup>3</sup> نفسه، ص: 105 .

#### الفصل الثاني: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند العمري

معنى "1، وقد يخطئ البعض من الناس حين يَرَوْنَ في الشعر الحرّ مدعاةً للتنصُّل مِنْ سيطَرَةِ القافية والروي، بدعوى أنّ مِثْلَ هذا الشِّعْرِ غيْرُ معنيٍّ بحما، وهذا في اعتقادنا رأيُّ مجانب للصواب، فالشعر الحرّ معني هو الآخر بالروي، وبالقافية، والوزن، كحال الشعر العمودي، إلا أنه يتميز بحرية التنقل من روي لآخر، ومن قافية إلى أخرى، فحريّته في التغيير لا في التنصّل، وإلا لما كان شعرا، ولما كان هناك فرق بينه وبين النثر.

وفي الحالة التي يضطر فيها الشاعر إلى مخالفة الالتزامات المفروضة عليه، فإنّ قصيدته، أو البيت الواحد منها، أو حتى اللفظة الواحدة، توضعُ في إطار " الضرورات الشعرية "، التي تيستر له المُضِى قُدُمًا في بناء القصيدة، وتمنح له رخصة استثنائية لا تُمنح للناثر .

ومن النادر جدّا أن نجد شاعرا عربيا، قديما كان أو حديثا، لم يضطرّ إلى مخالفة القواعد العروضية، اللهم إلاّ ما كان من فحول الشعراء الأوائل، ك " امرئ القيس بن حجر الكندي "، ومَنْ كان على شَاكِلَتِهِ من الشُّعَرَاءِ، وهذا ما يدلّ على أهمية وجود الضرورات الشعرية في القصيدة العربية، فما المقصود بالضرورات الشعرية من حيثُ اللغةُ والاصطلاحُ يا ترى؟ .

في " معجم التعريفات "، لعلي الجرجاني عُرّفت " الضرورة بأنها تلك التي يُحكم فيها بضرورة شبوت المحمول للموضوع، أو بضرورة سَلْبِهِ عنه ما دام ذات الموضوع موجودة (...) والضرورة مشتقة من الضّرر، هو النازل مما لا مدفع له "2، وكون الضرورة مشتقة من الضّرَرِ، في المعنى المعجمي، فإنّ هذا يوحي بأنّ الشاعر حين يضطر إليها يكونُ قد تضرّر تلقائيا مِنْ وجودها، بقدر ما تتضرّر قصيدته، على الرغم مِنْ أنها كانت بمثابة رخصة له في مخالفة القاعدة العروضية، وهذا الأمر يعدّ من المفارقات العجيبة التي لا تخلو الحياة منها، إذْ كيف يتضرّر المرء من حضور شيء ما، ويتضرّر من غيابه أيضا؟ .

وفي " المعجم المفصّل "، لإيميل يعقوب، جاء مفهوم " الضرورات، أو الضرائر، أو الجوازات الشعرية، بكونها رُخصا أُعطيت للشعراء دون الناثرين، في مخالفة قواعد اللغة وأصولها المألوفة، وذلك بهدف استقامة الوزن وجمال الصورة الشعرية، فقيود الشعر عدّة، منها الوزن، والقافية،

<sup>1</sup> ينظر: قدامة بن جعفر، نقد الشعر، ص: 53.

 $<sup>^{2}</sup>$ علي الجرجاني، معجم التعريفات، ص: 117 .

#### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند العمري

واختيار الألفاظ ذات الرنين الموسيقي والجمال الفّني، فيضطرّ الشاعر أحيانا، للمحافظة عليها، إلى الخروج على قواعد اللغة من صرف ونحو وما إليها "أ، وهذا التعريف مِنْ شَأْنِهِ أَنْ يوسّع نطاق الضرورة الشعرية لتشمل كل قواعد اللغة فضلا عن القواعد العروضية، ومنه يكون الشاعر على سعة من أمره يعبّر عن أحاسيسه كيفما شاء .

والذي ذهب إليه "إيميل يعقوب "، هو نفسه ما ذهبت إليه الباحثة الجزائرية مباركة خقاني، حين عَرَّفَتِ الضرورة الشعرية بكونها مصطلحا " يطلقه النحاة والنقاد العرب القدماء على العديد من الظواهر اللغوية المختلفة، التي نجدها موزّعة مبثوثة في أبواب النحو والصرف معا، وكذلك في كتب النقد الأدبي القديم، فقد ظنّ النحاة والنقاد أن الوزن والقافية في الشعر يُلجئان الشاعر إلى ارتكاب ما هو غير مألوف في النظام اللغوي "2.

ومن خلال هذه التعريفات نجد أنّ الضرورة الشعرية قد تنقّلت من التحرّر من التزامات الوزن والقافية، إلى التحرر من التزامات القواعد اللغوية ككل، لتُصْبِحَ عبارة عن مُتَنَفَّسٍ يَجِدُ فيه الشاعر فُسْحَةً في تبرير هاته المخالفة، وهذا التنقّل الملحوظ هو الذي نوّه به مُجَّد العمري في اعتباره أنّ التحرّر " يمتد من التصرّف في الكلمة بحذف جزء منها، إلى تعقيد العلاقات الدلالية بالتقديم والتأخير والحذف والإبدال عبر التصرّف في الأوجه الإعرابية، ويتم ذلك كله ضمن مفهوم التوسع في اللغة بما يقتضيه الإنجاز ويسيغه الحمل والإلحاق عن طريق التشبيه والتوهم، وغير ذلك من الآليات التي تشغلها الذات والأعراف الفنية للشعر والخطابة، ويكون ذلك وفق آليتين هما: الإرجاع عن الأصل كفك الإدغام، مثل: ضننوا في ضنّوا، أو الحمل والتشبيه، مثل: تشبيه إذا به إن الإرجاع عن الطرح يكشف العمري عن أبعاد الضرورات الشعرية التي تشمل الجانب المعجمي، والدلالي، والبلاغي، وحتى ما يتعلّق بالأعراف الفنية للشعر والخطابة، وبوصولها إلى هذين المجالين والدلالي، والبلاغي، وحتى ما يتعلّق بالأعراف الفنية للشعر والخطابة، وبوصولها إلى هذين المجالين

<sup>1</sup> إيميل بديع يعقوب، المعجم المفصّل في علم العروض القافية وفنون الشعر، دار الكتب العلمية، بيروت- لبنان، الطبعة الأولى، 1411هـ-1991م، ص: 304.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مباركة خقاني، التحريف اللغوي في الشعر العباسي، رسالة ماجيستير، إشراف: د. أحمد جلايل، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، السنة الجامعية، 2004-2005م، ص: 70 .

<sup>3</sup> مُحِد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 120.

### الفصل الثاني: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند العمري

(الشعر والخطابة) ، تكون قد دخلت في حيّز الدراسات البلاغية، فالبلاغة عند العمري، تجمع بين الشعر والخطابة، ولا تلغى أحدهما لحساب الآخر .

من هنا تصبح "الضرورة الشعرية "، عاملا مُهِمًّا في " معيرية اللغة العربية "، بالإضافة إلى مجاز القرآن الكريم الآنف الذكر، كما أنّ لهما تأثيرا بالغا في تطوُّرِ الدراسات البلاغية، الذي تعكسه أعمال أولئك البلاغيين الذين حاولوا الإبانة عن جمالية النص القرآني والدفاع عن شذوذ البيت الشعري، ما أسهم في اكتشاف فنون بلاغية جديدة، وهو ما نستشفه من قول العمري: " وقد استثمر مجموعة من الأصوليين واللغويين مفهوم المجاز والضرورة الشعرية، في بناء نظريات جديدة في اللغة، ك" شجاعة العربية "، التي نجدها عند إبن جني، وقد " جعل المجاز يغطي جميع المقولات التي تؤطر الضرورة من زيادة وحذف وتقديم وتأخير وتحريف "أ، وهذا ما يدلّ على أهمية المجاز والضرورة الشعرية بالنسبة للدرس البلاغي العربي، وفي وضع الأسس الأولى لهذا الدرس، حتى أنّ العمري نفسه، وضع الضرورة والمجاز القرآني في مرتبة موازية لمرتبة الحاكم للدولة الإسلامية في القرون الأولى، حيث يقول: " يمكن اعتبار الفترة الممتدة بين منتصفي القرنين الأول والثاني المهجريين، فترة البحث عن معيارٍ للغة، معيارٍ يستوعب الشتات اللهجي والتنوع النصي كما المتوعبت الخلافة أو شاءت أن تستوعب الشتات القبلي والطائفي" في وهذه المقارنة التي وضعها المعري كفيلة بتبيان دور الضرورة والمجاز القرآني .

لقد أفرزت الدراسات التي تناولت موضوعا المجاز القرآني والضرورة الشعرية، إلى البحث في الإعجاز القرآني، وذلك لما للموضوعين من تداخل كبير، كنّا قد نوّهنا به في بداية هذا المبحث، وهذا البحث كان له انعكاس إيجابي على الدرس البلاغي، إذ دفع به دفعة قوية نحو التأليف، ما جعل العمري يعتبر الإعجاز القرآني أصلا ثالثا من أصول البلاغة العربية .

#### المبحث الثالث: من تبرير المجاز إلى بيان وجه الإعجاز:

إنّ موضوع " الإعجاز القرآني " من بين أهم العوامل التي أثّرت على مسار البلاغة العربية، وساهمت في بلورة درسها، وهو يقترب إلى حدٍّ كبيرٍ مِنْ موضوع " المجاز " الذي عرفناه في المبحث

<sup>1</sup> مُحَدِّ العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 127.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 87

السابق، ويمكن القول إنّ الاختلاف بين موضوعي " المجاز " و" الإعجاز "، من الصعب إبرازُهُ لِمَا بين الموضوعيْن مِنْ تداخُلِ .

ولقد كُنَّا أشرْنَا فِي المبحث السَّابق إلى أنواعٍ مِنَ الإعجازِ القرآنيِّ، وقُلنا بأنَّ أَهمَّهَا هو الإعجاز البياني "، لِكَوْنِهِ جَاءَ خَادِمًا للبلاغة العربيَّةِ، ولِكَوْنِهِ أَيْضًا مِنَ المزايا التي تَمَتَّعَ كِمَا المجتمع العربي قَبْلَ الإسلام، فجاءت معجِزةُ النبي عَلَيْ معجِزةً بيانيَّةً في ظَاهِرِهَا، وهكذا كان الحالُ عَلَى مَرِّ السِّنين، فمعجزةُ كُلِّ نَبِيٍّ مُرْسَلٍ مما يُحسِنُهُ قومُهُ، فَعَلَى سَبِيلِ المثِالِ، فِي عهد سيّدنا مُوسى عليه السلام ، كان السِّحْرُ مِنْ العُلومِ السَّائدة، فجاءت مُعْجِزَتُهُ فِي أَنْ أَدْهش سَحَرَةَ فرعونَ بِعَصَاهُ، التي تَحَوَّلَتْ في لَمْح البصرِ إلى ثُعْبَانٍ يَلْتَهِمُ مَا سَحروا أعين الناسِ بِهِ، قال الله تعالى: وَجَآءَ ٱلسَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُواْ إِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَخْنُ ٱلْغَلِبِينَ ، قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ لَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ، قَالُواْ يَعْمُوسَى إِمَّا أَن تُلِّقِيَ وَإِمَّآ أَن نَّكُونَ خَنُ ٱلْمُلَّقِينَ ﴿ قَالَ أَلْقُوا ۗ فَلَمَّآ أَلْقَواْ سَحَرُوۤاْ أَعْيُنَ ٱلنَّاسِ وَٱسۡتَرْهَبُوهُمۡ وَجَآءُو بِسِحْرِ عَظِيمِ ﴾ وَأُوحَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰٓ أَنْ أَلْق عَصَاكَ ۖ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ ﴿ [الأعراف:113-114-115-115]، وقدْ ذَكرَ الحافظ إبْنُ كثيرٍ في " البداية والنهاية "، هاته القصة قائلا: " وذلك أنّ مُوسى عليه السلام، لَمَّا تَقَدَّمَ وأَلْقَاهَا، صارَت حيَّةً عظيمةً ذاتَ قَوائِمَ، وَعُنُقِ عَظِيم، وشَكْل هائِل مُزْعِج، بحيثُ إِنَّ النَّاسِ انْحَازُوا مِنْهَا، وَهَرَبُوا سِرَاعًا، وتَأَخَّرُوا عَنْ مَكَانِهَا، وأمَّا السَّحَرَةُ فَإِنَّهُمْ رَأُوْا مَا هَاهَمُ وحيَّرَهُم فِي أَمْرِهِمْ، وإطَّلَعُوا عَلَى مَا لَمْ يَكَنْ فِي خَلَدِهِمْ، وهنالك تَحَقَّقُوا بِمَا عنْدَهُم مِنَ العِلمِ أنَّ هذا ليْس بِسِحرٍ، وكشَفَ الله عَنْ قُلوكِمْ غِشاوةَ الغَفْلَةِ، وَأَنَابُوا إلى ربِّهِم وَخَرُّوا لَهُ ساجدِينَ "1، وهذا مثَالٌ واحدٌ عَنْ طبيعَةِ المُعجزاتِ التِي عُرِفتْ فِي زَمَنِ مَا قَبْلَ بِعْثَةِ رسول الله عَلَيْ ، التي اِنتَهَتْ بانتقالِ أصْحَاكِمَا إِلَى الرَّفِيقِ الأعلى، بخلاف المُعجِزَةِ القرآنيَّةِ الخالِدةِ .

وَلَوُبَّمَا يَزْعُمُ البعضُ بأَنَّهُ قَدْ كَانَ لبَعْضِ الأنْبِيَاءِ مَا كَانَ لِنَبِيِّنَا عَلَيْقٍ، مِنْ كُتُبٍ مُنَوَّلَةٍ، كالتوراة والإنجيل، وَكَانَ لِنَبِيِّنَا أيضا، مَا كَانَ هَمُ مِنْ مُعْجِزَاتٍ حِسِيَّةٍ، كانْشِقَاقِ القَمَرِ، وقصَّةِ الإسْرَاءِ والمِعْرَاجِ، وما إلى ذلك مِنَ المعجزاتِ، فما الذي يميِّزُ معجزة النبي مُحَدِّد عَلِيْ عَنْ غَيرِها مِنْ مُعجزاتِ الأنبياء والرسل؟ .

112

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير، البداية والنهاية، المجلّد الأول، تح: عماد زكي البارودي، خيري سعيد، دار التوفيقية للتراث، القاهرة- مصر، سنة الطبع، 2011م ص: 274 .(نسخة ورقية)

### الفصل الثاني: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند مُحدَّد العمري

والجوابُ عَلَى هذا السؤال يَكْمُنُ فِي أَنَّ مُعْجِزَةَ القُرآنِ الكَرِيمِ اِنفَرَدَتْ بِخُلُودِهَا عبر الزَّمَنِ، وعدَم القُدرةِ عَلَى تحريفِهَا، قال تعالى في إِنَّا خَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَمَ لَعَظُونَ في [الحجر:09]، بالإضافَة إِلَى تَوَالِي الاكتشافاتِ العِلمَيِّةِ المؤكِّدةِ لما جاء بِهِ القرآنُ الكريمُ، فِي شَتَّى الميادِينِ، ما أَدَّى إِلَى تَنَوُّعِ الإعجازِ بينَ عِلْمِيِّ، ونَفْسِيٍّ، وغيرِ ذَلكَ مِنَ الأَنْوَاعِ التي ذَكَرَنَاهَا فِي المبحَثِ السَّابِقِ .

وإذا كان الإعجَازُ القُرْآنِيُّ على هَاتِهِ الأهميَّةِ البَالِغِةِ، فَقَدْ أَصْبَحَ مِنَ الضَّرُورِيِّ الآنِ أَنْ نُشِيرِ إلى مَفْهُومِهِ اللَّغويِّ والاصطلاحِيِّ، قَبْلَ النَّفَاذِ إلى دراسةِ العُمَرِيِّ لَهُ، فَما مفهُومُ الإعجازِ يَا تُرَى؟

جاء في "اللسان "، بأنّ الإعجاز هُو مِنْ العَجْزِ، و"العجزُ: نقيض الحزم، عَجَزَ عَنِ الأمرِ يَعْجِزُ، وعَجَزُ، وعَجَّزَ، وعَجَّزَ، وعَجَّزَ فُلاَنٌ رَأَيَ فُلاَنٍ، إذا نَسَبَهُ إلى يَعْجِزُ، وعَجَزْتُ فُلانًا، إذا أَلْفَيْتَهُ عاجِزًا؛ والمُعجِزَةُ، خلافِ الحَرْم، كأنه نَسَبَهُ إلى العَجْزِ، ويقال: أَعْجَزْتُ فُلانًا، إذا أَلْفَيْتَهُ عاجِزًا؛ والمُعجِزَةُ، والمَعْجَزَةُ: العَجْزُ (...) ومعنى الإعجاز: الفَوْتُ والسَّبْقُ، يقال: أعجَزَنِي فلانٌ أي فاتني، ومنه قول الأعشى:

# فَذَاكَ وَلَمْ يُعْجِزْ مِنَ المَوْتِ رَبَّهُ وَلَكِنْ أَتَاهُ المَوْتُ لاَ يَتَأَبَّقُ <sup>1</sup>

وقال الليث: أعجزَني فُلانٌ، إذا عجزتُ عن طَلَبه وإدراكِه. والمُعْجِزَةُ: واحدةُ معجزاتِ الأنبياء عليهم السلام "2، ونحن نرى أنّ هذا التعريف قد حمَل بين طيّاته مجموعة مِنَ الدّلالات التي تجتمع في فكرةٍ واحدةٍ وهِيَ العَجْزُ عَنِ القِيَامِ بأمْرٍ مَا، حتى وإنِ اسْتُنْفِدَتْ كُلُّ الإمكاناتِ المتوفِّرةِ، ومثّلُ هذا هو الذي ينال المرءَ حِينَ يُحاوِلُ عَبَتًا أنْ يُعانِدَ الفطرةَ السّليمَةَ التِي فَطرَ الله النّاسَ عليها، وهي فطرَةُ الإيمانِ بالله تعالى، والتصديقِ بمعجزاتِ رُسُلِهِ عليهم السلام.

وعلى هذا الأساس فإنَّ المعجزة أو الإعجاز، في اعتقادنا، لم تكن نابعةً مِنْ أَمْرِ النَّبِيِّ وَحْدَهُ، أو الله عز وجل، بل كان للعصاة فيها دَوْرٌ، ذلك أَنَّهُمْ عَارَضُوا المنهجَ القويمَ والفطرةَ السَّلِيمة، حتى أنّ منهم مَنْ طَالَبَ الأنبياءَ أنْ يأتُوهُمْ بالمعجِزَاتِ عَلنًا، في صورةٍ من التعجرفِ والتطاول على الله وعلى أنبيائه، في وَقَالُواْ لَن نُوْمِرَ لَكَ حَتَىٰ تَفْجُرَ لَنَا مِنَ ٱلأَرْضَ يَلْنُوعًا في أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةُ مِن

<sup>1</sup> ديوان الأعشى الكبير، ميمون بن قيس، تح: د. مُحَدّ حسين، مكتبة الآداب، الجماميز، ب، ط، ب، ت، ص: 33 .

ابن منطور، لسان العرب، المجلد السادس، تح: نخبة من السادة الأساتذة المتخصّصين، دار الحديث، القاهرة –مصر، سنة الطبع، 1434هـ –2013م، ص: 97، 98. (نسخة ورقية)

## الفصل الثاني: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند مُحِدَّ العمري

خَيلٍ وَعِنَبٍ فَتُفَجِّر ٱلْأَنْهَرَ خِللَهَا تَفْجِيرًا ﴿ أَوْ تُسْقِط ٱلسَّمَآءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تَأْتِي بِٱللَّهِ وَٱلْمَلَيْكَةِ قَبِيلاً ﴿ وَيَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِّن زُخْرُفٍ أَوْ تَرْقَىٰ فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَن نُّوْمِنَ لِرُقِيّكَ حَتَّىٰ تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتَنبًا وَٱلْمَلَيْكَةِ قَبِيلاً ﴿ وَلَا يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِّن زُخْرُفٍ أَوْ تَرْقَىٰ فِي ٱلسَّمَآءِ وَلَن نُوْمِنَ لِرُقِيّكَ حَتَّىٰ تُنزِّلَ عَلَيْنَا كِتَنبًا نَقُلُوا مِنْ نَقْرَوهُ وَلَا يَسُولاً ﴿ وَالْمَالِ وَالْمَا رَسُولاً ﴿ وَالْمَلَيْكِ مَن اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مِعْجِزَةٍ مِنَ القَرآن الكريم "، لأنه أول الأمْرِ لمَا كَانُوا بحَاجَةٍ إلى مُعجِزَةٍ، عَدَا مَا تَعَلَّقَ بَعجزة نبينا عَلَيْ أي " القرآن الكريم "، لأنه جاء بالموازاةِ مَعَ ظهورِه عَلَيْهُ ، بل وكان الوحيُ مُؤيِّيدًا لَهُ فِي كُلِّ فترةٍ مِنَ الفَتَرَاتِ التي مَرَّ بَها، وهذا أمرُ آخرُ يميِّزُ مُعجِزَة القرآن عَنْ غيرها مِنَ المعجزات .

وفي القرآن الكريم ذُكِرتْ لفظة " الإعجاز " في عدة مواضع، كقوله تعالى: ﴿ وَلا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَبَقُواْ ۚ إِنَّهُمْ لَا يُعْجِرُونَ ﴿ [الأنفال:53]، التي فسرها " القرطبيُ " بقوله: " قوله تعالى: وَلا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَبَقُواْ أَي: مَنْ أَفْلَتَ مِنْ وقعة بدر سَبَقَ إلى الحياة، ثم استأنف، فقال: إنَّهُمْ لَا يُعْجِزُونَ أي: في الدنيا، حتى يُظفرك الله بحم، وقيل: يعني في الآخرة، وهو قول الحسن "أ، والمعنى الذي أراده القرطبي من خلال هذا التفسير، يقارب إلى حد كبير التعريف اللغوي للإعجاز، فالذين أفلتوا من كفار قريش في معركة بدر الكبرى، لن يعجز عنهم النبي الله، وهم محاسبون لا ربب، إنْ في الدنيا أو الآخرة، إلا من تاب منهم، فإن الله يتوب عليه، قال تعالى: ﴿ فَمَن تَابَ مِنْ الله يَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَ الله يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ الله عَفُورُ رَّحِيمُ ﴿ [المائدة:39] .

هذا عن الجانب اللغويّ، وأما في الاصطلاح، فإننا قد وَجَدْنَا للإعجاز القرآني تعريفاتٍ عديدةٍ لأكثرَ مِنْ عالِم أو باحث، لعل أهمها هو تعريف مصطفى صادق الرافعي الذي ذهب فيه إلى أنّ " القرآن مُعْجِزٌ بالمعنى الذي يُفهَمُ مِنْ لفظِ الإعجازِ عَلَى إطلاقِه، فهُو أمْرٌ لا تبلُغُ مِنْهُ الفِطْرَةُ الإنسانيَّةُ مبلغًا، وليسَ إلى ذلك مأتى ولا جهة، فهو معجِزٌ في تاريخه دون سائرِ الكتب، ومُعْجِزٌ في أثرِهِ الإنساني، ومُعجزٌ كذلك في حقائقه، وهذه وجوه عامة لا تخالف الفطرة الإنسانية في شيء "2، وهذا التعريف قد أخذ منحى عقليا منطقيّا، فهو لم يتناول الأحداث التي تكلّم عنها القرآن وصدّقها الزمان، ولا غير ذلك من المعجزات، ليتّخذا دليلا، يعتدّ به، وإنما عمل على حسم القرآن وصدّقها الزمان، ولا غير ذلك من المعجزات، ليتّخذا دليلا، يعتدّ به، وإنما عمل على حسم

<sup>1</sup> أبو عبد الله مُحَّد بن أحمد بن أبي بكر القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، المجلّد العاشر، تح: عبد الله بن عبد المحسن التركي، ومُحَّد رضوان عرقسوي، وماهر حبّوش، مؤسسة الرسالة، بيوت– لبنان، الطبعة الأولى، 1427هـ/2006م، ص: 53 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مصطفى صادق الرافعي، إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، دار الكتاب العربي، بيروت- لبنان، الطبعة التاسعة، 1393هـ/1973م، ص: 156.

#### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند حُمَّ العمري

المسألة من أوّلها، في كون القرآن معجز على الإطلاق، تبعا للفطرة فكلّنا نعلم في قرارات أنفسنا بأنه معجز، وأنه لا ينبغي لبشر أن يفتريه مهما كان .

أما " ابن قتيبة " فإنّ الإعجاز عنده يأتي في الجانب البيان، وهو متعلّق بالمجاز، لكون العرب، الأُمَّةَ الأكثرَ إهتِمَامًا بالبيان مِنْ بَيْنِ كُلِّ الأُمم، وهذا يَعْضُدُ الفكرة التي كنا قَدْ طرحناها في بداية هذا المبحث، حيث يقول: " وإنما يعرِفُ فضلَ القرآن مَنْ كثُرَ نَظَرُهُ، واتَّسَعَ علمُهُ، وفَهِمَ مَذَاهِبَ العَرَبِ وافتنَانَهَا فِي الأسَالِيبِ، وما خصَّ الله به لُغتَهَا دُونَ جَمِيعِ اللُّغَاتِ، وقد أراده الله لنبيّه، لإقامة الدليل على نبوّيته، فجعله عَلَمَهُ، كما جعل علمَ كلِّ نبيّ مِنَ المرسَلين مِنْ أشبَهِ الأمورِ بما في زمانِهِ المبعوثِ فِيهِ، فكان لموسى فَلْقُ البَحْرِ، وكان لعيسَى إِحْيَاءُ الموتى، وكان لحمد الكتاب الذي لو آجْتَمَعَتِ آلْإِنسُ وَآلَجِنُ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَنذَا آلَقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ الكتاب الذي لو آجْتَمَعَتِ آلْإِنسُ وَآلَجِنُ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَنذَا آلَقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ الكتاب الذي لو آجْتَمَعَتِ آلْإِنسُ وَآلَجِنُ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَنذَا آلَقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ الكتاب الذي لو آجْتَمَعَتِ آلْإِنسُ وَآلَجِنُ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَنذَا آلَقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ المَائِقِ وَلَوْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ يقولُ المُعْمِلُ طَهِيرًا هَ وَالْمَن عَلَى أَن يَأْتُواْ القرآن عند " ابن قتيبة "، يكمن في الجانب البياني، وفي المجاز بشكل خاص، كما أنه يشير إلى أنّ الإعجاز في المجاز وإنما يشير إلى أنّ الإعجاز في المجاز وإنما يشير إلى أنّ لا يعرف فضل القرآن وإعجازه إلا من عرف أفانين الخطاب العربي .

وعند الباقلاني يتمحورُ الإعجازُ حول ثلاثةِ مفاهيمَ، "أحدُها يتضمّنُ الإخبارَ عَنِ الغيوبِ، وذلك مما لا يَقْدِرُ عليه البشرُ، ولا سبِيلَ لهم إليه، فَمنْ ذلك ما وعد الله تعالى نبيّه عليه السلام، أنّه سيُظْهِرُ دينَهُ على الأديان، وَفَعَلَ ذَلِكَ؛ والثاني، أنّه كان معلوما مِنْ حَالِ النبي عَلَيْ، أنّه كان أمّيا لا يكتب، ولا يُحسن أنْ يقرأ؛ والثالث، أنّ القرآن بديع النظم، عجيب التأليف، متناه في البلاغة إلى الحدّ الذي يُعلم عجزُ الخلق عنه "2، وفي هذا الرأي يجعل الباقلاني من الإعجاز البلاغي جزءا واحدا، من الإعجاز القرآني، ويضعه في المرتبة الأخيرة، مقدّما عليه، المعرفة بالغيبيات، وأمية النبي على وهما المصدران الأوّلان اللذان يؤخذ عنهما في البلاغة، والنحو، فضلا عن معرفة الحلال والحرام.

<sup>1</sup> ينظر: ابن قتيبة، تأويل مشكل القرآن، تح: السيد أحمد صقر، مكتبة دار التراث، القاهرة- مصر، الطبعة الثانية، 1323هـ/1973م، ص: 12 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: أبو بكر مُحُدّ بن الطيب الباقلاني، إعجاز القرآن، دار المعارف، مصر، الطبعة الأولى، 1971م، ص: 33، 34، 35

#### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند مُحِدَّ العمري

والفرق بين رأي " ابن قتيبة " ورأي " الباقلاني "، يرجع إلى أنَّ ابنَ قتيبة كان يهدفُ إلى الدفاع عن بلاغة القرآن، وقدْسيَّتِهِ، في حينِ كان الباقلاني يهدف إلى إثراء الدرس البلاغي عامّة، والإعجاز منه على الخصوص، مع أنه هو الآخر دافع عن نظم القرآن الكريم، وحاول الإبانة عن عجز العرب، عن الإتيان بمثله.

وبخصوص دراسة " مُحَّد العمري " لموضوع الإعجاز، فقد تناولها ضمن قسمين هما: الدفاعُ عن النص القرآني، وبيانُ وجه الإعجاز فيه، فجاءت دراسته على النحو التالي:

1/- الدفاع عن النص القرآنى: يتمثل هذا العنصر في مواجهة المشكّكين في كلام الله تعالى، وَنِسْبَتِهِ إِلَيِهِ عَزَّ وَجَلَّ، وهذا انطلاقا من تفسيرهم الخاطئ لقوله تعالى في سورة النساء: وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَفًا كَثِيرًا ﴿ [النساء:82] فقالوا: ما دام القرآن قدْ نَزَلَ بِعِدَّةِ أَحْرُفٍ وقراءاتٍ، فهذا دليل على أنه ليس مِنْ عند الله تعالى، لأنَّ فِي تَعَدُّدِ القراءاتِ وُجُودُ الاختلافِ، ولقد كان هذا هو السبب الذي دفع بابن قتيبة إلى التأليف، فقد جاء في كتابه " تأويل مشكل القرآن "، قولُهُ: " وقد اعتَرض كتابَ الله بالطعن ملحدون ولغوا فيه، وهجروا، واتبعوا مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأُويلِهِۦ ۗ [آل عمران:07]، بأفهامٍ كليلةٍ، وأبصارٍ عليلةٍ، ونظرٍ مدخولٍ، فحرّفوا الكلام عنْ مواضِعِهِ، وعَدَلُوهُ عَنْ سُبُلِهِ، ثم قَضَوْا عليه بالتناقض، والاستحالةِ في اللَّحن، وفسادِ النظم، والاختلافِ "1.

وفي هذا إشارة إلى أنّ الجهل بقواعد اللغة، وأساليب العرب في كلامها، قد يؤدّي إلى الانحراف عن فهم المغزى الحقيقي للكلام، وهو أمر جللٌ، إذا ما كان الكلامُ كلامَ الله عزَّ وجلّ، لهذا يصبحُ تعلّم اللغة العربية فرضا على الكفاية، كما ذهب إلى هذا العديد من العلماء، على غرار ما جاء في كتاب " الحلل الذهبية " للمقطري، في أنَّ " تَعَلُّمَ العربية وتعليم العربية فرض على الكفاية، وكان السلف يؤدّبون أولادهم عن اللحن، فنحن مأمورون أمر إيجاب أو أمر استحباب أن نحفظ القانون العربي، ونصلح الألسنة المائلة عنه، فيحفظ لنا طريقة فهم الكتاب والسنة،

<sup>1</sup> ابن قتيبة، تأويل مشكل القرآن، ص: 22

#### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند مُحَّد العمري

والاقتداء بالعرب في خطابها "أ، فاللغة والقرآن الكريم وجهان لعملة واحدة، لا يمكن بأيّ حال من الأحوال فَصْلُهُمَا عن بعض، لذلك نجد الماهر في القرآن ناطقا للعربية بمنتهى السهولة، هذا إن لم يكن ماهرا فيها هي الأخرى، وعلى العكس من ذلك فإنّ الماهر في اللغة، قارئ جيّد للقرآن الكريم، خاصة إن كان على اطلاع واسع بعلم التجويد .

وفي إطار الدفاع عَن النص القرآني، عمل العمري على البحث في اتجاهين اثنين هما:

أ- بيان انسجام النص القرآي، - وإظهار حكمة ما يبدو من اختلاف أو مفارقات  $^2$ ، معتبرًا أنّ أحسَنَ تجسيدٍ لعنصُرِ الدِّفاعِ عَنِ النص القرآني، هو كتاب  $^{"}$  تأويل مشكل القرآن  $^{"}$  لابن قتيبة، الذي يمثل إنتقالا مِن  $^{"}$  الجاز اللغوي  $^{"}$  إلى  $^{"}$  التنزيه الكلامي  $^{"}$   $^{"}$  وقد خصص إبن قتيبة حيزا كبيرا من كتابه  $^{"}$  تأويل مشكل القرآن  $^{"}$  لاستعراض مطاعن الطاعنين في القرآن، حكاية عنهم، قبل أن يصنفها في موضوعات متميزة، ويتصدى لها بالرد من خلال أربعة أبواب هي: باب الرد عليهم في أبواب القراءات، وباب ما ادعي على القرآن من اللحن، وباب التناقض والاختلاف، وباب المتشابه، والتي تصنف ضمن الردود المباشرة، وهناك أيضا الردود غير المباشرة، التي تتناول المجاز، والاستعارة، والمقلوب، والحذف، والاختصار، والتكرار، والزيادة، والكناية ...  $^{"}$  ولعل هذا هو السبب الذي دعا العمري إلى الاعتماد على كتاب ابن قتيبة في دراسة أصول البلاغة العربية من حيث تأثير الإعجاز عليها، مبرزا ثلاثة قضايا رأى أنها جوهر ابن قتيبة،  $^{"}$  منها ما يتعلق بانسجام النص، ما النص وإنسجامه من حيث اختلاف القراءات والإعراب، ومنها ما يتعلق بإنسجام النص، ما النص وإنسجامه من حيث اختلاف القراءات والإعراب، ومنها ما يتعلق بالتراكيب أو النظم بصفة عامة، هاته القضايا الثلاث هي التي أخذت بدورها ثلاثة اتجاهات، هي تموين الإشكال، وبيان حكمته، وإستكشاف آلياته  $^{"}$  فالكتاب في رأي الغمري جاء شاملا لأربعة الإشكال، وبيان حكمته، وإستكشاف آلياته  $^{"}$ 

<sup>1</sup> مُحَّد الصغير بن قائد بن أحمد العبدلي المقطري، الحلل الذهبية على التحفة السَّنية، تقديم: مقبل بن هادي الوادعي، دار الإمام مالك، البليدة، الجزائر، الطبعة الثالثة 1428هـ/2007م، ص: 17 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحَدِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتما، ص: 142.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه، ص: 142، 143، 144، 144

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص : 145 .

#### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند مُحَّد العمري

علوم هي: علم القراءات، وعلم الإعراب، وفقه اللغة، وعلم البلاغة، والمطّلع عليه يجد فيه الكثير من الأمثلة التي تصنّفُ ضِمْنَ هاته العلوم .

والدفاع عَنِ النَّصِّ القرآبِيِّ يقتضي بالضرورة بيان أوجه الإعجاز فيه، حتى يكون للكلام حجة، يعتد بها على مصداقيته .

 $-\frac{2}{2}$  بيان وجه الإعجاز: إذا كان الدفاع عن النص القرآني يتعلق بالرد على المشككين فيه، من غير المسلمين، فإنّ بيان وجه الإعجاز في القرآن الكريم، يتعلق بطائفة مِنَ المسلمين الذي آمنوا بإعجازه انطلاقا من إيماهم به وبالإسلام بشكل عام، غير أنم اختلفوا في وُجهات نظرهم حول هذا الإعجاز، " ولذلك يجري الحوار معهم من داخل النص، ومن المسلمات الإسلامية، وقصارى ما يمكن أن يأخذ بعضهم على بعض سوء الفهم "أ، وقد استند العمري في هذا على عمل الباقلاني في كتابه " إعجاز القرآن "، حيث يَعُدُّ دعوة الباقلاني " إلى التوجه إلى بيان وجه إعجاز القرآن هي نتيجة التسليم بهذا الإعجاز بعد نقاش طويل في القرنين الثاني والثالث خاصة، دون الوصول إلى بيان وجهه "أ، أي أنّ التأليف في إعجاز القرآن لم يتوقف عند عمل ابن قتيبة، على الرغم من المكانة المرموقة التي حظي هذا الأخير بها، وإنما كانت طبيعة الحياة العلمية في ذلك العصر، قد فرضت على كل بلاغيّ أن يخوض في مسألة الإعجاز، خدمة لكتاب الله تعالى .

وقد وصف العمري هذه الخطوة بمثابة التحدي، أي أنّ الباقلاني تحدّى حتى الذين آمنوا بالقرآن وإعجازهم، في أنْ يُظهِروا على الأقلّ وجه الإعجاز ذاك، وإن كانوا هُمْ غير قادرين رغم إيماهم به، فكيف بالذين لا يؤمنون ؟ .

وفي نظر العمري فإنّ التحدّي يظلُّ واقعا هنا "إلى أن يأتوا بالحروف المنظومة، التي عبارة عن كلام الله تعالى في نظمها وتأليفها "<sup>3</sup>، وهو فعلا ما يظهر صراحة من خلال الآية التي اِستدل بما الباقلاني على إمكانية إثبات وحدانية الله تعالى، وهي قوله تعالى : أُمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَالُهُ قُلْ فَأْتُواْ بِعَشْرِ

<sup>1</sup> مجًّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 151.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 160

<sup>3</sup> نفسه، ص: 163

### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند حُمَّ العمري

شُورٍ مِّثْلِهِ مُفْتَرَيْتٍ وَادْعُواْ مَنِ اَسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَإِلَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ فَاعْلَمُواْ أَنَّمَا اللَّهِ عِلْمِ اللَّهِ وَأَن لَّا إِلَىٰهُ إِلَّا هُوَ ۖ فَهَلَ أَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ [سورة هود: 13-14].

وإضافةً إلى مظهر "التحدي "، هناك أيضا مظهر "الاختزال "، أي إختزال البديع وتفسير الفعالية البلاغيَّة، والذي ينطلق مما سماه العمري به "الإجراءات الاختزالية "ثم تلي هاته المرحلة مرحلة "التفسير البلاغي ": بين الانطباع والتعقيد، وهكذا إلى كشف سر البلاغة "أ، ومن خلال هذا الطرح يبيّن لنا العمري العلاقة الوطيدة بين الإعجاز القرآني والدرس البلاغي، وكيف أنّ للإعجاز دورا بارزا في بعث النص البلاغي، والمساهمة في ظهور مؤلفات جديدة كانت لها قدم راسخة في تاريخ البلاغة العربية .

ومن هنا يكون بيان وجه الإعجاز قد مرّ على ثلاثة مراحل هي: "مرحلة التحدي، ومرحلة الاختزال، ومرحلة التفسير البلاغي، وقد ترتَّب عن ذلك توجيه لمفهوم البلاغة في التراث العربي، نظرا للصياغة القوية التي قدَّمَهَا الجرجاني ثم السكاكي من بعده ( ... ) ويمكن القول على العموم بأنّ الدخول في مجال تفسير الصورة هو ما يميز المرحلة الإعجازية في القرن الرابع في حين سيكون كشف السر من هموم المرحلة الثانية في القرن الخامس  $^2$ ، ممهدا الطريق لبداية القرن السادس الهجري، حين وصلت البلاغة إلى أوْجها مع حازم القرطاجني المولود (ت884هـ)، وقد ألّف كتابه : "منهاج البلغاء وسراج الأدباء "، الذي وصف البلاغة فيه بالعلم الكلّي، لاشتمالها على مختلف العلوم اللّغوية والمنطقية المعروفة في تلكم الفترة .

هذا بعد التعرّف على دراسة العمري لموضوع الإعجاز نعود الآن إلى ما أشرنا إليه من قبل في كون الإعجاز قد ساهم في تطور الدرس البلاغي من خلال توالي التأليفات فيه، مستشهدين في هذا بما ذكره " دريد موسى داخل الأعرجي " في مقالٍ له بعنوان: " أبرزُ كُتُبِ الإعجازِ القُرْآنِيِّ في النّصْفِ الثاني مِن القَرْنِ العشرين "، طائفةً مِنْ علماءِ البلاغة القدماء الذين اهتموا بموضع الإعجاز، وقد أردنا في ختام هذا المبحث أن نشير إليهم بإيراد هذا النص: " وأبرزُ مَن كتب في إعجاز القرآن الكريم من السابقين فلهم الفضل .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحِدِّ العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 166-185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 185 .

## الفصل الثاني: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند حُجَّد العمري

- الجاحظ في كتابه نظم القرآن، الذي لم يصل إلينا، إلا أنّ الجاحظ نقل عنه، وأشار إليه كثيرا في كتبه مثل: البيان والتبيين، والحيوان .
  - ابن قتيبة، تلميذ الجاحظ في كتابه تأويل مشكل القرآن
  - أبو الحسن عليّ بن عيسى الرمّاني، في كتابه النَّكْتُ في إعجاز القرآن
    - ابن سنان الخفاجي، في كتابه سر الفصاحة
    - عبد القاهر الجرجاني، في كتابيه دلائل الإعجاز، وأسرار البلاغة
    - أبو سليمان مُحَّد بن إبراهيم الخطابي، في كتابه بيان إعجاز القرآن
      - $^{-}$  الباقلآني في جميع كتبه  $\dots$  وغيرهم الكثير  $^{-1}$

# المبحث الرابع: البلاغةُ والمعرفةُ/ مِن البيان إلى البلاغة:

البيانُ عنصر مُهِمُّ في الثقافة العربية عمومًا، وفي الجانب البلاغيِّ على وجهِ الخُصوص، وقَدْ كانتِ العربُ تُعرَف بحُسن بيانها، وجمالِ منطقِها، وكانت تتباهى بهذا، وبالأخصِّ إذا تَعَلَّقَ الأمر بالشعرِ، إلى درجةِ أنهم كانوا في جاهليَّتهم يُقِيمُون الأفراح في حَالِ نَبَغَ فِيهِم شاعرٌ جديدٌ.

وظل إهتمامُ العربِ بالبيانِ معرُوفًا حتى مع مجيءِ الإسلام، ولا أدلَّ على هذا ثما جَاءَ في صحيحِ البخاري، قوله: "حدّثنا عبدُ الله بنُ يُوسفُ، أخبرَنا مالكُ، عن زيدِ بنِ أَسْلَمَ، عن عبدِ الله بنِ عمرَ رضي الله عنهما، أنه قدِم رَجُلَانِ مِنَ المشرِقِ، فخطبَا، فَعَجِبَ النَّاسُ لِبَيَانِهِمَا، فقال رسول الله عنهما، أنه قدِم رَجُلَانِ مِنَ البَيَانَ لَسِحْرًا "2، وفي هذا إقرار من النبي عَلَيْهُ بموقع البيان في الذهنية العربية، وتأثيره عليها.

2 مجلًد بن إسماعيل بن إبراهيم بن برزويه الجعفي البخاري، صحيح البخاري، الجزء الثالث، باب [إن من البيان سحرا]، اعتنى به أبو عبد الله محمود بن الجميل، مكتبة الصفا، القاهرة، مصر، الطبعة الاولى 1423هـ/2003م، ص: 92.

<sup>1</sup> دريد موسى داخل الأعرجي، أبرز كتب الإعجاز القرآني في النصف الثاني من القرن العشرين، 1950-2000 (دراسة وإحصاء)، مركز بابل للدراسات التاريخية والحضارية، بغداد- العراق، المجلد7، العدد2، 2017، ص: 50، 51.

وفي القرآن الكريم، جاء ذِكْرُ البَيَانِ في عدَّةِ مَوَاضِعَ، كقوله تعالى: بِسَـــــِالْمَقْوَالِيَهِ الرَّمْمَنُ اللَّهِ عَلَمَهُ الْبَيَانَ ﴿ الرحمن: 01، 02، 03، 04]، وقد جاء في علَّمَ الْقُرْءَانَ ﴿ خَلَقَ الْإِنسَنَ ﴿ عَلَمَهُ الْبَيَانِ ﴾ [الرحمن: 01، 02، 03، 04]، وقد جاء في تفسير إبنِ كثير، أنّ الله تعالى في هاته الآياتِ البيّناتِ " يُخيرُ عَنْ فَضْلِهِ وَرَحْمَتِهِ بِخَلْقِهِ، أَنّهُ أَنزَلَ على عباده القرآن، ويَسَّرَ حِفْظَهُ وَفَهُمَهُ على مَنْ رَحِمَه؛ قال الحسن: البيانُ بمعنى النُّطقُ، وقال الضحَّاك وقتادة وغيرهما: يعني الخير والشّر، وقول الحسنِ هَهُنَا أحسنُ وأقوَى، لأنَّ البيّياقَ في تعليمِهِ تعالى القرآن، وهو أداءُ تلاوتِهِ، وإنَّمَا يكونُ ذلك بتيسيرِ النُّطق على الخلق، وتسهيلِ حُروحِ الحروفِ مِنْ مُواضِعِهَا مِنَ الحَلْق واللّسانِ والشفتينِ، على إختلافِ مخارِحِهَا وأنواعِهَا "1.

ولقدْ كَانَ البيانُ في عصورٍ خلتْ، غريما للبلاغة العربية، فإن قيل: فلان بليغٌ، فذاك هو المتمكّن مِنَ البيان والمنطِقُ، ولم يستقلَّ البيان بكونِهِ فرعًا مِنْ فرُوعِ البلاغةِ العربيةِ، إلَّا فِي عصورٍ متاجّرةٍ، وهو ما يذهب إليه العديدُ مِنْ دارِسِي البلاغة، على غرار عبد العزيز عتيق، الذي رأى " أنّ البلاغة العربية قد مرّت بتاريخ طويلٍ مِنَ التطوّر، حتى إنتهت إلى ما إنتهت إليه، وكانت مباحثُ علومِهَا مختلطا بعضها ببعض، منذ نشأة الكلام عنها في كتبِ السابقينَ الأوّلينَ مِنْ علماءِ العربيةِ، وكانوا يُطلقون عليها " البيان "" ومثلُ هذا يدفعنا إلى ضرورة التنويه بالفرْق الجوهري بين مفهومِ البَيَانِ فِي نَشأتهِ الأولى ومفهومِهِ في عَصرِنا الحالي، وهو ما لا يتأتّى لنا إلا مِنْ خلال البحث في تعريفات البيان لغة واصطلاحا .

ففي اللغة، جاء تعريفُ البيان عند اِبن منظور على أنّه " ما يُبَيَّنُبه الشيء مِنَ الدلالة وغيرها، وبانَ الشيءُ بيانًا: اتّضح، فهو بيّنٌ، والجمعُ أَبْيِنَاءٌ، مثلُ هيّنٌ وأَهْيِناء، وكذلك أبان الشيءُ فهو مُبِينٌ، قال الشاعر:

<sup>1</sup> ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، الجزء السابع، تح: أ. د. حكمت بن بشير بن ياسين، دار ابن الجوزي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1431هـ/2009م، ص: 100 .

للنطق هنا بمعنى النطق، وليست الفلسفة .

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد العزيز عتيق، علم البيان، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1405ه/1985م، ص: 07

لَوْ دَبَّ ذَرُّ فَوْقَ ضَاحِي جِلْدِهَا لَأَبَانَ مِنْ آثَارِهِنَّ حُدُورُ  $^{1}$ 

وقالوا: بَانَ الشيءُ واستبانَ، وتبيّن، وأبانَ، وبيَّنَ، معنى واحد"2

وأما عند ابن فارس فإنّ تعريف البيان جاء في مادة بَيَنَ " الباء، والياء، والنون، أصل واحد، وهو بُعدُ الشيء وانكشافه، فالبين الفراق، يقال: بانَ يبينُ بينًا وبينونة، والبَيُونُ: البئر البعيدة القعر، قال: بِسَرْوِ حِمْيَرْ أَبْوَالُ البِغَالِ بِهِ لَيْ تَسَدَّيْتَ وَهْنًا ذَلِكَ البِينَا<sup>3</sup>

وَبَانَ الشَّيءُ، وأبان: إذا اتّضح وانكشف، وفلانٌ أبْينُ مِنْ فلان، أي أوضح كلاما منه "<sup>4</sup>

ويرى الباحث بسيوني عبد الفتاح فيّود، بأنّ " البيانَ هو التعبيرُ عمّا يدور في الذهن، وتُحِسُ به النفس، بأسلوبٍ فنيّ رائعٍ؛ أو هو المميزاتُ البلاغيّةُ التي يَتفاضَلُ بما الأدباءُ والشعراءُ، ويَظهر بما فضلُ الكلام على الكلام، وهو بهذا المعنى يشمل علوم البلاغة الثلاثة: المعاني، والبيان، والبيان، والبديع والبديع والملاحظ في هذا التعريف، هو أنه نظر إلى البيان بمفهومه الأول، أي الموازي للبلاغة، فهو تعريف عام يشمل كل ما يساعد على إبلاغ معنى، أو إيصال فكرة، ولم يَنْظُر له على حاله اليوم، كالذي نجده في تعريف القزويني، حين يقول: "البيانُ علمٌ يعرفُ به إيرادُ المعنى الواحد بطُرُقٍ مختلفةٍ في وضوحِ الدِّلالةِ عليه، وهو عندهُ يَشمل التشبيه، والمجاز، والاستعارة، والكناية "6، ومن الغريب في الأمر، أن نجد باحثا معاصرا يعتمد تعريف القدماء، وباحثا من القدماء يعتمد التعريف الذي نتعامل به اليوم، وصار البلاغيون المعاصرون يتعاملون به، على غرار الباحث اللبناني، ديزيره الذي نتعامل به اليوم، وصار البلاغيون المعاصرون يتعاملون به، على غرار الباحث اللبناني، ديزيره

<sup>1</sup> ديوان عمر بن أبي ربيعة، تقديم: د. فايز مُحَّد، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية 1416هـ/1996م، ص: 143 .

<sup>. 406 :</sup> ابن منظور، لسان العرب، مادةً بَيَن، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  ديوان ابن مقبل، تح:د. عزة حسن، مديرية إحياء التراث القديم، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق، سوريا، الطبعة الأولى 1381هـ/1962م، ص: 316.

<sup>4</sup> ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، الجزء الأول، مادة: بَيَنَ، تح: عبد السلام مُجَّد هارون، دار الفكر، القاهر، مصر، الطبعة الأولى 1399هـ/1979م، ص: 328، 328 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> بسيوني عبد الفتاح فيّود، علم البيان-دراسة تحليلية لمسائل البيان، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، القاهرة-مصر، الطبعة الثانية، 1418ه/1998م، ص: 10 .

<sup>6</sup> ينظر: الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، تح: مُجَّد فاضلي، دار الأبحاث، الجزائر، الطبعة الأولى، 2007م، ص: 327-209 .

سقال، الذي عرّف البيان على أنّه " علمٌ يتناول توضيحَ المعنى عن طريق الصورة، منْ تشبيه، واستعارة، ومجاز، وكناية، لا بالصور التركيبية التي بها يُصاغ الكلام، ولكن لابد للبيان منْ مراعاة مقتضى الحال، كما في المعاني، لتصير فيه المعاني بمنزلة الفصاحة في البلاغة "1".

وعن أهمية علم البيان وموقعه، يقول بدوي طبانة في كتابه البيان العربي: "أما البيان وتذوّقه، وتفصيلُ القول في عناصره، ومحاولةُ الحكم عليه بالحسن أو بالإصابة، فإنه عمل يحتاج إلى مرانةٍ، وثقافةٍ، وإدمانِ نظرٍ، واستثارةٍ للذوق، والمعرفة، وكل ذلك لا يتأتى إلا بعد التجربة والارتقاء الذهني في عصور التقدم والحضارة، والنظر والتفكير "2، فالبيان على هاته الحالة، لا ينبغي لأي أحد مهما كان، إذ أنّ صاحبه لابد وأن تتوفّر فيه شروطٌ تستعصي في العادة على المبتدئين، فأهميته هنا تكمن في دفعه البليغ نحو سعة الاطلاع، والتثقّف.

ونحن نرى أنّ ما ذهب إليه طبّانة، قد جمع بين المعرفة بالبيان، والمعرفة بالنقد، إذ أنه وَضَعَ شروطا لا يلمّ بحا إلا من كان على معرفة واسعة بالنقد، كالتذوّق للمعاني، والحكم عليها بالحسن، والمرانة، والثقافة الواسعة ... الخ .

وعلى اِعتبارِ أنَّ دراستَنَا، في هذا المبحث، قائمةٌ في الأساسِ على مفهوم البيان عند الجاحظ وابنِ وهبٍ، فقد ارتأينا أنْ نعرِّج على مفهوم البيان عند هذين العالمين، تقيّدا بما جاء في مشروع العمري .

أما عنِ الجاحظ فقد جاء في كتابه " البيان والتبيين"، قوله: "قال بعض جهابذة الألفاظ، ونُقّادِ المعاني: المعاني القائمة في صدورِ النّاس، المُتَصَوَّرَةُ في أذها هم، والمُتَحَلِّجَةُ في نفوسهم، والمُتَحَلِّجَةُ مَكنُونَةُ مستورَةٌ خفيَّةُ، وبعيدةٌ وحشيَّةٌ، ومحجوبَةٌ مكنُونَةٌ (...) والمُتَّصِلَةُ بخواطرهم، والحادثة عن فِكَرهِم، مستورَةٌ خفيَّةٌ، وبعيدةٌ وحشيَّةٌ، ومحجوبَةٌ مكنُونَةٌ (...) والبيانُ إسمٌ جامعٌ لكل شيءٍ كشف لك قناع المعنى، وهَتَكَ الحجابَ دونَ الضمير، إنما هو الفّهم

<sup>1</sup> ديزيره سقال، علم البيان بين النظرية والأصول، دار الفكر العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1997م، ص: 146.

<sup>2</sup> بدوي طبانة، البيان العربي، دراسة تاريخية فنية في أصول البلاغة العربية، مكتبة الأنجلو المصرية، مصر، الطبعة الثانية، 1377هـ/1958م، ص: 12.

والإفهام، فبأيّ شيء بلغت الإفهام فذاك هو البيان "أ، فالجاحظُ هنا يَرْبط البيانَ بقُدْرَةِ المتكلّم على التعبير الجيّد عن مكنوناته الداخليّة، التي هي عنده مشتركة بين كافة البشر، وبالبيان وحده نستطيع التمييز بين المتكلم الجيّد، والمتوسطّ، والبَلِيه، ولهذا نجد الجاحظ يثري كتابه البيان والتبيين بأصناف البشر، من حكماء، وبلغاء، ونوكى، وحمقى ...الخ، ولم يأت هذا العمل على سبيل الاعتباط، وإنما كان الأمر مقصودا عنده، إذ بالإشارة إلى أصناف الناس، وإعطاء أمثلة عن أقوالهم، يتبيّن للقارئ المعنى الحقيقي لمفهوم البيان، أو على الأقل المعنى الحقيقي الذي أراده الجاحظ لمفهوم البيان .

وعلى هذا الأساس، فقد حظي عمل الجاحظ، بمكانة وفيعة، وإقبالٍ مُنْقَطِع النظير، مِنْ لدنّ مختلف الدارسين، إما أخذا عن بيانه، أو وصفا له، كقول مُحَّد زكي الصبّاغ في وصف كتابه" البيان والتبيين": " هو بصفة عامة، كتابُ أدبٍ، يتضمّن مختاراتٍ مِنْ ذاكرة الجاحظ العجيبة، بل هو معرضُ أدبٍ، وبلاغةٍ، وآياتٍ قرآنيةٍ مجيدةٍ، وأحاديثَ نبويةً شريفةً، وصفوة أشعارٍ، وحِكمٍ، وخطب للخلفاء والبلغاء والمشاهير، مَزَجَهَا الجاحظ بآرائه الخاصة، وأفردَ لها مسائل متنوعة، واستطرد إلى نوادر فكهة، لِيُبْعِدَ السّآمة والضجر عن القارئ"<sup>2</sup>، ولهذا صار بيان الجاحظ مرجعا مهما، في الدراسات البلاغية حتى اليوم.

وأما عند إبنِ وَهَبٍ فالبيان يقسّم" على أربعة أوجه، فمنه بيانُ الأشياء بذواتها، وإن لم تبن بِلُغَاتِهَا، ومنه البيان الذي يحصُل في القلب، عند إعمال الفكر واللُّب، ومنه البيان باللسان، ومنه البيان بالكتاب الذي يبلغ من بعد وغاب "3، وقد قُسِّمَ فيما بعد إلى الأنواع التالية: الاعتبار، والاعتقاد، والعبارة، والكتاب.

والفرْقُ بين تعريفِ الجاحِظِ، وإبنِ وَهَبٍ، في اِعتقادِنَا، يكمُنُ في أنَّ تعريفَ الجاحِظِ نَظَرَ إلى البيان في العلاقة بين المرسل والمتلقى للرسالة شرط أن يكون كلاهما عاقلٌ، فكان تركيزه على الفهم

<sup>1</sup> ينظر: الجاحظ، البيان والتبيين، ج1، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، الطبعة السابعة، 1417هـ/1998م، ص: 75، 76 مكتبة العصرية، البيان والتبيين للجاحظ، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1418هـ/1998م، ص: 111 .

<sup>3</sup> ابن وهب، البرهان في وجوه البيان، تح : حنفي مُحَّد شرف، مكتبة الرسالة، طبعة سنة، 1389هـ/1969م، ص: 57 .

والإفهام، اللّذيْنِ لَا يَتَحَقَّقَانِ إِلَّا بوجودِ العقل، وأما ابنُ وهب، فَقَدْ نَظَرَ إِلَى البَيانِ نَظرَةً أكثر التّساعًا، فتكلّم عن فهْمِ الأشياءِ، وَهِيَ جَمادَاتٌ لا عُقُولَ لَهَا، ثم انعطف إلى القلوب وما تخفي الصدور، ثم الفكر، أو العقل، ثم الكتابة، ويمكن القول بأنّ بيان الجاحظ جزء من بيان ابن وهب، أو أنّ بيان ابن وهب تكميليُّ لبيان الجاحظ.

وبخصوص مشروع العمري، فقد كان اهتمامه بعنصر البيان باعتباره ركيزة أساسية مِنْ ركائز البيان البلاغة العربية، وأصلا رابعا من أصولها، الذي عرضه العمري وفق دراستين، تناول في الأولى البيان عند الجاحظ، وتناول في الثانية البيان عند ابن وهب، وهما الدراستان اللتان سنقدّمها بين ثنايا هذا المبحث.

#### أولا: مشروع الجاحظ:

يضع العمري البلاغة عند الجاحظ ضمن " بلاغة الإقناع"، وهي تعتمدُ بشكلٍ كبيرٍ على الجانبِ الشفويِّ مع الاستعانةِ بالرموزِ والإشاراتِ، ولذلك يقول: " إنّ تحليل استراتيجية كتاب البيان والتبيين للجاحظ، تَكْشِفُ بكلِّ وضوح، أنّ هذا الكتاب محاولةٌ لوضعِ نظريّةِ بلاغةِ الإقناع، مركزها الخطاب اللغوي الشفوي، وهامِشُها كلُّ الوسائل الشفوية والرمزية، وأساسُ الإقناع الخطابي مراعاة أحوال المخاطبين "1، وهذا راجعٌ إلى عدةِ أسبابٍ منها الحالة الثقافيةُ السائدةُ في ذلك العصر، والتي انتشر فيها الصراع الفكري بين المذاهب، خاصَّةً ما حدث بينَ الشُعُوبيَّةِ وأنصارِ التيار العربي، ومنها أيضا ما تميّز به الجاحظ في أسلوبه القائم على الاستطراد، ومنها كذلك ندرة المؤلفات البلاغية التي تناولت موضوع البيان .

ولهذه الأسباب فقد تميّز بيان الجاحظ بميوله إلى بلاغة الإقناع، الشفهية على وجه الخصوص، في مشروع قدّمه العمري ضمن دراسة قامت على البحث في نظرية المعرفة، من خلال خمسة محاور كبرى هي: 1- مشروع البيان، 2- مفهوم البيان، 3- مكونات الخطاب البياني، 4- المحتوى الفكري لبيان الجاحظ، 5- البيان بعد الجاحظ.

125

<sup>11</sup> عمري، المقام الخطابي والمقام الشعري في الدرس البلاغي، ص: 11 .

1-مشروع البيان: أشار العُمريُّ في خضم حديثه عن مشروع البيان، إلى مسألةِ الاختلافِ الذي ظَهر بين مؤرِّخي البلاغة حول أسبقية الجاحظ في التأليف، منوها في ذلك بما ذهب إليه البعض من أنّ كتاب البيان والتبيين هو " مجرد مجموعة من المعارف المحصّلة نتيجة الاستطرادات، وهو ليس ذا استراتيجية محددة ومضبوطة "أ، وهو ما يمكن تفنيده من خلال النظر في دراسة العمري لبنية كتاب البيان والتبيين، التي أبان فيها عن استراتيجية واضحة قام عليها الكتاب، ما ينفي تماما كونه مجرد مجموعة من المعارف وإن كان فيه بعض الاستطرادات، حيث يرى العمري بأنّ الكتاب ينبني على شيئين اثنين هما: المركز والمحيط، " فالشيء المركزي الثابت هو الفهم والإفهام بالوسائل المختلفة: الوسائل اللغوية والإشارية خاصة، أما المحيط فقد كان إلى حد ما، مرنا بوعي وإرادة من الجاحظ "ك، والمرونة التي أشار إليها العمري هنا، هي ما يعرف بأسلوب الاستطراد المعروف عند الجاحظ، الذي يظهر من خلال كثرة الشواهد الشعرية والنثرية التي تناولها كتابه البيان والتبيين، وهي على الرغم من كثرتها إلا أنما أي أنّ المهم في هذا الكتاب هو السعي إلى إبراز معنى البيان، ليكون هو مركز الدراسة في الكتاب كله،" ليست دائما مقاطع مختارة بحدف الاختيار، إنما هي متفرّقات ملائمة لرأي تؤكّده، أو ملاحظة تغنيها، ولذلك فإنما تستمد قيمتها من تنوّعها، ومن متفرّقات ملائمة لرأي تؤكّده، أو ملاحظة تغنيها، ولذلك فإنما تستمد قيمتها من تنوّعها، ومن

وبناء عليه، فإن مدار الكتاب كله لا يخرج - حسب رأي العمري - عن ثلاثة محاور هي 1 وظيفة البيان وقيمته، 2 - العملية البيانية وأدواتها، 3 - البيان العربي 4 .

2- مفهوم البيان عند الجاحظ: يرى العمري بأنّ مفهوم البيان عند الجاحظ قد تنازعه مفهومان اثنان هما: أ- البيان معرفة: الوظيفة الفهميّة، ب- البيان إقناع: الوظيفة الإقناعيّة "5.

<sup>189 :</sup> ص : 189 . البلاغة العربية أصولها وامتداداتما، ص : 189 .

<sup>2</sup> نفسه، ص: 192 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> مُجَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 192 . نقلا عن : أمجد الطرابلسي، نقد الشعر عند العرب، ص: 59

<sup>4</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 193.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>نفسه، ص : 195 .

#### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند خُمَّ العمري

أ- البيان معرفة: يعتقد العمري بأنَّ مفهوم " البيان معرفة " يشير إلى العلم بصفة عامة، وعلم أو تعلم اللغة بصفة خاصة، حيث يقول: " في هذا المستوى يلامس الجاحظ المفهوم الذي سيلحُّ عليه ابن وهب، ويستعمل في هذه الحالة كلمة " العلم " حيث يصف العلم بقوله: " وكان يقال: أول العلم: الصمت، والثاني: الاستماع، والثالث: الحفظ، والرابع: العمل به، والخامس: نشرُهُ " أ، فتعلم مختلف العلوم والمعارف إنما يكون وفق هاته الشروط الخمس، وكذلك يكون تعلم اللغة .

ب- البيان إقناع: إستدل العمري على هذا الرأي بتسعة أقوال للجاحظ، اخترنا منها، قوله: "وسأل الله عز وجل موسى بن عمران، عليه السلام، حين بعثه إلى فرعون بإبلاغ رسالته، والإبانة عن حجّته، والإفصاح عن أدلته "²، وقوله: "وليس - حفظك الله - مضرة سلاطة اللسان عند المنازعة، وسقطات الخطل يوم إطالة الخطبة، بأعظم مما يحدُث عن العيّ من اختلال الحجة، وعن الحصر من فوت درك الحاجة "³، وقوله: "وقال موسى ﷺ " ﴿ وَأَخِى هَرُونِ هُو أَفْصَح مِنِي السَانَا فَأَرْسِلُهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِقُنِي إنّي أَخَافِ أَن يُكَذّبُون ﴿ [سورة القصص : 31-38]، رغبة لِسَانًا فَأَرْسِلُهُ مَعِي رِدْءًا يُصَدِقُنِي أنّي أَخَافِ أَن يُكَذّبُون ﴾ [سورة القصص : 31-38]، رغبة منه في غاية الإفصاح بالحجة، والمبالغة في وضوح الدلالة، لتكون الأعناق إليه أميل، والعقول عنه أفهم، والنفوس إليه أسرع، وإن كان قد يُأْتَى مِنْ وراء الحاجة، ويبلغ أفهامه على بعض المشقة "4، وقوله: " وذكر الله عز وجل لنبيه عليه السلام حال قريش في بلاغة المنطق، ورجاحة الأحلام، وصحة العقول، وذكر العرب وما فيها من الدهاء والنكراء والمكر، ومن بلاغة الألسنة، واللدد عند الخصومة "5.

3- مكونات الخطاب البياني: يتكون الخطاب البياني في مشروع الجاحظ، من شيئين هما: اللغة والإشارة .

<sup>.</sup> 198: -2 الجاحظ البيان والتبيين، ج

<sup>3&</sup>lt;sup>3</sup>نفسه، ص: 12

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>نفسه، ص: 07 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>نفسه، ص : 08 .

أ- اللغة: الصواب والاعتدال: إستنبط العمري دور اللغة في تكوين الخطاب البياني من قول الجاحظ: "ينبغي للمتكلم أن يعرف أقدار المعاني، ويوازن بينها وبين أقدار المستمعين وبين أقدار الحالات، فيجعل لكل طبقة من ذلك كلاما، ولكل حالة من ذلك مقاما، حتى يقسم أقدار الكلام على أقدار المعاني، ويقسم أقدرا المعاني على أقدار المقامات، وأقدار المستمعين على أقدرا تلك الحالات "أ، وبناء عليه، يرى العمري أنّ كلمة " معاني " هنا تؤخذ في معناها الواسع: المعاني اللغوية(أي تفاوت الدلالات وتوالدها) والمعاني الاجتماعية والدينية والفكرية ... الخ، وأما عبارة " أقدار المستمعين " فهي تشير إلى الطبقات أو الفئات التي يكون لها معجم خاص في الغالب، مثل المتكلمين والنحاة والعروضيين ... الخ، وأنها تشير أيضا إلى العامة والخاصة والبداوة والوحشية، وأما عبارة " أقدار الحالات "فهي تعني المناسبات التي يتعرض لها المستمع الواحد، كخطبة العيد، أو الجمعة أو الحفل أو غيرها من المناسبات العامة "2.

وأما فيما يخص (الصواب والاعتدال) اللذين تتمايل اللغة بينهما، فقد بيّن العمري بأنّ الأمر هنا راجع إلى كثرة اللحن في عصر الجاحظ من جهة، وظهور نماذج من الخطابة الحجية من جهة أخرى، فإذا كان من البديهي أن الذي يلحن في الكلام لا يستطيع أن يؤدي البيان بمعناه الحقيقي، فأيضا – عند الجاحظ – الذي يستعمل لغة رفيعة المستوى لا تفهمها إلا فئة قليلة من الناس، لا يعد هو الآخر صاحب بيان، يقول العمري: " إنّ هذا الدور الحاسِمَ الذي أعطاه الجاحظ للمقام، كان ينظر أساسا إلى التخاطب، أي إلى الكلام الشفوي على الإجمال، غير أنه ما كاد يستقر كمبدأ نظري حتى اصطدم بأمرين: أحدهما وهو الأهم، حال اللغة العربية في عصره حيث عمّت العجمة واللحن في النطق والنحو، والثاني توجه البيان نحو النماذج الخطابية والأمثال والحكم الجيدة المتفاضلة "3.

وقد عولجت مسألة اللحن بعمل النحاة وعلماء البلاغة، أما مسألة التفاوت في درجات البيان عند بلغاء العرب فعولجت في حدود المطلبين " مطلب التواصل المقامي ومطلب الإبداع الشعري،

<sup>·</sup> الجاحظ، البيان والتبيين، ج1، ص: 138، 139 . 139

<sup>2</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 202.

<sup>3</sup>نفسه، ص : 202، 203، <sup>3</sup>

#### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند خُمَّ العمري

فالخطاب التواصلي الإقناعي وإن كان يستعمل الوسائل الشعرية من تجنيس واستعارة ومطابقات  $\dots$  الخ، فإن ذلك في حدود خدمة وضوح الدلالة ونفاذ الخطاب  $\dots$ 

ب- الإشارة: على حسب ما يراه العمري، فإن الجاحظ تدرّج من البيان بمفهومه الواسع إلى البلاغة بمفهومها الضيق، وهو بذلك يحصر البيان في مجال اللفظ، ويحصر كل ما ينوب عنه من إشارة في مجال محدود هو البيان الشفوي المباشر، أي الخطابة بمعناها الواسع الذي يشمل كل صور التخاطب، قصد الإبلاغية والإقناع "2.

هذا ويرى العمري أنّ الجاحظ في تعريفه للبيان، تحدّث أيضا عن "أصناف الدلالات على المعاني من لفظ وغير لفظ، فحصرها في خمس هي : اللفظ والإشارة والعقد والخط والنّصبة (أي الحال)، ويبدو من تحليله لأصناف الدلالة المذكورة، وربطه النصبة بالاعتبار والتدبير أنه يسعى لوضع نظرية للمعرفة استكشافا وتداولا، غير أنّ الجانب الذي نمّاه الجاحظ على طول فصول البيان والتبيين، هو جانب التأثير والإقناع عن طريق اللفظ والإشارة، وهي عنده - أي الإشارة مفهوم متسع من مجموع الحركات والأدوات المستعملة فيها أثناء الخطابة مثل المخصرة والعصا ليشمل كل أشكال التعبير الإشاري، وكل الرموز ذات الطابع الاجتماعي (مثل الأزياء) التي يستغلها الناس للتمييز والتأثير والإقناع "3، وعلاوة على ذلك، فإنّ العمري يقسّم الإشارة إلى مستويين:

ب-1- الإشارة المساعدة على التبليغ المصاحبة للفظ المكملة له: وقد حظيت منه باهتمام كبير باعتبارها جزءا من بلاغة الخطابة العربية من جهة، ولكونها هدفا لمطاعن الشعوبية، لاتصالها بنسق الحياة البدوية العربية من جهة ثانية؛ وفي هذا المستوى يندمج حديثه عن صفات الخطيب وهيآته وتقاليد العرب في الخطابة كالاتكاء على العصا .

<sup>3</sup> مُحَّد العمري، الإشارة والسيما والدليل، مجلة دراسات سيميائية، المغرب، العدد: 04، ديسمبر، 1990م، ص: 132.

<sup>1</sup> مجًّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 203.

<sup>. 206 :</sup> ص : 206

ب-2-الإشارة الدالة في حد ذاتها: باعتبارها نسقا منفصلا عن اللغة وتشمل عنده صور التعبير الاجتماعي مثل طريقة اللباس والأزياء والمراكب وغير ذلك من المظاهر الكعبرة التي يُقصد منها التأثير في الآخرين "1.

4- المحتوى الفكري لبيان الجاحظ: يرى العمري أن نزوع الجاحظ نحو الدفاع عن البيان ومحاولة إبراز محتواه الفكري وقيمته الإنسانية والاجتماعية، راجع إلى ما لقيته الخطابة في عصره من عنت "من جهتين كبيرتين، جهة الرقابة الاجتماعية والرقابة الدينية "2.

4-أ- الرقابة الاجتماعية: والمقصود بها ما لقيه أهل البيان في عصر الجاحظ من معاملة الناس الهم، ذلك أنهم لم يراعوا فيهم حرمة العلم وقداسته، فكانت بين الفريقين جفوة كبيرة، ولعل مرجع الأمر هو الغيرة والحسد لا غير، وقديما كان في الناس الحسد، وقد وصف الجاحظ تلك الحال بقوله: "قد سمعنا رواية القوم واحتجاجهم، وأنا أوصيك ألاّ تدع التيماس البيان والتبيين إن ظننت أنّ لك فيهما طبيعة، وأنهما يناسبانك في بعض المناسبة، ويشاكلانك في بعض المشاكلة، ولا تهمل طبيعتك فيستولي الإهمال على قوّة القريحة، ويستبدّ بها سوء العادة، وإن كنت ذا بيان وأحسست من نفسك بالنفوذ في الخطابة والبلاغة، وبقوّة المنة يوم الحفل، فلا تقصِّر في التماس أعلاها سورة أو وفعها في البيان منزلة، ولا يقطعنك تهيب الجهلاء، وتخويف الجبناء، ولا تَصْرِفَنَكُ الرواياتُ المعدولة عن وجوهها، المتداولة على أقبح مخارجها "3.

4-ب- الرقابة الدينية: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ " شُعْبَتَانِ مِنْ شُعَبِ النِّهَاقِ: البَذَاءُ وَالبَيَانُ، وَشُعْبَتَانِ مِنْ شُعَبِ النِّهَاقِ: البَذَاءُ وَالبَيَانُ، وَشُعْبَتَانِ مِنْ شُعَبِ الإِيمَانِ: الحَيَاءُ وَالعِيُّ "، ونحن نعوذ بالله أن يكون القرآن يحثُّ على البيان ورسول الله ﷺ يحثُ على العيّ، ونعوذ بالله أن يجمع رسول الله ﷺ بين البذاء والبيان، وإنما وقع النهي على كل شيء قصّر عن المقدار، فالعيّ مذموم والخطل كل شيء جاوز المقدار، ووقع اسم العي على كل شيء قصّر عن المقدار، فالعيّ مذموم الذي ذكره مذموم، ودين الله تبارك وتعالى بين المقصّر والغالي 4، وهذا الحديث النبوي الشريف الذي ذكره

<sup>1</sup> مجلًا العمري، الإشارة والسيما والدليل، مجلة دراسات سيميائية، ص: 206.

<sup>209 :</sup> ص : 109 . البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص

<sup>\*</sup> جاء في البيان والتبيين أن السورة بالضم، المنزلة الرفيعة، وجمعها سُؤرٌ بالضم .

 $<sup>^{3}</sup>$  الجاحظ، البيان والتبيين، ج $^{1}$ ، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>نفسه، ص : 200 .

#### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند حُمَّ العمري

الجاحظ في بيانه، قد ورد ذكره بصيغة أخرى في الجامع الكبير للترمذي، "حدّثنا أحمد بن منيع قال : حدثنا يزيد بن هارون، عن أبي غسّان مُحَّد بن مطرّف، عن حسّان بن عطيّة، عن أبي أمامة، عن النبي قال : الحياء والعي شعبتان من الإيمان، والبذاء والبيان شعبتان من النفاق "1

ولهذا الأمر أسباب وملابسات قديمة تعود إلى العصر الأموي، " فحين يستعرض المرء الظروف التي سبقت هذا الاحتفال بالبيان (باعتباره احتجاجا بالمعنى البلاغي والاجتماعي) سيقتنع بأن كتاب البيان والتبيين وما سار في إتجاهه، كان يمثل موقفا حضاريا، هو محاولة إرساء مجتمع عقلاني (...) فهذا المشروع الإقناعي المتحضر جاء في أعقاب عصر دموي غلبت فيه نزعتان متعارضتان تخلان بالمسؤولية الإنسانية وتحتقران العقل .

1)- فمن جهة، كان بنو أمية والخوارج (من موقعين متناقضين) يمارسان العنف السياسي، والإعنات الفكري، حيث يسود الوعد والوعيد (بالمال والجنة أو بالعقاب والنار) (وهذا بيّن في خطب الحجاج وزياد إبن أبيه وقطري بن الفجاءة وأبي حمزة)، وكان الفخر والتهاجي طابع العصر حيث تبلور في صورة نقائض ساهم فيها عشرات الشعراء.

2)- ومن جهة ثانية كان هناك موقف جمهور كبير من العلماء ورجال الدين الذين مالوا إلى الصمت، لكون الأسئلة التي يطرحها العصر حول السياسة الأموية والصراعات بين الصحابة والتابعين محيرة، وهذا الموقف تبلور تحت مفهوم الإرجاء.

وإلى جانب هذا البعد الإنساني في الدفاع عن البيان هناك بعدُ موقف قومي تحلى في دفاعه - أي الجاحظ - عن البيان العربي وتقاليده، وهذا مرتبط بعروبته التي تصدت لمزاعم الشعوبية "2.

لقد كان الجاحظ يقدم وسيلة للحوار في عصره بين الفرقاء في المجال الفكري والسياسي، الحوار من خلال الرصيد الخطابي العربي من جهة وأحوال المخاطبين من جهة أخرى، المهم كيف يكون

\_\_

أنجًد بن عيسى الترمذي، الجامع الكبير، المجلد الثالث(الأحكام-الوصايا)، تح: الدكتور بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1996م، ص: 551.

<sup>. (</sup> بتصرف ) . 211، 210 . ( بتصرف ) .  $^2$ 

#### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند حُجَّد العمري

الخطاب ناجعا، فاعلا، مع ما يؤدي إليه هذا المسعى من مفارقة بين الجمال والمنفعة العملية الآنية  $1_{\rm m}$ 

إنَّ المحتوى الفكري لبيان الجاحظ يتمثل في ثلاث نقاط رئيسية هي: 1- الدفاع عن البيان بصفة عامة، 2- الدفاع عن البيان العربي على وجه الخصوص، 3- والوازع الديني .

7/- البيان بعد الجاحظ: يرى العمري أنّ أكمل قراءة لتصور الجاحظ سواءٌ بالمخالفة أو التكميل، هي " التي قام بها إبن وهب في كتابه البرهان في وجوه البيان، فالمؤلف لم يُخْفِ إنطلاقه من عمل الجاحظ، مسجلا جوانب النقص عنده التي تقتضي إعادة البناء "²، يقول إبن وهب: " أما بعد فإنك كنت ذكرت لي وقوفك على كتاب الجاحظ الذي سماه البيان والتبيين، وإنك وجدته إنما ذكر فيه أخبارا منتخلةً \*، وخطبا منتخبة، ولم يأت فيه وظائف البيان، ولا أتى على أقسامه في هذا اللسان، فكان عندما وقفت عليه، غير مستحق لهذا الاسم الذي نُسب إليه "دُ.

ولقد خصص إبن وهب أكثر مقدمة البرهان وجوهرها للحديث عن العقل والتنويه به، مبينا الغريزي منه والمكتسب، وهذا وحده كاف لبيان إختلاف استراتيجيتي هذين المؤلفين: الجاحظ وابن وهب "4.

هذا وبعد أن قمنا بعرض قراءة العمري لمشروع الجاحظ، والتي ختمها بالبيان بعد الجاحظ، ممهدا بذلك لابن وهب نتقل مع المطلب الموالي إلى قراءة العمري لمشروع ابن وهب في كتابه البرهان.

ثانيا: من الخطابية إلى الكتابية - قراءة في كتاب البرهان لابن وهب -: موضوع البيان عند ابن وهب هو على خلاف الجاحظ، أقرب إلى الكتابي منه إلى الشفهي، ولقد درسه العمري من خلال محورين هما: 1- مفهوم البيان عند ابن وهب، 2- مفهوم البلاغة عند ابن وهب.

أَنْحُد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 39.

<sup>2.</sup> نفسه، ص

<sup>&</sup>quot; منتخلة، بمعنى مختارة .

 $<sup>^{3}</sup>$ ابن وهب، البرهان في وجوه البيان، ص: 49.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص: 211 .

1/- البيان عند إبن وهب: يتناول إسحاق بن وهب في كتابه " البرهان في وجوه البيان "، شروط المعرفة والأسباب الموصّلة إليها ووسائل التبليغ، ونزعته العلمية ( تداول المعرفة، واستثمارها في الواقع الملموس ) أقوى من نزعته الأدبية البلاغية الصّرف (...) والبيان عنده مرتبط بالاستدلال والإقناع بالوسائل المنطقية والخطابية، كما هو مرتبط بتجويد قناة التواصل مثل الكتابة، وذلك بتقديم المعارف اللازمة لهذا التجويد "1.

وتقوم نظرية ابن وهب على أساسين هما: 1- استنباط المعرفة: الاعتبار والاعتقاد. 2- تداول المعرفة: العبارة والكتاب.

وبذلك يصير الجانب الأدبي فرعا صغيرا من شجرة كبيرة، ولا يظهر الجانب الصوتي في خطاطة ابن وهب، ولا يمكن الظفر به إلا في تعريف " البلاغة " و " الشعر" .

2/- البلاغة عند ابن وهب: استنبط العمري مفهوم البلاغة عند ابن وهب من قوله: " وقد ذكر الناس البلاغة ووصفوها بأوصاف لم تشتمل على حدها، وذكر الجاحظ كثيرا مما وصفت به، وكل وصف منها يقتصر عن الإحاطة بحدها، وحدُّها عندنا: القول المحيط بالمعنى المقصود، مع إختيار الكلام، وحسن النظام، وفصاحة اللسان "2.

ويضيف إبن وهب إلى هذا التعريف شَرْحَهُ لشروط البلاغة الثلاث، وهي: اختيار الكلام، وحسن النظام، وفصاحة اللسان، وهي الشروط التي نعرضها في العناصر التالية مع مزيدا من الشرح أ- اختيار الكلام: يتعلق هذا الشرط بالعامة من الناس، الذين قد يتكلمون بكلام يحيط بالمعنى المراد، لكن الألفاظ ليست منتقاة، وبالتالي ستكون ضعيفة ورذيلة، وهو ما عبر عنه بقوله: " لأن العامي قد يحيط قوله بمعناه الذي يريده، إلا أنه يأتي بكلام مرذول من كلام أمثاله، فلا يكون موصوفا بالبلاغة "3.

أنجًد العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية، ص: 84، 85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن وهب، البرهان في وجوه البيان، ص: 129.

<sup>3</sup> نفسه، ص: 129 . <sup>3</sup>

ب- حسن النظام: وأما حسن النظام، فإنه يتعلق بكلام بعض الفصحاء الذين قد لا يحسنون ترتيب ألفاظهم وتنسيقها وتنظيمها على الوجه المطلوب، فلا يكون كلامهم بليغا على الرغم من فصاحته، وهو ما يتضح من خلال قول ابن وهب: " لأنه قد يتكلم الفصيح بالكلام الحسن الآتي على المعنى، ولا يُحْسِنُ ترتيب ألفاظه، ويصيّر كل واحد مع ما يشاكله، ولا يقع ذلك موقعه "1.

ج- فصاحة اللسان: وأما العنصر الأخير وهو فصاحة اللسان فهو يتعلق بالأعاجم، فالأعاجم الذين يلحنون في الكلام العربي سيكون كلامهم غير بلاغي حتى وإن عبروا عما يريدونه وأوصلوا الفكرة إلى الآخرين، ولذلك يقول ابن وهب: " لأن الأعجمي واللحان قد يبلغان مرادهما بقولهما فلا يكونان موصوفين بالبلاغة "2.

ومع تعريف ابن وهب، تكون البلاغة قد دخلت مرحلة جديدة من التقعيد، ذلك أنّ التعريف الذي أورده تعريف جامع لمجموعة التعريفات السابقة خصوصا عند الجاحظ، فالجاحظ أورد تعريفات متفرقة كل منها يهتم بجانب واحد من البلاغة ويهمل آخر، وأما عن ابن وهب فقد جمع كل تلك الجوانب في تعريف واحد اجتهادا منه في التقعيد للبلاغة .

وأما عن الشعر، فإنَّ الشروط التي وضعها ابن وهب لنظم الجيّد تتضح من خلال قوله: " والذي يسمى به الشعر فائقا، ويكون إذا اجتمع فيه مستحسنا رائقا: صحة المقابلة، وحسن النظم، وجزالة اللفظ، واعتدال الوزن، وإصابة التشبيه، وجودة التفصيل، وقلّة التكلّف، والمشاكلة في المطابقة، وأضداد هذه كلها معيبة تَمُجُها الآذان، وتخرج عن وصف اللسان "3.

ومن أمثلة شروط الشعر الجيّد ما يلي:

أ- صحة المقابلة: كقول عبد الله بن طاهر \*:

أُمِيلُ مَعَ الذِّمَامِ عَلَى إِبْنِ أُمِّي وَأَحْمِلُ لِلصَّدِيقِ عَلَى الشَّدِيقِ

<sup>1&</sup>lt;sub>1</sub> أبن وهب، البرهان في وجوه البيان، ص: 129، 130 .

<sup>2</sup>نفسه، ص: 129

<sup>3</sup>نفسه، ص: 139

لله نعثر عليه في الديوان

وَأَفْرِقُ بَيْنَ مَعْرُوفِي وَمَنِّي وَأَجْمَعُ بَيْنَ مَالِي وَالْحُقُوقِ

**ب- حسن النظم:** كقول أشجع السلمي \*\*:

مُقَارَعَةُ اللَّئِيمِ بِلَا جَوَابٍ أَشَدُّ عَلَى اللَّئِيمِ مِنَ الجَوَابِ

ج- جزالة اللفظ: كقول الأحوص:

وَعَلَى عَدُوِّكَ يَا اِبْنَ عَمِّ مَحَمَّدٍ وَصْدَانِ، ضَوْءُ الشَّمْسِ وَالإِظْلَامُ

فَإِذَا تَنَبَّهَ رُعْتَهُ وَإِذَا غَفَا ﴿ سَلَّتْ عَلَيْهِ سُيُوفَكَ الْأَحْلَامُ ۗ

د- اعتدال الوزن: كقول النابغة الذبياني:

إِنَّمَا الذَّلْفَاءُ هَمِّي فَلْيَدَعْنِي مَنْ يَلُومُ

أَحْسَنُ النَّاسِ جَمِيعًا حِينَ تَمْشِي أَوْ تَقُومُ

أَصِلُ الحَبْلَ لِتَرْضَى وَهْيَ لِلْحَبْلِ صَرُومُ 1

ه- الإصابة في التشبيه: كقول ذي الرمّة <sup>2</sup>:

فَإِنَّكَ كَاللَّيْلِ الذِي هُوَ مُدْرِكِي وَإِنْ خِلْتُ أَنَّ المُنْتَأَى عَنْكَ وَاسِعُ

و- جودة التفصيل: كقول أبي العتاهية<sup>3</sup>:

<sup>\*\*</sup> لم نعثر عليه في الديوان

لله نعثر عليه في الديوان

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> هذا البيت هو للأحوص الأنصاري، ينظر: شعر الأحوص الأنصاري، تح: عادل سليمان جمال، تقديم: د. شوقي ضيف، مكتبة الخانجي، مصر، الطبعة الثانية 1411ه/1990، ص: 239.

 $<sup>^{2}</sup>$ هذا البيت موجود في ديوان النابغة الذبياني، تح : كرم البستاني، دار صادر للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، طبعة  $^{2}$  1383هـ  $^{2}$  1963م، ص : 81

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>هذا البيت موجود في ديوان ذي الرمة، وفي هاته النسخة قوله : كحلاء في برج، صفراء في نعج \* كأنما فضة قد مسها ذهب

بَيْضَاءَ فِي دَعَجٍ، صَفْرَاءَ فِي نَعَجٍ كَأَنَّهَا فِضَّةٌ قَدْ مَسَّهَا ذَهَبُ رَاءً فِي نَعَجٍ كَأَنَّهَا فِضَّةٌ قَدْ مَسَّهَا ذَهَبُ رَاءً فَي نَعَجٍ اللهِ العتاهية أن العتام العتام

حَيْرُ المَذَاهِبِ فِي الْحَاجَاتِ أَنْجَحُهَا وَأَضْيَقُ الْأَمْرِ أَدْنَاهُ مِنَ الفَرَجِ

**ح- المشاكلة**: كقول رجل من بني نمير يفتخر: <sup>2</sup>

نُعَرِّضُ لِلطِّعَانِ إِذَا الْتَقَيْنَا وُجُوهًا لَا تُعَرِّضُ لِلسِّبَابِ

إنّ وضع إبنِ وهب لشروط خاصة بالبلاغة والشعر، والتي ستصير فيما بعد شروط الكلام الفصيح والبليغ، يجعل البلاغة تنتقل من المشافهة إلى الكتابة، ما يعني إقصاء الصوت أو التخفيف من وجوده، على غرار ما يراه العمري في اعتباره أنّ " نظرية البيان، بالانتقال من الشفوي إلى الكتابية –أي من الجاحظ إلى ابن وهب – قد تخلت عن الجانب الصوتي واهتمت بالمعاني العامة، غير أنّ أثر النظرية الجاحظية ظل مهيمنا على البلاغة العربية، واستطاع أن يحجُب عن بلاغيي الفصاحة ظواهر أسلوبية كتابية طارئة كان حريا بهم تسجيلها "3.

هذا وعلى الرغم من عدم اهتمام ابن وهب بالجانب الصوتي في البلاغة، إلا أنه قد كان لعمله دورا هاما في التقعيد لها، كما كان له وزنا ثقيلا ضمن مشروع العمري، ومن هذا المنطلق جاء اختيار العمري لمشروع ابن وهب كأصل من أصول البلاغة العربية، الأصل الذي تم فيه الانتقال من البلاغة الشفهية الممثلة في عمل إبن وهب.

وكخلاصة لهذا المبحث نقول بأنّ دراسة العمري لمشروعي الجاحظ وابن وهب في إطار البحث عن أصول البلاغة العربية، قد أسفرت عن تبيان مفهوم البيان عند كل منهما، حيث يحمل البيان عند الجاحظ معنى المفهم والإفهام، وأما عند ابن وهب، فالبيان يحمل معنى المعرفة بالشيء

<sup>3</sup> مُحِّد العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية، ص: 89 .

<sup>1</sup> ديوان أبي العتاهية، تقديم: كرم البستاني، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1406هـ/1986م، ص : 109 .

<sup>2</sup> ديوان القتال الكلابي، تح: إحسان عباس، دار الثقافة، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1409هـ/1989م، ص: 37 .

مع القدرة على إيجاد قناة للتواصل بين الملقي والمتلقي لهذا الشيء، وهي عنده تبرز في الكتابة بشكل أساس .

وعليه، فإنّ بيان الجاحظ يتميّز في شموليته للفهم والإفهام من جهة، وللخطابين الشفهي والكتابي من جهة أخرى، وأما ابن وهب فهو يتميّز بتفصيله في وضع التعريف المناسب للبيان من جهة، وباقترابه أكثر من المصطلح البلاغي لعلم البيان المعروف حاليا من جهة أخرى .

ويرى العمري "بأنّ عمل ابن وهب أقربُ إلى نظرية معرفية، في حين أنّ عمل الجاحظ يندرج ضمن النظرية البلاغية، بلاغة الخطبة، وهذا يقتضي منا توضيحا بصدد مفهوم البيان والذكر البياني عند الأستاذ عابد الجابري، حيث وجدنا مجموعة من البلاغيين يناقشون باعتبارهم مناطقة أو فلاسفة، أو يطالبون بعمل هؤلاء "1".

هذا وسنتناول في المبحث الموالي الأصل الخامس من أصول البلاغة العربية عند العمري، والمتعلّق بالبلاغة عند اليونان، من خلال العنوان التالي: " القراءة العربية للبلاغة اليونانية " .

#### المبحث الخامس: القراءة العربية للبلاغة اليونانية:

لم يكنْ تأثُّر الفكرِ العربيّ بثقافةِ اليونانِ فقط، بل كان تأثُّرُهُ بثقافاتِ شعوبٍ أخرى ضَمّتُهَا الدَّولةُ الإسلاميةُ، مثلَ الفُرْسِ، والرُّومِ، والهُنود وغيرهم ...، وذلكَ راجعٌ إلى التلاقُحِ الفكريّ والثقافي بين مختلَفِ هاتِهِ الشُّعوبِ مع الحُكم العربي؛ وعليه فإنّ تخصيصَ العُمري للثقافةِ اليونانيّةِ، وأخذِهَا بِعَيْن الاعتبار، لا يُلغي بالضرورة بقيَّة الثقافاتِ، وإنما غُلبتْ ثقافةُ اليونانِ بسببِ تأثيرِ الفكرِ الأرسطيّ في الدرسِ البلاغيّ العربيّ، وهو ما نوّه به العمري في مُستهلِّ دراسته لموضوع القراءة العربية للبلاغة اليونانية، حين قال: " فالتخصيص يرجِعُ إلى دخولِ الثقافةِ اليونانيَّةِ مِنْ خلالِ تراثِ أرسطُو كَنسَقٍ تحملُهُ أعمالُ مُؤلَّفَةٌ مَازَالَت تفرِضُ حُضُورَهَا على التفكير البلاغي العالميّ، وهما " فنّ الشعر" و" فن الخطابة " لأرسطو "2.

<sup>1</sup> مجَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 212، 213.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 219

ويضيفُ العمريُّ في ذاتِ السِّياقِ أن تأثير الفكر اليوناني سار على مستويين إثنين: "مستوًى عامٌّ يتجسّدُ في المنطقِ والثقافةِ الأخلاقيةِ والنفسيةِ، ومستوًى خاصٌّ يتعلقُ بالجانبِ البلاغيِّ فقط، أيْ البناءُ الخاصُّ بكلٍّ مِنَ الخطابيْن الشعري والخطابي "أ، وهو ما يَدُلُّ على مَدَى تأثير البلاغة اليونانيّةِ أكثَرَ مِنْ غيرِهَا مِنَ البلاغاتِ التي انتقلت في خضم التلاقح الفلسفي بين الأمّتيْن، " ولعل الفلسفة والمنطق اليونانييْنِ كانا مِنْ أهم العلوم التي داخلَتِ البلاغة فِي شَكْلِ إِسقاطاتٍ لمبادِئِ الغلميْن، مِنْ قِبَلِ علماءَ عرب، ونقّادٍ تأثّرُوا بالثقافةِ اليونانيّةِ بعدَ الاحتكاكِ، والترجماتِ فِي نهايةِ القرنِ الثالِثِ، مع إبنِ قتيبةِ، والجاحظِ، وقدامةَ ... وغيرهم "2.

ولقد تحدّث العديدُ مِنَ الباحثِينَ العربِ عنْ هذَا التأثّرِ والتأثيرِ بينَ النّقافةِ العربيّةِ وغيرها مِنَ الثقافاتِ، لأسيما اليونانيّة منها، مبرزِين السَّبَبَ الرَّئيسَ فِي هذا الأمرِ، على غرارِ ما يراهُ زكريًّا بشير في كتابه " لمحاتٌ مِنْ تاريخِ الفلسفةِ الإسلاميَّةِ "، حيث يقول: " ولئِنْ تأثّرتِ الفلسفةُ الإسلاميَّة بالتراثِ اليوناني أكثرَ مِنْ غيرِه، فذلك للخصائِصِ الذاتيّةِ لذلك التراثِ، والتِي تجعلُهُ مؤثّرًا أكثرَ مِنْ غيرِه، ونقصِدُ بذلك الخصائص العقلانيَّة، والعلميَّة، والموسوعيَّة، ولكن الفكر الإسلاميَّ تأثّر بفارس، والهندُ" وعلى هذا الأساسِ، كان اعتبارُ البلاغةِ اليونانيَّة،عند العُمريّ، أصلًا مِنْ أصولِ البلاغةِ العربيَّة، خاصَّةً فيمَا يتعلَّقُ بكتابيٌ أرسطو عَنِ الشّعرِ والخطابةِ، اللذيْن أَوْلاهُمَا العمريُّ عنايَةً بالغةً، فالشّعرُ والخطابةُ علورةِ مفهُومِ جديدٍ للبلاغةِ العربيَّة.

وَعلى كلِّ فقد تناولَ العمريُّ كتابيْ " فن الشعر، وفنّ الخطابة "، كمبحثيْن مستقلّيْن عنْ بعضهما البعض، بُغية البحثِ فِي مدَى تأثيرهِمَا على البلاغة العربية .

أولاً فن الشعر: من المحاكاة إلى التغيير: لعلّ كتاب " فنّ الشعر " لأرسطو، هو أوّلُ كتابٍ يسعَى إلى البحثِ فِي تعليم كتابةِ القصائِدِ وإلقائِها على حدٍّ سواءٍ، ولذلك لَقِيَ الإقبالَ اللّامُتَنَاهِيَ

<sup>2</sup> فؤاد زرواق، أثر الفلسفة اليونانية في البلاغة العربية، مجلة دفاتر مخبر الشعرية الجزائرية، المجلّد03، العدد07، جويلية2018م، ص: 132 .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 219.

 $<sup>^{6}</sup>$ زكريا بشير إمام، لمحات من تاريخ الفلسفة الإسلامية، دراسة مدخلية ميسرة، الدار السودانية للكتب، الطبعة الأولى، 1418هـ/1998م، ص: 13.

مِنْ لَدُنِ البلاغيّين العربِ وغيرِ العربِ، قديمًا وحديثًا؛ وفيما يخصُّ العمريَّ فقد تناولتْ دراستُهُ لهذا الكتاب ثلاثةَ أوجُهٍ هي: 1- إشكاليّةُ قراءةِ فَنّ الشعر، 2- البحثُ عَنِ القوانِينِ والكليَّاتِ، 3- الإجراءاتُ التحويليَّةُ: نَقلُ المركزِ مِنَ المحاكاةِ إلى التغييرِ .

1- إشكالية قراءة فن الشعر: أمّا بالنسبة لإشكالية قراءة الكتاب، فقد أَرْجَعَهَا العمريُّ إلى العلماء القدماء، الذينَ لم يفهمُوا كتابُ فنّ الشعرِ لأرسطو، ولم يتأثّروا بِهِ، والدّليلُ على ذلك أخّمُ العلماء القدماء، الذينَ للهمُوا كتابُ فنّ الشعرِ الأرسطو، ولم يؤكدهُ عديدُ الباحثِينَ الذينَ يُقَسِّمُهُمُ ترجمُوا التراجيديا بالمدْح، والكوميديا بالهجاء "أ، وهو ما يؤكدهُ عديدُ الباحثِينَ الغربيّينَ والعربِ، العمريّ إلى طائفتيْن، " الأُولى تمثّلتْ في محقّقي الكتابِ مِنَ الفيلولوجيّينَ الهيلينيّينَ الغربيّينَ والعرب، المعجبين والتهاءً بِعَبْدِ البَّداءً مِنْ مارجليوت (Margoliouth)، وتكاتش، (بالألمانية مِنْ الميلينيّينَ العرب، المعجبين باستثمارِ الرّحمن بدويّ؛ وتمثّلتِ الثانيةُ فيما يمكن أَنْ نَدْعُوهُمْ بالباحثِين الهيلينيّينَ العرب، المعجبين باستثمارِ النّهضةِ الغربيّةِ لفنّ الشعر، وبما ترتّبَ عنْ ذلك مِنْ غِنًى وتنوُّعٍ فِي الأجناسِ الأدبيّةِ، وعلى رأسِ هذهِ الطّائفةِ طه حُسين "2.

هذا ويُرجِعُ العمريّ إشكاليّة هاتِهِ القراءةِ إلى عدّةِ أسبابٍ، جَعَلَهَا تحتَ عُنْوَانيْن كبيريْن هما " البحثُ عنِ النّصِ الأصليّ( وفيه يشير إلى عدم قراءة الكتاب، والقراءة الموضوعية الجيدة) وإلى المحتثُ عنِ النّصِ الأصليّ( فيه يشير إلى عدم قراءة الكتاب، والقراءة الموضوعية الجيدة) وإلى المحتلافِ مرجعيّة كلّ قارِئِ "3.

2- البحث عن القوانين والكليّات: وأما بالنسبة لمسألة البحث عن القوانين والكليّات، فقد تناولها العمريُّ مِنْ خلالِ إِيرادِ نَمَاذِجَ عنْ قِراءاتِ العلماءِ العربِ لكتابِ أرسطو، مثل الفارابي، وإبن سينا، وإبن رشد... الخ، وكان توسُّعُهُ في عملِابنِ رُشدٍ أكثرَ مِنْ غيرِهِ، ولكنّه اعتبَرَ جميعَ تلك القراءاتِ تصبُّ في قالبِ واحدٍ وهو:

أ- تخليصُ عمل أرسطو مِنَ الخصوصيّاتِ المحليَّةِ العائدةِ إلى عَادَاتِ اليونانيِّين في أدبِهِم (خاصة الحديث عنِ الأجناسِ الأدبيّةِ وبنياتها )، وتخليصِهِ مِنَ الأمثِلةِ اليونانيّةِ، سواءٌ عوّضتْ بأمثلةٍ عربيّةٍ أمْ لمْ تعوّض، وهذا الصّنيعُ هو ما يجعلُ هذه الأعمال تسمّى " التلخيصات ".

أيحًد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 221.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه، ص : 221، 222 .

<sup>3</sup>نفسه، ص : 223 – 230 .

ب- بسطُ المفاهِيمِ الكليّةِ وإمدادُها بالأمثلةِ العربيةِ، وهذا مبررُ نعتِ هذهِ الأعمالِ أحيانًا بالشروح، وقد يسُوغ أنْ ندعوَها شروحًا مقارنة "1.

3- الإجراءات التحويلية: وأما بالنسبة للإجراءات التحويلية، والذي يُعْنَى بَمَا هُنَا نقلُ المركزِ مِنَ المحاكاةِ إلى التغييرِ، فقد ربطَ العمريُّ قضيةَ الانتقالِ مِنَ المحاكاةِ إلى التغيير فِي دراسةِ الفلاسفةِ العربِ لكتابِ أرسطو " فنّ الشعر "، ربطَهَا بعمل كلٍّ مِنَ الفارابي وإبنِ رشد، باعتبارهما الأكثر تأثُّرًا به،" فالفارابيّ وسمّ المقدّمةُ فصارَ قُدْوةً، وابنُ رشدٍ وسمّ البناءَ اللّغويّ، وَحَرَجَ منه بمفهومٍ مولّدٍ عنوان " التغيير " ، والتغييرُ عند إبنِ رشدٍ صياغةٌ متقدمةٌ، تاريخًا وفهمًا، للانزياح الشعري "2.

تمثل المحاكاة عند الفاراييّ معنى التصويرِ أو التمثيل، "تمثيلُ الأشياءِ أساسًا، متأثرا بمفهومها عند أفلاطون، ناظرًا إلى الشعر العربي ونُصُوصِهِ القديمة المشهورة لامرئ القيس وأمثاله، وفي هذا الاتجاه نجدُ التصويرَ والنّحت يُشكّلان عنده الامتداد الفنيّ للمحاكاة، في حين يغضّ الطرّف عَن الامتدادِ اللّحرِ لها عند أرسطو، وهو الموسيقى والرقص وما يتَّصل بهما مِنْ نَقْرٍ على النَّاي ومِنْ غِناء "³، وأما عند إبن سينا فالمحاكاة تَأْحُد معنيين، أو مفهومين إثنين، " المفهوم الأول عام متعلّق بالجنس الشّعريّ بالنظر إلى الأجناس الأخرى المجاورة له التي تُقاسِمه ساحة القوّل (...)وهذا التّصوُّر هو الذي يستدعي إحصاء المكوِّنات البلاغية كلّها وإدخالها في مجال تكوين الشعر الذي هو تخييل الذي يستدعي إحصاء المكوِّنات البلاغية كلّها وإدخالها في مجال تكوين الشعر الذي هو تخييل " أوأما إبنُ رشد فقد " إنزاح عن المعنى الأصلي الأرسطي، ونظر في المعنى اللغوي للكلمة العربية " المغيّر "، فوجده يتلاءم مع ما في مادة الفصل الثاني والعشرون من فن الشعر، من تحويرات لغوية مشعرِنة، كما وجد في كتاب فن الخطابة صورا بلاغية ترجع إلى التغيير والتبديل والتحوير، فبنى على أساس المعطين المعجمي والبلاغي معنى جديدا، ينطلق من الصور الدلالية على نحو ما فعله على أساس المعطيين المعجمي والبلاغي معنى جديدا، ينطلق من الصور الدلالية على نحو ما فعله الن سينا " أن كما يَعْتَبِرُ العمري بأنّ عمل إبن رشد يعدّ تتويجا " لعملية التحويل ( تحويل النظرية ) الت يماسها طوال صفحات هذا التلخيص / الشرح – أي كتاب إبن رشد –، عن طريق تحوير

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 234.

<sup>. 249 :</sup> ص : 249

<sup>3</sup>نفسه، ص: 249، 250 .

<sup>4</sup>نفسه، ص: 252، 253 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>نفسه، ص : 259 .

المفاهيم لتلائم معطيات الشعر العربي، وتعتبر قراءته للتعرف المقدمة في هذا البحث أحسن مثال لهذه العملية "1".

ثانيا: فن الخطابة: الصحة والاعتدال: وأما كتاب " فن الخطابة"، فهو كتاب غني عن التعريف في الفلسفة اليونانيّة على العموم، والأرسطيّة منها على وجه الخصوص، وهذا راجع للإقبال الكبير الذي حظي به، من لدن عديد الباحثين العرب وغير العرب، القدماء منهم والمحدثين، فعلى سبيل المثال نجد أنّ الجاحظ، الذي يعدّ من مؤسسي علم البيان، كان من أوائل الذين اطلعوا على المنطق الأرسطي وتأثروا به، غير أنّ هذا لا يعني أنّ الجاحظ نقل البلاغة عن اليونان حرفيا، بل إنّ " تأثّر الجاحظ بالمنطق الأرسطي، ومنه كتاب الخطابة، كانت قد أملته الظروف الحضارية، وثقافته الموسوعية، ولا يمكننا أن نركن إلى آراء المستشرقين التي حاولت تقويض جهده، وعدّته مدينا حضاريا لليونانيين (...) وقد أبانت ملاحظاته المبثوثة في مؤلفاته أنه أدرك خصوصية البيان العربي، لنستخلص منها ملحوظاته البيانية "2.

وفي وَصْفِهِ لحال العرب وبلاغتهم أثناء الاطلاع على هذا الكتاب، يقول الباحث العربي إبراهيم سلامة: "كل هذا، وكتاب أرسطو في الخطابة في أيدي المترجمين في النّصفِ الأخِير مِنَ القرنِ الثالثِ الهجريّ، يُخَايِلُونَ به، ويتحسَّسُون ما فيه مِنْ نَفْعٍ يمكن أن تنتفع به آدابُهُم، وما فيه مِنْ غَرَابَةٍ يحاوِل بعضُهُم أنْ يستأثر بها لنفسه، ويتعالم بها عن غيره "3.

وقد دَرس العمري كتاب " فن الخطابة"، مِنْ زاويتيْن اِثنتيْن، تطرَّق فِي الأولى إلى تقديم الكتاب، والتعريف به، عنْ طريق إعطاء خُطاطة عامّة لمكونات الخطاب الإقناعي تشمل ثقافة الخطيب وأسلوبه، وفي الثانية، قام بإبراز الطابع المميز لفن الخطابة، المتمثل في الوضوح والاعتدال

1- مكونات الخطاب الإقناعي: لقد أشار فيها العمري إلى أنّ كتاب الخطابة عادة ما يقسم إلى مقدمة وثلاث مقالات:

2 هدى قزع وآخران، كتاب الخطابة لأرسطو وأثره في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، الجاحظ أنموذجا، مجلة دراسات، العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجلد14، العدد1، 2014م، ص: 15.

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 266.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>إبراهيم سلامة، بلاغة أرسطو بين العرب واليونان، مكتبة الأنجلو المصرية، الطبعة الأولى، 1369هـ/1950م، ص: 83 .

### الفصل الثانى: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند حُجَّد العمري

المقدمة: وهي مُدْبَحَةٌ عادةً في المقالة الأولى حدَّد فيها أرسطو طبيعة الخطابة وعلاقتِها بالعلوم والفنون المجاورة لها، مثل الجدل والأخلاق والسياسة والشعر، وقسَّمَها حسْب المقاماتِ إلى استشاريَّة وقضائيَّة وتقويميَّة (مدح وهجاء).

المقالة الأولى: الأخلاق والأدلة المناسبة لكل نوع والوسائل الإقناعية الصناعية الخاصة بالخطابة القضائية .

المقالة الثانية: الأحوال النفسية المؤثرة في المخاطبين والأقيسة الخطابة والأمثال.

المقالة الثالثة: الأسلوب وترتيب الأجزاء  $^{1}$ .

ومِنْ هُنا يتجلى مفهومَ البلاغة الأرسطيّة عند العمري، في كونِما تقوم على ثلاثة أمورٍ مهمّةٍ هي: 1- الأول هو مصادر الأدلة، 2- والثاني هو الأسلوب، 3- والثالث هو ترتيب أجزاء القول.

- مصادر الأدلة: تتمثل مصادر الأدلة في ثقافة الأديب، العامة والخاصة، على أنّ العامة تتعلق بالانفعالات والطبيعة النفسية للمتلقي، والخاصة تتعلق بثلاثة أنواع مِنَ الخطابة هي: الاستشارية والقضائية، والاحتفالية "2.

-الأسلوب: يعتبر العمري أنَّ الأسلوب عند أرسطو يتمثل في الجمع بين الإلقاء والتمثيل، لكونهما يمثلان الجانب المصطنع منه "3.

- ترتيب أجزاء القول: إنتقد أرسطو التقسيمات المضحكة التي إعتمدها بعض خطباء عصره، مؤكِّدًا أنّ التقسيم الملائم هو الذي يقوم على ذكر الموضوع، أو القضية ثم البرهنة أو الدليل، وأولى من ذلك كله هو العرض والدليل، وبشيء من التسامح يمكن إضافة استهلال وخاتمة حين تتوخى منهما فائدة، فالأجزاء الكائنة والمحتملة هي: الاستهلال، العرض، الدليل، الخاتمة "4.

<sup>1</sup> مجًّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 267.

<sup>2.</sup> نفسه، ص: 269، 270 .

<sup>3</sup>نفسه، ص : 270 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>نفسه، ص : 270 .

2- الطابع المميز لفن الخطابة: وأما ما يخص الطابع المميز لفن الخطابة فإنه يتجلى في عنصري الوضوح والاعتدال، " فحين نمعن النظر في الاقتراحات البلاغية الكبرى المتضاربة في تاريخ البلاغة العربية، سنلاحظ أنّ كتاب فن الخطابة قد دَعَّمَ أيضا مفهوما كبيرا كان يناسب البلاغة العربية الكلاسيكية المحافظة، هو مفهوم الاعتدال والمناسبة المحققين للوضوح والمتعة الناتجة عن حد أدبى من الإغراب (...) وتقوم هذه الخصوصية الخطابية على وسطية بين الابتذال العامى والسمو إلى الإغراب والغموض الشعري، ففي هذه المرتبة يلتقي الفهم الناتج عن سلامة العبارة واستعمال الألفاظ في مواضعها مع الرشاقة الناتجة عن حد أدبى من التغيير حسب المقامات  $^{-1}$ .

وفي ختام هذا المبحث نقول: إنّ تأثير البلاغة اليونانية على الدرس البلاغي العربي من خلال كتابي فن الشعر وفن الخطابة لأرسطو، كان له دور كبير في توجيه مسار هذا الدرس، وهو ما تعكسه مجموع قراءات العرب لهذين الكتابين، مما دفع بالعمري لأن يعتبر قراءة العرب للبلاغة اليونانية عاملا أساسيا، وأصلا خامسا من أصول البلاغة العربية .

ولقد نال عملُ أرسطو إقبالا منقطع النظير مِنْ لَّدُن عديد البلاغيين العربِ وغير العربِ، الذين يمكن تقسيمهم إلى ثلاث فئات هي:

1- فئة أخذت عن التراث الأرسطى بطريقة مباشرة، ويمثلها جميع بلاغيي العرب الذين عنوا بهذا التراث، كالفارابي، وابن سينا.

2-فئة أخذن عن التراث الأرسطى بطريقة غير مباشرة، عن طريق العودة إلى أعمال أولئك البلاغيين العرب، ويمثل هذه الفئة جميع علماء الاستشراق الذين اهتموا بالتراث الأرسطى .

3-فئة من المعاصرين الذين أقبلوا على التراث الأرسطى إقبالا مباشرا، وهؤلاء يقسمهم العمري إلى قسمين:

أ- محققون فيلولوجيون هيلينيون غربيون وعرب، مثل ما رجليوت، وتكاتش، وعبد الرحمن بدوي . ب- باحثون هيلينيون عبر مثل طه حسين.

<sup>1</sup> مُجَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتما، ص: 273 .

## الفصل الثاني: دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية عند حُمَّ العمري

وفي نهاية هذا المبحث نستشهد بقول العمري الذي يثبت من خلاله كون البلاغة اليونانية أصلا من أصول البلاغة العربية حيث يقول: " إننا حين ننظر إلى القضية الجوهرية في الخطاب الإقناعي، وهي قضية المقام الخطابي وملاءمة الخطاب للأصول اعتمادا على ثقافة اجتماعية ونفسية، بما تضمنه من بحث في العادات والقوانين والشرائع والطبائع والأقيسة والاستدلالات، وعلاقة كل ذلك بالوسائل الأسلوبية، نكاد نجزم بأنّ كتاب فن الخطابة قد أخذ كقطع غيار في مجال البيان والنقد: (أخذ منه قدامة مثلا ما يتعلق بالأغراض والقيم).

أما حين نمعن النظر في الاقتراحات البلاغية الكبرى المتضاربة في تاريخ البلاغة العربية سنلاحظ أنّ كتاب فن الخطابة قد دعّم أيضا مفهوما كبيراكان يناسب البلاغة العربية الكلاسيكية المحافظة هو مفهوم الاعتدال والمناسبة المحققين للوضوح والمتعة الناتجة عن حد أدنى من الإغراب "1

ومع إنهائنا لهذا المبحث نكون قد أنهينا الدراسة التحليلية المتعلقة بأصول البلاغة العربية، المقدّمة في هذا الفصل، لننتقل في الفصل الموالي إلى دراسة تحليلية أخرى تتعلق بامتدادات البلاغة العربية عند العمري .

-

<sup>1</sup> محكَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 277.

الفصل الثالث: دراسة تحليلية لامتدادات البلاغة العربية عند العمري المبحث الأول: الكتابة والشعر، البلاغة العامة – قراءة في مشروع أبي هلال العسكري

المبحث الثاني: بين الغرابة الشعرية والمناسبة التداولية - قراءة في مشروع عبد القاهر المبحث الثاني: بين الغرابة الشعرية والمناسبة التداولية - قراءة في مشروع عبد القاهر المبحث الم

المبحث الثالث: بلاغة الصحة والتناسب قراءة في مشروع ابن سنان الخفاجي المبحث الرابع: البلاغة المعضودة بالنحو والمنطق قراءة في مشروعي القرطاجني والسكاكي

#### الفصل الثالث: دراسة تحليلية لامتدادات البلاغة العربية عند العمري:

نتناولُ في هذا الفصلِ قراءةً لخمسَةِ مشارِيعَ بلاغيَّةً مَثَّلَتْ أعمَالَ كُلِّ مِنْ أبي هلال العسكري في " سر في " الصناعتين"، والجرجاني في " أسرار البلاغة"و" دلائل الإعجاز "، والخفاجي في " سر الفصاحة"، والقرطاجني في " منهاج البلغاء وسراج الأدباء "، والسكاكي في " مفتاح العلوم "، وهذا على ضوء ما جاء في مشروع مُحَّد العمري، الذي وضعَ للبلاغة ثلاثة إمتداداتٍ كبرى، مَهَّدَ لها بالمشروع الأوّل وهو مشروعُ العسكري، ووزّع بقيّة المشاريع على الامتدادات التالية:

1- الامتداد الأول: التراوح بين الغرابة الشعرية والمناسبة التداولية: ويتعلق بمشروع الجرجاني

2- الامتداد الثاني: أناقة الخطاب: الصحة والتناسب ( الكلاسيكية البلاغية ): ويتعلق بمشروع الخفاجي .

3- الامتداد الثالث: البلاغة المعضودة بالنحو والمنطق: ويتعلق بمشروع السكاكي .

وسنقوم في هذا الفصل التطبيقي بعرضِ هاتِهِ المشارِيع البلاغيَّةِ على أربعةِ مباحِثَ هي:

المبحث الأول: الكتابة والشعر -البلاغة العامة، قراءة في مشروع أبي هلال العسكري

المبحث الثاني: بين الغرابة الشعرية والمناسبة التداولية، قراءة في مشروع الجرجاني

المبحث الثالث: بلاغة الصحة التناسب، قراءة في مشروع الخفاجي

المبحث الرابع: البلاغة المعضودة بالنحو والمنطق، قراءة في مشروع القرطاجني والسكاكي .

المبحث الأول: الكتابة والشعر (البلاغة العامة )- قراءة في مشروع أبي هلال العسكري:

اِستهلَّ العُمَرِي دراسته لامتداداتِ البلاغةِ بكتاب " الصناعتين "، لأبي هلال العسكري، وذلك لأنه كتابُ باحثُ في صناعةِ الشِّعرِ والنَّثرِ معًا، وهو " كتابُ نقديُّ مشهورٌ أُقيم على وذلك لأنه كتابُ باحثُ في صناعةِ الشِّعرِ والنَّثرِ معًا، وهو " كتابُ نقديُّ مشهورٌ أُقيم على أُسسٍ بلاغيةٍ، وقد اِستعانَ أبو هلال في تأليفِهِ لهذا الكتاب، بِجُلِّ ما كتب سابقوهُ مُمَّن عالجوا مِثل موضوعِه، وقد مَهَّد له بمقدّمة نوّه فيها بمعرفةِ عِلْمِ البلاغةِ، وضرورته لِفَهْم إعجازِ القرآن الكريم،

وللتمييز بين جيّد الكلام وَرَدِيئِهِ "1، ومِنْ خِلَالِ عمل العسكري جُمِعَتْ أقاليم مملكة البلاغة \*، التي كانت مِنْ قَبْلُ مفرّقة بين بيانِ الجاحظ، وبديع إبن المعتز، والمجاز والإعجاز القرآني، والفلسفة، ثم ما لبثت أن توزعت بين إقليمين فقط هما البيان والبديع، وهو الأمرُ ذاته الذي أشارَ إليه العمري في قوله: "حاولَ العسكري أن يجمَع في نظريَّةٍ واحدةٍ متكاملةٍ، صالحةٍ للمنظومِ والمنثورِ، جهودَ الاتجاهيْن السّابقیْن: البدیع والبیان \*، متخلِیًا عن المواد التي لا تُناسب موضوعَهُ، وعن المنهج الذي يضيق عَنِ المنظومِ والمنثورِ مجتمعیْن، و بإدماج الجوانِبِ البلاغیّةِ مِنْ نظریّةِ الجاحِظِ مَعَ الصُّورِ البدیعیَّةِ عندَ ابنِ المعتز وغیرهِ مِنَ المشتغلین بالبدیع ونقد الشعر، تَكوّن لدیه ما اِصطلحنا علی البدیعیّة عندَ ابنِ المعتز وغیرهِ مِنَ المشتغلین بالبدیع ونقد الشعر، تَكوّن لدیه ما اِصطلحنا علی تسمییّهِ" بلاغة عامة"، وهو اِسمٌ عامٌ یضمُّ الفصاحة والبدیع ویتجاوزهما "2، وهذا الوصف الذي المداه العمري في شأن الصناعتین، یجعل من هذا الکتاب کتابا نقدیًا علاوةً علی کونِهِ بلاغیًا، لأنّ الحدیث عن التّعلّم، لابُدَّ وأنْ یکُون فیه شيءٌ مِنَ النّقُدِ والتَمْحِیصِ .

واعتبارُ كتابِ العسكريّ ضمن كُتُبِ النقد، هو مذهبُ عديدِ الباحثِين، على غرار الباحثة وافية حملاوي، التي اِعتبرت أنّ العسكري "لم يخرج عنْ مفْهوم مدرسةِ الصَّنْعَةِ التي بَرَزَتْ فِي النَّقْدِ الأدبيّ، بل تُمثّل كلّ ما جاء فيها مِنْ آراءَ واتجاهاتٍ، ولذلك جاء كتاب الصّناعتين ليلخّص لنا بشكلٍ شاملٍ ودقيقٍ كلّ ما قيل في النقد الأدبي، متمثّلا نضوجَ هذه الآراءِ النقديةِ التي بَلُورَهَا الذّوق العامّ في المجتمع العباسي، وأنضجتْها الحقيقة الثقافية "3.

هذا وقبل أنْ نُعَرِّجَ على دراسةِ العمريّ لهذا الكتاب، نعرضُ الآن رأيًا موجزا لباحث جزائري، يرى فيه أنّ أبا هلال العسكري " ظَهَرَ في القرنِ الرابعِ الهجريّ، ويُعتبر كتابُهُ الصناعتيْن، أساسًا قويًّا للبلاغةِ فِي نَهايةِ هذا القرنِ، وعلى الرّغمِ مِنْ تصريح البيانِ والتبيينِ للجاحِظِ، إلا أنّ ذلك لا

<sup>1</sup> أبو هلال العسكري، موقع قصة الإسلام، الرابط: /https:islamstory.com/ar/artical/34081 تاريخ النشر: 10:00-2017/10/09

ملاحظة: فكرة الأقاليم مأخوذة من مذكرة بوعافية عبد الرزاق .

البيان ( الجاحظ وابن وهب )، البديع ( ابن المعتز ) .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُجَّد العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية والممارسة الشعرية، ص: 89 .

 $<sup>^{0}</sup>$ وافية حملاوي، قراءة في كتاب الصناعتين، لأبي هلال العسكري، مجلة تنوير، جامعة زيان عاشور، الجلفة، المجلد $^{0}$ 00 العدد $^{0}$ 00 - ديسمبر  $^{0}$ 01 م. ص: 99 .

يغمِطُ، حقّه ولا يُخفي مجهودهُ، وجديدَهُ فيما أضافه لبناءِ سرحِ البلاغةِ، ولسنا هنا لنُنَاقش قضيّة السبق إلى القضايا البلاغية، وإنما لحصْرِ ما وَرَدَ منها في كتاب الصناعتين، باعتبارهِ كما صرّح النّقاد والمؤرّخون، جمع كل ما اِنتهت إليه البلاغة في عصرِه، فيكوّن لدينا فكرةً حول ما وَصَلَتْ إليه البلاغة في ذلك القرن "1.

ويرى العمري بأنَّ العسكري لم يكن مهتما بقضايا الجاز والإعجاز التي طُرِحَت قبلهُ، بل إنه وَجَّهَ الدّراسةَ صوْب وظيفتيْن، وظيفةٌ نقديّةٌ، وأخرَى تعليميّةٌ، في إطار دراسَتِهِ للشِّعرِ والخطابَةِ عندَ العرب، ولذلك يقول: " لم يعد العسكري- بعد المقدمة - لإثارَةِ هذهِ القضيّةِ- أي الإعجاز والجاز -، وإنما كانَ الشِّعرُ والخطابةُ موضوعَهُ الأوّل، وأقول: الشعر والخطابة برغم عنوان الكتاب، ووظائف البلاغة عنده بعد معرفةِ الإعجازِ هي:

1- القدرةُ على التمييزِ والاختيارِ: وظيفةٌ نقديةٌ .

2- القدرةُ على قرضِ الشِّعْرِ وإنشاءِ الرَّسائِلِ: وظيفَةٌ تعليميّةٌ" 2 .

وهاتانِ الوظيفتانِ نابعتانِ مِنِ اِعتبارِيْنِ اِثنيْن، اِعتبار ديني واِعتبار أدبي، أما الاعتبار الديني فإنه يبرز من خلال ما أشار إليه العسكري بقوله:" اِعلمْ أنَّ أحقَّ العُلومِ بالتَّعلُم، وأولاها بالتحقُّظِ فإنه يبرز من خلال ما أشار إليه العسكري بقوله:" العلم أنَّ العنفة بالذي به يعرف إعجازِ كلام الله على وقد علمنا أنَّ الإنسانَ إذا أَغْفَلَ عِلْمَ البَلاغةِ وأخلَّ بمعرفةِ الفصاحةِ، لم يَقَعْ عِلْمُهُ بإعجازِ القرآنِ مِنْ جِهةِ مَا حَصَّهُ الله به مِنْ حُسْنِ التَّأْلِيفِ، وبَرَاعَةِ التركيب، وما شحنه به مِنْ الإيجازِ القرآنِ مِنْ جِهةِ مَا حَصَّهُ الله به مِنْ الحلاوةِ، وحلَّلهُ مِنْ رونقِ الطَّلاوَةِ، مع سهولة كلمِهِ البديعِ، والاختصارِ اللطيفِ، وضمّنهُ مِنَ الحلاوةِ، وحلَّلهُ مِنْ رونقِ الطَّلاوَةِ، مع سهولة كلمِهِ وجزالتِهَا، وعذوبَتِهَا وسَلاسَتِهَا "3، وأما الاعتبار الثاني وهو الاعتبارُ الأدبيُّ فهو راجعٌ إلى قوله: " ولهذا العلم بعدَ ذلك فضائلُ مشهورةٌ، ومناقبُ معروفةٌ، مِنْهَا أَنَّ صَاحِبَ العربيّةِ إذا أخلَّ بِطَلَبِهِ،

<sup>3</sup>أبو هلال العسكري، كتاب الصناعتين، تح : علي مُحَّد البجاوي، ومُحَّد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، الطبعة الأولى، 1371هـ/1952م، ص : 01 . ( بتصرف ) .

<sup>1</sup> حمزة حماني، ثنائية اللفظ والمعنى في كتاب الصناعتين لأبي هلال العسكري(310ه/395هـ)، مجلة قراءات للبحوث والدراسات الأدبية والنقدية واللغوية، جامعة مصطفى اسطمبولي، معسكر، العدد703أفريل2013م، ص: 246.

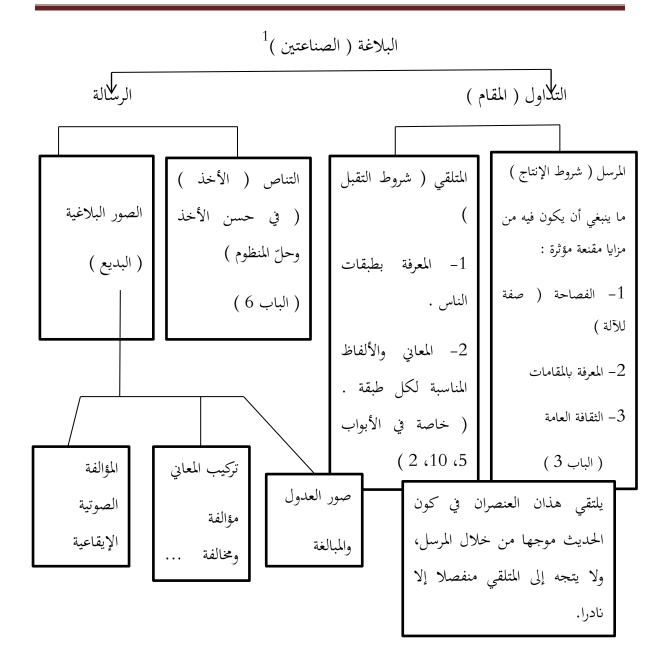
<sup>2</sup> مُحَدِّد العمري، الموازنات الصوتية، ص: 91.

وفرَّطَ في الْتِمَاسِهِ، فَفَاتَتْهُ فَضِيلَتُهُ، وعَلَقَتْ به رَذِيلَةُ فَوْتِهِ، عَفَى عَلَى جَمِيعِ مَحَاسِنِهِ، وعمِيَعن سائرِ فضائلِه، لأنه إذا لم يفرِّق بين كلام جيّدٍ وآخر ردِيءٍ، ولفظٍ حسنٍ وآخر قبِيحٍ، وشِعْرٍ نادرٍ وآخر بَان جهلُهُ، وظَهَرَ نَقْصُهُ؛ وهو أيضا إذا أراد أنْ يَصْنَعَ قصيدة أو يُنشئ رسالة - وقد فاته هذا العلم - مَزَجَ الصّفْوَ بالكَدرِ، وخلط الغَرَرَ بالعَرَرِ" .

لقد بين العمري مِنْ خلال هذا الرأي، الهدف الأساس لمشروع العسكري، والمتمثّل في إيجاد سُبُلٍ منهجيَّةٍ لتعليم الكِتابَةِ والشّعر، في إطارِ مفهوم البلاغةِ العامّةِ، وأما عَنْ مَضْمُونِ كتاب الصناعتين، فيرى العمري بأنّه قد اِهتمَّ بالأطرافِ الثلاثةِ المكوِّنَةِ للخطاب، وهي المرسل، والمتلقي، والرسالة، وهو ما يتضح مِنْ خلال قوله: " تَنَاوَلَ الكتاب الأطراف الثلاثة المعتبرة في تكوين نص أدبي: المرسل، المتلقي، الرسالة، جامعا في ذلك بين مادة كتاب البيان والتبيين، وهي أميل إلى الخطابة والحديث عن المقام: مقام الإرسال ومقام التلقي، وبين مادة كتاب البديع، المنصرفة إلى الرسالة "2، ويمثل العمري عمل العسكري في الصناعتين بالخطاطة التالية:

 $^{1}$ أبو هلال العسكري، كتاب الصناعتين، ص: 02.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نجًد العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغة والممارسة الشعرية، ص: 91 .



وفي كتابه "البلاغة العربية أصولها وإمتداداتها"، يقدّم العمري شرحًا مفصّلًا لهذه الخطاطة، تحت عنوان: "مُكَوِّنَاتُ البَلَاغَةِ العَامَّةِ"، حيث اعتبر أنها تنقسم إلى قسمين هما: التداول، والنص ( أو الرسالة )، وحسب رأيهِ فإنَّ العَسْكَريّ قَدْ "تَنَاوَلَ في المستوى التداولي ما ينبغي أنْ يكون عليه المرسل، في الباب الثالث بشكلٍ خاص، مِنْ معرِفَةٍ وخبرةٍ ومراعاةٍ للأحوالِ، وخصَّ حَالَ الكاتبِ بعنايةٍ خاصّةٍ لما تَتَطَلَّبُهُ وظيفَةُ الكتابَةِ مِنْ معارفَ ضروريَّةً؛ فأوَّلُ ما يجب على المنشئ أن يختارهُ، الألفاظُ والمعانى المناسبةُ، كما يختارُ اللحظة، فإنْ تبيَّنَ له أنّ طبيعتَهُ لا تُسْعِفُهُ في الكتابةِ تحوَّل إلى

أنجًد العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغة والممارسة الشعرية، ص: 92.

غيرها مِنْ الصّناعاتِ، ويجبُ عليهِ بعدَ ذلكَ الموازَنَةُ بينَ أقدارِ المستمعِينَوأقدارِ المعاني، ومخاطبةُ كلّ طبقةٍ بما يناسِبُهَا .

وتناولَ أحوالَ المخاطَب في مناسباتٍ عدّةٍ، خاصّةً في تنظيم الخطاب، في البابين الخامسِ والعاشِر، فمرجِعُ الإيجازِ والإطنابِ هو حالُ المخاطبِ (الباب الخامس)، وكذا الشأن في الحديثِ عنِ المعاني المناسبةِ لكل جزء مِنَ الكلام، وما يكُون للوصْلِ والفصْلِ مِنْ أَثَرٍ فِي النَّفُوسِ (الباب العاشر).

وعرضَ أيضًا لمراعاةِ أحوالِ المخاطبِينَ فِي الفصْلِ الثّانِي، خاصّةً فِي الحدِيثِ عَنْ خَطَأ المعانِي وصواهِا، فخطأ المعانِي راجِعٌ فِي جانِبٍ إلى عدم مُناسَبَتِهَا لِحَالِ المخاطبِين "1.

فالمستوى التَّدَاوُلِي إِذَنْ، يَتَنَاوَلُ حَالَ المرسِلِ، والمرسِلُ الكاتِبُ على وجهِ الخُصُوصِ، ثم أحوالُ المخاطَبِين والمناسبَاتُ التي يَلْقَى فِيهَا الخِطَاب، وأما المستوى النَّصِي فقد تناول المواضيعَ التّالية:

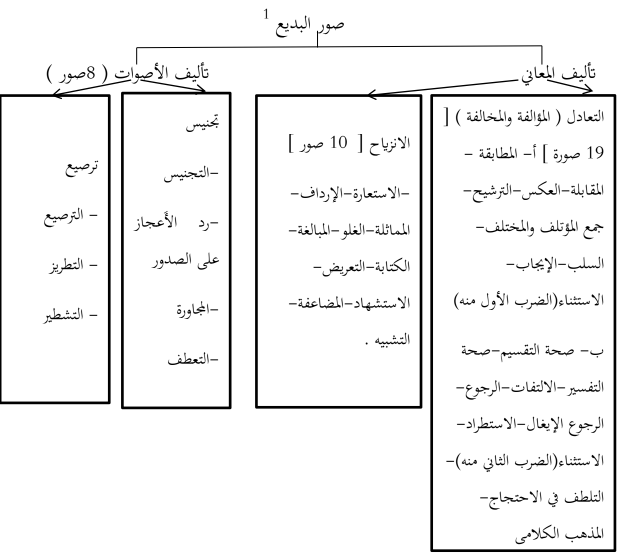
1- الصُّورِ البلاغيَّة: حَشَرَ العسكري الصور البلاغية أو ما سمَّاه " البديع "، في البابِ التّاسِعِ، حَصَّ السَّجْع والتَّشبيه ببابٍ لِكُلِّ منهُما، وفيها: صور الانزياح: وهي، الاستعارة، والإرداف، والمماثلة، والغلُو، والمبالغة، والكناية، والتّعريض، والاستشهاد، والمضاعفة، ويرى العمري أنّ أغلبَها تَصُبُّ فِي ثلاثٍ هي: الإرداف، والمجاورة، والمشابَهة، فِي حينِ يَرجِع بعضُها الآخرُ إلى المبالغة فِي المعايي النَّاتِحة عنْ أحدِهِما ( المجاورة والمشابَهة ) ، وأما عنِ الأخذِ أو التّناصِّ، فقد تناوله العمري في عمليَّةِ الشَّرِح كعنصُر ثالثٍ مِنْ عناصِر " فائدة الاستعارة "، التي هي عنصرٌ رابعٌ مِنْ عناصِر صُورِ الانزياحِ، وفي هذا حَلْطٌ، ويرى أنّ الأخذ يفسر عند العسكري مِن عدة زوايا، ذرة منها: الزاوية اللغوية، والزاوية اللجتماعيّة والتّقافية، والزاوية الفنية الشعريّة".

هذا وقد أضافَ العمري خُطاطة أخرى بين مِنْ خِلَاهِمَا مَضامِينَ مَشرُوعِ العسكريّ فِي صُورَتِهِ النّهائيّةِ، التي أبانَ فِيهَا عَنْ سبعةٍ وثلاثِينَ عِلْمًا مِنْ عُلُومِ البلاغَةِ، تحت عنوان " صور البديع " .

151

<sup>1</sup> مجًد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 286، 287.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه، ص : 288–297 .



ومِنْ خِلَالِ هَذه الخطاطةِ يتبيّن لنَا أَنّ العُمريّ يُقسِّمُ مَنْتُوجَ مشرُوعَ أَبِي هِلَالٍ العسكرِيّ إلى ثلاثِ مجموعاتٍ، تتضمَّنُ الأولى 19 صورة بلاغية، والثانية 10 صور، وأما الثالثة ففيها 4 صُورٍ فَقَطْ، " وَإِذَا اِعتبَرْنَا أَنَّ المجموعةَ الأُولى أَمْيَلُ إِلَى الخطابةِ، والمجموعتانِ الثانية والثالثة أميلُ إِلَى الخطابةِ، والمجموعتانِ الثانية والثالثة أميلُ إِلَى النسور الشِّعرِ، لاَحَظْنَا مَدَى التّكافُؤ الذي يحكُمُ الكتاب، حيثُ يكادُ يُحقِّقُ توازُنًا كميًّا بينَ الصّور الشِّعرِ، لاَحَظّابيّةِ(19 صورة) والصور الشعرية (18 صورة)، وسببُ التوازن يرجِعُ مِنْ جهةٍ إلى الهمّ الذي حملَةُ مؤلِّفُ الكتاب، منذ البداية، في البحثِ عنْ بلاغةٍ عامّةٍ للمنظومِ والمنثورِ، كما أنها مشروعةٌ في البلاغةِ القديمةِ للتَّقارُبِ الملمُوسِ الواقِع بين الشِّعْرِ والخَطَابَةِ"2.

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، الموازنات الصوتية، ص: 93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه، ص : 95 .

وفي آخرِ هذا المبحثِ نقول: إنّ بلاغة العسكريّ هي البلاغة العامّة التي جَمعتْ بينَ الشّعرِ والخطابَةِ، فهي تمتم بصناعةِ كِلَيْهِمَا، ومِنْ هُنا جاءَ اِسْمُ الكتابِ " الصِّناعتان "، وهو مَا جَعَلَ العمريّ يَضعها فِي مرتبةٍ قَبْلَ اِمتدادَاتِ البلاغةِ، كُونُ الامتداداتِ تمتمُّ بمشارِيعِ كُلِّ مِنَ الجرجايّ، والخماجيّ، والقرطاجيّ، وجميعُ هاتِهِ المشاريعِ لا يُمكِنُ دراستُها والنّفاذُ إليها إلّا إِذَا كانتُ الإنطلاقةُ مِنْ بلاغةٍ بَحَمَعُ بينَ النتّعرِ والخطابَةِ، فَعِبَارَةُ" الغرابةِ الشّعريّةِ" عند الجرجانيّ تشيرُ إلى الدّراسةِ التي قدَّمَها فِي كِتَابِهِ" الأسرار " وكانَ الشّعرُ مِحْوَرَهَا، وأما عِبَارَةُ" المناسبة التداولية " فَإِفًا تُشيرُ إلى الدّراسةِ التي قدَّمَها في كِتابِهِ" الدّلائل " وكانت " الخطابة " مِحورَها، و " بلاغةُ الصّحةِ تُشيرُ إلى الدّراسةِ التي قدّمَها في كِتابِهِ" الدّلائل " وكانت " الخطابة " مِحورَها، و " بلاغةُ الصّحةِ والتناسُب " عند الخفاجيّ تُعنَى بالجانِبِ الصّوي الذِي أَكْثَرُ ما يكونُ فِي القصائِدِ الشّعريّةِ، و " البلاغةُ المعضودةُ" لم تكنْ لِتَهْتَمَّ بالنّحْوِ والمنطِقِ لولا أهّا مرَّتْ على عَمَلِ العسكريّ الذِي أَمَّالَهَا لللهِ الذِلِق، وفتَعَ لها البّابَ لؤلُوج عُلُومٍ أخرى .

# المبحث الثاني: التراوح بين الغرابة الشعرية والمناسبة التداولية:

نتناوَلُ فِي هذا المبحثِ - عملا بمشروع العمري - مشروعَ عبدِ القاهِرِ الجرجانيّ ضمنَ كتابيْهِ: أسرارُ البلاغةِ، ودلائلُ الإعجازِ، وَقَدِ اِسْتَعْمَلَ العمريّ مُصطلحَ" الغرابةُ الشعريّةُ" للدّلالةِ على مضمونِ كتابِ الأسْرارِ، ومصطلحَ" المناسبةُ التداوليةُ" للدّلالةِ على مضمونِ كتابِ الدّلائِل، وهذانِ المصطلحانِ هما اللّذانِ سيكونَانِ عنوان الدراسة في هذا المبحث.

هذا وقد " مثّل الجرجانيّ علامةً فارقةً في التّراثِ البلاغيّ والنقدي العربيّ - دون إنكارِ جهودِ سابقِيه - فكان صورةً لِلُّغوي البارِعِ والنّاقدِ المُمَحِّصِ، زيادة على تشَبُّعِهِ بثقافةِ عصرِه، وجُرأته في الرّدِ على مخالفِيه، بناءً على إيمانٍ قويٍّ، وعقيدةٍ راسخةٍ، فكان ما أنتجهُ مميّزًا، إن لم نَقُل درّةً مِنْ دُر الزّمانِ، كلّما اِزْددنا له قراءةً ازْددنا تؤقًا لاكتشافِ أسرارِ ما قدَّمَهُ في ثنايًا الكُتب التي ألّقهَا الله فراءةً انْدويّ، بل كان على اطلاعٍ واسعٍ بالجانبِ النقديّ، والنّحويّ، وكان ملمًّا أيضا بكل ما وَصَلَتْ إليهِ تلكَ العُلومِ في عصرِه، ما مكّنَهُ مِنْ خدمةِ البلاغةِ العربيّةِ أيمًا وكان ملمًّا أيضا بكل ما وصَلَتْ إليهِ تلكَ العُلومِ في عصرِه، ما مكّنَهُ مِنْ خدمةِ البلاغةِ العربيّةِ أيمًا

153

 $<sup>^{1}</sup>$  مسعودة مرسلي، البعد التداولي عند عبد القاهر الجرجاني، مجلة رفوف، جامعة أدرار، العدد $^{03}$  مارس  $^{2016}$ م، ص:  $^{25}$ 

خدمة، خاصّةُ في التأسيسِ لنظريّةِ النّظمِ، " ولم يكن له أنْ يُنجز تآليفَهُ البلاغيّة، لولا المرجعيّاتِ النّحويّةِ التي تقدّمته زمنيًّا "1 .

أولا: مصطلح الغرابة الشعرية - قراءة في كتاب أسرار البلاغة للجرجاني -: مصطلح" الغرابة "مصطلح أقرب ما يكون إلى التعبير المجازيّ الذي يُوافقُ كلامَ الخاصّةِ مِنَ النّاسِ، كالبلاغيّين، والمنحويّين، وأهلِ الأدبِ والفنِّ، وغيرهم ...، وقد يُوجَد أيضا في كلام العامّةِ مِنَ المتشرّبِين للّسانِ العربيّ على سَلِيقَتِهِ، مِنْ دونِ درايةٍ بالقاعدةِ النحويّةِ أو البلاغيّةِ التي وَظَّفَ على خُوها هَذَا النوع مِنَ الكلام، أو حتَّى إدراكهُ أن يكون في كلامِه هذَا شيءٌ مِنَ الغرابة؛ بل إنه يراهُ كلامًا عاديًّا كأيّ كلام لا غرابةً فِيهِ .

وفي تعريفِ العمريّ لمصطلحِ الغرابةِ يرى بأنها " تقترِنُ بالمفارقةِ والتخييلِ والتركيبِ والتأويلِ، وثُوصَفُ بالكذبِ والغُموضِ ... الخ، ومِنْ هنا فهي خاصيَّةٌ ( ضد عامّية)" وفي هذا الوصْفِ نَجِدُ العمريُّ قد عمِل على تخصِيصِ المصطلحِ أَكْثَرَ، فهُو يراهُ متعلِّقًا بالشاعِرِ وَحْدَهُ، ذلك أنَّ مصطلحاتٍ مِثلَ الكَذِبِ والغُمُوضِ، لا تُستعمل بكثرةٍ إلا فِي الشِّعرِ، كذلكَ مفهُومُ التخييلِ الذِي قدْ يَصِلُ بالشاعِر إلى درجةِ التنبُّؤ، فكثيرٌ مِنَ الشّعراءِ ضمَّنُوا قصائِدَهُمْ معانٍ وألفاظًا شديدةَ الغموضِ، مِنْ وَحْي خيالهِمْ، لكنها سُرْعَانَ ما تَحَقَّقَتْ فِي عُصُورٍ لَاحِقةٍ .

وعليهِ فإِنَّ مفهُومَ الغرابةِ الشعريّةِ يَكُونُ محصُورًا فِي مجالِ التخييلِ لدى الخاصَّةِ مِنَ النّاسِ، وِفْق أَسلُوبٍ مجازيٍّ عَصِيٍّ فَهْمُهُ عند العامّة، وضدُّه هو " الوُضوح "، الذي " يقترن بالعقلِ والمعرفةِ والصّحةِ، ويُوصَفُ بالصّدقِ والصّراحة، ومِنْ ثُمَّ فَهُوَ عامّيُّ "8.

وأما عن دورِهِ البلاغي، فيرى العمري بأنَّ " عنصر الغرابة هو العنصُر المنسِّقُ، أي الذي يعتمده المؤلف مبدئيًّا لصياغةِ نَسَقِهِ البلاغي، وعليه بُنيت خطَّة الكتابِ، في حينِ يلعب "

154

عبد الله قريم ساكت السرحان، مصادر الجرجاني النقدية، دراسة في كتاب " أسرار البلاغة "، رسالة ماجيستير، إشراف: د. زياد صالح الزعبي، جامعة اليرموك، كلية الآداب، قسم اللغة العربية، الأردن، السنة الجامعية 2002-2003م، ص: 14.  $^2$  محبًّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 323.

<sup>323 :</sup> نفسه، ص

الوضُوح" دورَ العنصُر المخلخِل المنازِع، أو الاستثناءَ الذي يُشكِّكُ في اِنسجامِ النظريَّةِ، وهو عنصرٌ عَارِضٌ باعتبارِهِ مُفَسِّرًا للبَلَاغةِ" أ.

ولقد كان اعتمادُ العمريّ على مفهوميْ " الغرابةُ" و "الوضوحُ"، راجعًا إلى كونِ البلاغةِ عند الجرجانيّ بلاغة معنى، وهو ما نستشفّهُ مِنْ خِلَالِ دراستِهِ لمفهُومِ الغرابةِ الشعريةِ، تحت عنوان: " تفاعُلُ الواقِعِ والخيالِ: قضيةٌ واحدةٌ، وثلاثةُ مَدَاخِلِ"، فالقضيّةُ عندهُ هي تحديدُ مفهُومِ البلاغةِ عند الجرجانيّ، وأما المداخلُ الثلاثةُ فأوَّلها هو المعنى الصحيحُ والمعنى التخييليّ، والثانيّ هو المعنى القريبِ والمعنى البعيدِ، والثّالثُ هو المجاز البديعيُّ والمجازُ غير البديعيّ، ما يدُلُّ على أَنَّ بلاغةَ الجرجانيّ بلاغةُ معنى، تُعنى بدراسةِ ما هو صحيحٌ، و تخييليُّ، وقريبٌ، وبعيدٌ، وبديعيٌّ، وغيرُ بديعيٍّ، وسنقومُ برصْدِ مضامِينِ المداخِلِ الثلاثةِ ضِمْنَ هاتِهِ العناوِينِ المبتكرة:

العنوان الأول: التقليدُ وتغييرُ المعنَى بينَ الشّعراء .

العنوان الثاني: الاهتمامُ بالاستعارةِ عند الشَّاعِرِ الواحِدِ.

العنوان الثالث: توظيفُ المجازِ في خدمةِ المعني.

1/- التقليد وتغيير المعنى بين الشعراء: يرى العمريّ بأنَّ الجرجاني إهتم بالمعنى الذي يَصُوغُهُ شاعرٌ مَا فِي لَفْظٍ مَا، ثم يأتي شاعرٌ آخرُ فيوظّفُ نفسَ اللّفظ، يُريدُ به نفسَ المعنى أو معنى يُقَارِبُهُ، أو ربما حتى يَتَعَمَّدُ تغيير معناه الأصلي، ليأتي شاعرٌ ثالثٌ فيفعَلَ نفسَ الأمر، ثم يأتي رابعٌ، وخامسٌ، وسادسٌ ... الخ، ليسيروا على نفسِ المنوالِ ومِنْ هنا يتنقَّلُ المعنى شيئًا فشيئًا ليصير على غيرِ الصُّورة التي كان عليها أولا، وهذا ما يسمّيه الجرجاني في القسمِ الثالثِ مِنَ المعنى بالمعنى الصحيح والمعنى التخييلي، وهذا ما نجده في المدخل الأول.

المدخل الأول: المعنى الصحيح والمعنى التخييلي: ( القسم الثالث ): يقول العمري: " يَقْصِدُ بالمعنى الصحيح والمعنى التخييلي هنا، ما يتعلَّقُ بانتقالِ المعاني بينَ الشعراء سرِقَةً أو اِقتِدَاءً، وهي في نظرِ الجرجاني على نوعين: عقلي وتخييلي، حيث أنَّ أهمها في النوع الأول ( أي العقلي ) هو المعنى الصحيح، وبالتالي يكون مِحْوَرُ الدّراسة في هذا المدخل بين المعنى الصحيح والمعنى التخييلي، يقول:

-

<sup>. 323 :</sup> سامتداداتها، ص $^{1}$  البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص

" إعلَمْ أنّ الحُكمَ على الشاعِرِ بأنّه أحَذَ مِنْ غَيْرِهِ وسَرَقَ، وإقتدى بمن تقدَّمَ وسبَق، لا يخلو مِنْ أَنْ يكون في المعنى صريحًا أو في صِيغةٍ تتعلّقُ بالعبارة، ويجب أنْ نتكلّم أولا عنِ المعاني، وهي تنقسم أوّلا إلى قسمين: عقليّ وتخييلي، وكلُّ واحدٍ منهما يتنوّع، فالذي هو العقليّ على أنواع، أوّلها عقلي صحيح، مجراه في الشعرِ والكتابةِ والبيانِ والخطابةِ، مجرَى الأدلَّة التي تستنبِطُها العقلاءُ، والفوائدُ التي تُثيرُها الحكماء، ولذلك تجد الأكثر مِنْ هذا الجنْس منتزَعًا مِنْ أحادِيثِ النبي صلى الله عليه وسلم وكلام الصحابة على ومنقولًا مِنْ آثار السلف الذين شأهُم الصدقُ وقصدُهُمُ الحقُ" الله عليه وسلم وكلام الصحابة على ومنقولًا مِنْ آثار السلف الذين شأهُم الصدقُ وقصدُهُمُ الحقُ" الله عليه وسلم وكلام الصحابة عليه ومنقولًا مِنْ آثار السلف الذين شأهُم الصدقُ وقصدُهُمُ الحقُ" الله عليه وسلم وكلام الصحابة عليه ومنقولًا مِنْ آثار السلف الذين شأهُم الصدقُ وقصدُهُمُ الحقُ" الله عليه وسلم وكلام الصحابة عليه ومنقولًا مِنْ آثار السلف الذين شأهُم الصدقُ وقصدُهُمُ الحقُ" الله عليه وسلم وكلام الصحابة عليه ومنقولًا مِنْ آثار السلف الذين شأهُم الصدقُ وقصدُهُمُ الحقُ "الله عليه وسلم وكلام الصحابة عليه ومنقولًا مِنْ آثار السلف الذين شأهُم الصدق وقصدُهُ الحقُ "الله عليه وسلم وكلام الصحابة عليه وسلم وكلام الصحابة عليه وسلم وكلام الصدق وقصدُهُ المؤلف المؤلف المؤلف المؤلفة المؤل

هذا ويعتقِدُ العمريّ، بأنّ دراسة الجرجانيّ لهذين المعنييْن نابعةً مِنْ تصدّيهِ " لِمُكَوِّنَاتِ الخطابِ عامة، والخطابِ الشعريّ خاصَّةً، لِكوْنِ ذلك أساسًا نظريًّا يميّرُ بين ما يَحْتَمِلُ الأخذ مِنْ مكوّناتِ الخطاب و ما لا يحتمِلُهُ، بل وما لا يقبل الحديث عنِ الأخذِ أصْلًا "2، ما يعزّرُ قولنا دائمًا بأنَّ البلاغة عندَ الجرجانيّ بلاغةٌ لا تحتمُّ بالخطابةِ والشعرِ معًا، كما أضّا قائمةٌ على التنظيرِ لا على القوالِب الجاهِزة .

2/- المفهوم الثاني: الاهتمام بالاستعارة عند الشاعر الواحد: يَظهر الاهتمام بالاستعارة مِنْ خلال المفهوم الذي سمَّاه الجرجاني بـ " المعنى القريبُ والمعنى البعيدُ"، وتكمُن مسألة القُرب والبُعد في قضيةِ فهم معنى الكلمةِ بشكلِ أساسٍ، وهو ما قدّمهُ الجرجانيُّ في المدخلِ الثاني مِنَ الكتاب .

المدخل الثاني: المعنى القريب والمعنى البعيد (القسم الأول): يقول العمري عن القسم الأول مِنْ الأسرار على مِنْ كتابه "أسرار البلاغة"، والذي تضمّن المدخل الثاني: "بني القسم الأول مِنَ الأسرار على تراتبيّةٍ بين المعنى القريبِ المأخذِ والمعنى البعيدِ المأخذِ، وقد تحلّتْ هذهِ الثنائيّة في عدّةِ مستويّاتٍ، ونظر إليها من زوايا مختلفة، يمكن إرجاعها إلى مستويين هما: مستوى البنية ومستوى الوظيفة "3.

وفي خِضَمّ هذا العمل يَدْرُسُ العمريّ مستوى البنية أو المستوى البنائي على النحو التالي:

156

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة في علم البيان، تقديم : السيد مُحُد رشيد رضا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1409ه/1988م، ص : 228 .

<sup>2</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 326

<sup>328 :</sup> نفسه، ص

1-تقسيمُ الاستعارةِ مبدئيًّا إلى مفيدةٍ وغيرِ مفيدةٍ، وغيرُ المفيدة لا تدخُل عنده في المجالِ البلاغيّ، لأنها لا تُفيد معنى زائدًا، أو لأنّ مفهومَ العارية لا ينطبِقُ عليها لِكَوْنِ المنقُول إليه يمتلِكُ اللفظَ المنقولَ، وهي التي ندعُوها نحنُ" الاستعارة الاضطرارية"، أو العلميّة لكثرة وُقُوعها في المجالِ العلميّ للحاجةِ إليها في وضع الأسماءِ لِلْمُسمَّيَاتِ الجديدةِ .

2- ثم تقسيمُ البلاغةِ المفيدةِ إلى ثلاثةِ أقسامٍ حسبَ الصفةِ المشتركة بين الطرفين "1، والأقسامُ الثلاثةُ هِي:

أ- الاشتراكُ في صفةٍ عامَّةٍ .

ب- الاشتراكُ في صفةٍ مُتَجَسِّدَةٍ.

ج- أخذُ الشَّبَهِ مِنَ الصُّورِ العقليّةِ .

أ- القسم الأول: الاشتراكُ في صفةٍ عامةٍ تُعتبر نواةً للمعاني المتجسّدةِ في الطّرفيْن، بحيثُ تُعتبرُ النّواةُ المجسّدةُ لها أنواعًا وهي: " أن يُرى معنى الكلمةِ المستعارةِ موجودًا فِي المُستعارِ له مِنْ حيثُ عمومُ جِنْسِهِ على الحقيقة، إلّا أنَّ لذلكَ الجِنْسِ خصائصَ ومراتب في الفضيلةِ والنَّقْصِ، والقوّةِ والضُّعْفِ، فأنت تستعيرُ لفظ الأفضلِ لما هو دونَهُ، ومِثَالُهُ: استِعارَةُ الطّيرانِ لغيرِ ذي الجناحِ إذا أردْتَ السُّرعة، وإنقضاضِ الكواكِبِ للفَرسِ إذا أَسْرعَ في حَرَكتِهِ مِنْ عُلُقٍ، والسّباحةِ له إذا عَدا عَدَا عَدُوا كانَ حالُهُ فِيهِ شَبِيهًا بِحالَةِ السِّباعِ فِي الماءِ، ومعلومٌ أَنَّ الانقضاض والسباحة والعَدُو، كُلُّهَا جنسٌ واحدٌ مِنْ حيثُ الحركةُ على الإطلاقِ"2.

ب- القسم الثاني: الاشتراكُ في صفةٍ متجسدةٍ في الطرفينِ بمستويينِ مختلفينِ، لا نوْعًا بَلْ قوَّة وضعفًا، مع إختلافِ جنسِ الطّرفين "<sup>3</sup>، يقولُ الجرجاني: " هذا الضربُ يشبهُ الضربَ الذِي مَضَى وإنْ لَمْ يَكُنْ إِيَّاهُ، وذلك أَنْ يكونَ الشَّبَهُ مأخُوذًا مِنْ صفةٍ هي موجودةٌ فِي كُلِّ واحدٍ مِنَ المستعَارِ وَلْ لَمْ يَكُنْ إِيَّاهُ، وذلك أَنْ يكونَ الشَّبَهُ مأخُوذًا مِنْ صفةٍ هي موجودةٌ فِي كُلِّ واحدٍ مِنَ المستعَارِ وَلْكُ وَجُهُهُ كالشَّمسِ لَهُ والمستَعَارِ مِنْهُ على الحقيقةِ، وذلك قَوْلُكَ: رأيتُ شمسًا، تريد إنسانًا يَتَهَلَّلُ وَجُهُهُ كالشَّمسِ

أنحًد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتما، ص: 329 .

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة في علم البيان، ص: 41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتما، ص : 330 .

فهذا له شبة باستِعارَةِ " طَارَ "، لغيرِ ذِي الجَنَاحِ، وذلك أنَّ الشَّبَة مُرَاعِي فِي التَّلَأُلُو، وهو كما يُعلم موجودٌ في نفسِ الإنسانِ المتهلّلِ، لأنَّ روْنَقَ الوجهِ الحَسَنِ مِنْ حُسْنِ البَصَرِ مُجَانِسٌ لضوءِ الأجسامِ النيرّةِ، وكذلِكَ إذا قُلْتَ " رأيتُ أسدًا "، تُريدُ رَجُلًا، فالوصفُ الجامعُ بينهُما هوَ الشجاعةُ وهِي على حقِيقَتِهَا موجودةٌ في الإنسانِ، وإنما يَقعُ الفرقُ بينهُ وبين السَّبُعِ الذي استعرْتَ اسْمَهُ لهُ فِيهَا على حقيقَتِهَا موجودةٌ في الإنسانِ، وإنما يَقعُ الفرقُ بينهُ وبين السَّبُعِ الذي استعرْتَ اسْمَهُ لهُ فِيهَا مِنْ جِهةِ القوَّة والضُّعفِ والرِّيادةِ والنَّقصانِ"1.

ج- القسم الثالث: أخذُ الشبَه مِنَ الصّورِ العقليّة، كما في تشبيهِ الوَحيِ الهادِئِ بالنُّورِ، كقوله تعالى : فَٱلَّذِيرَ ءَامَنُواْ بِهِ وَعَرَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَٱتَّبِعُواْ ٱلنُّورَ ٱلَّذِي أُنزِلَ مَعَهُ وَ أُولَتِهِكَ هُمُ ٱلمُفْلِحُور وَالنُّورِ ليستْ في نواةٍ دلاليّةٍ المُفْلِحُور ليستْ صِفةً مُدرَكةً بالحِسِ ومشتركةً بين الطَّرفين، وإنما هِيَ فِي الأَثرِ الذِي يُحْدِثَانِهِ، والنتيجَةِ التِي يُوصِلَانِ إليها، وهي مُدْرَكةً بالعقلِ: " وهذا كما تَعْلَمُ شبَةٌ لستَ تحصُلُ منه على حِنْسٍ، ولا على طبِيعَةٍ وغريزةٍ، ولا على هيئةٍ وصُورَةٍ تدخُلُ في الخِلْقَةِ، وإنما هو صورٌ عقليَّةٌ "2.

وبنظرةٍ إجماليَّةٍ يتضِحُ أنَّ الجرجاني يفكِّرُ فِي ثلاثِ مستويَاتٍ مُتَدرِّجَةٍ فِي القُرْبِ والبُعدِ مِنَ البلاغَةِ .

1- مُستوى تعبيرٍ مُباشرٍ، يتمُّ في التقلِ مِنْ أجلِ التَّمَلُّكِ، حيثُ تنقطِعُ العلاقةُ مَعَ الأصلِ، وهذا يدحُلُ ضمنَ عملِ اللُّغة، ولا يُعد مستوَى مِنْ مُسْتَويَاتٍ البلاغةِ .

2- ويليهِ مُستَوَى ثَانٍ لا يَكَادُ يَبْتَعِدُ عنه أحيَانًا لأنه، كما قالَ، أقربُ مِنَ الحقِيقَةِ لِشدَّةِ الشَّبَهِ فِيهِ، وهو المستوَى الذِي يَستعمِلُ المعاني الحسيةِ، ويتفرَّع عنْ جِنْسِ مشتَرَكٍ .

3- والمستوى الثالثُ هو المستوى التأويلِيُّ، الذي يحتاجُ إلى إعمالِ الفكرِ لاستخراجِ المعنى أو بِنَائِهِ أصلًا "3.

أنحُد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 46.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 50 .

<sup>332 :</sup> نفسه، ص

لقد رَكَّزَ الجرجانيُّ في دراسَةِ المعنى القريبِ المأخذِ والمعنى البعيدِ المأحّذِ، عَلَى عُنْصُرِ الاستعارةِ، ودورِها في تعزيزِ انتقالِ المعاني مِنَ المفهُومِ الأوَّلِيِّ متدرِّجَةً إلى أَبْعَدِ مفهُومٍ ممكنٍ، وهو مَا تقُومُ عليْهِ جماليَّةُ الشِّعرِ عندَ العَرَبِ، وبالموازاةِ مع دوْرِ الاستعارةِ يأتِي أيضًا دورَ الجازِ، الذِي سَنتَعَرَّفُ عليهِ في العنْصرِ الموالِيِّ .

03-المفهوم الثالثُ: توظيفُ المجازِ في خدمةِ المعنى: وكما اعتمدَ الجرجانيُّ على الاستعارةِ، اعتمدَ كذلِكَ على كتابهِ " أسرار اعتمدَ كذلِكَ على دَورِ المجازِ، وذلكَ في خِضَمِّ دِرَاسَتِهِ للمدحَلِ الثالثِ مِنْ كتابهِ " أسرار البلاغة"، حيث عَنْوَنَهُ بالعنوان التالي: المجازُ البديعيُّ، والمجازُ غيرُ البديعيِّ .

المدخل الثالث: المجاز البديعي والمجاز غير البديعي: ( القسم الثالث ): وللاستدلالِ على نَهْجِ الجرجانيّ هذًا فيما يَخُصُّ المجاز، أورَدَ العُمريُّ نُصُوصًا مِنْ كتابِ" الأسرار " جاء فيها .

10- الجاز في المفرد: يقول الجرجاني: " إعلمْ أَنَّ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْ وصفيْ الجازِ والحقيقةِ، إذا كان الموصُوفُ بِهِ الفَرْدُ غيرَ حَدِّهِ إذا كان موصوفًا بِهِ الجُمْلَةُ وإنا نحدُّهُما في المفرد : كلُّ كلمَةٍ أُريد بها ما وقعَتْ لَهُ في وضعِ واضعِها ما وقعَتْ لَهُ في وضعِ واضعِها ما وقعَتْ لَهُ في وضعِ واضعِها للاحظةِ بينَ الثَّاني والأولِ فهي مجازُ، وإنْ شئتَ قُلْتَ كُلُّ كلمَةٍ جَزتْ بِهَا مَا وَقَعَتْ لَهُ فِي وضعِ الواضِعِ إلى مَا لَمْ تُوضَعْ لَهُ مِنْ غَيْرِ أَنْ تَسْتَأْنِفَ فِيهَا وَضْعًا لملاحظةٍ بينَ مَا تَجُوزُ بها إليه وبين الواضِعِ إلى مَا لَمْ تُوضَعْ له في وضعِ واضِعِهَا فَهِي مَجَازُ".

02- الجاز في الجملة: يقول الجرجاني: "و لا يَتَلَحَّصُ لك الفَصلُ بين الباطِلِ وبين المجازِ، حتى تعرِفَ حدَّ المجازِ، وحدُّه أنّ كلَّ جملةٍ أخرجت الحدَّ المفادَ بما عَنْ موضُوعِهِ في العقلِ لِضَرْبٍ مِنَ التَّأُويلِ فهي مجازُّ"2.

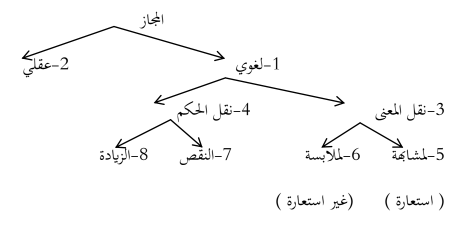
03- المجاز الحُكْمِيُّ: عقدَ المؤلّفُ في آخِرِ الكِتابِ فَصْلًا تحدّثَ فيهِ عَنِ الزِّيادةِ والحذفِ( في

<sup>\*</sup> يريد الجرجاني بحاته العبارة أن كلا من المجاز والحقيقة يتخلفان بين المفرد والجملة، وقوله: الموصوف به الفرد غير حده الموصوف به الجملة، أي ما يوصف به الفرد ليس هو نفسه ما توصف به الجملة.

<sup>.</sup> 304 ، أسرار البلاغة في علم البيان، ص: 303 ، أسرار البلاغة في علم البيان، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه، ص: 332 .

نظم الكلام) اللّذيْنِ يترتّبُ عنهُمَا إنزياحٌ مجازيٌّ سمَّأُه المجازِ الحُكميَّ، كما سبق "أ، يقول الجرجاني : " إعلم أنَّ الكلِمَة كما تُوصفُ بالجازِ لنَقْلِكَ لَمَا عنْ معناهَا كمَا مَضَى، فقدْ تُوصَفُ بِهِ لِنَقْلِهَا عَنْ مُعناهَا كمَا مَضَى، فقدْ تُوصَفُ بِهِ لِنَقْلِهَا عَنْ حُكْمٍ كانَ لَمَا إلى حُكمٍ ليسَ هو بحقيقةٍ فِيهَا "2، والمثالُ البسيطُ لِهَذَا نقلُ حُكْمٍ كلِمَةِ" سُكّان " إعرابيا إلى كلِمةِ" القرية "في قوله تعالى: ﴿ وَسَعَلِ ٱلْقَرِيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا وَإِنَّا لَيْهَا وَالْعِيرَ ٱلَّتِي أَقْبَلْنَا فِيهَا وَلِنَّا النَّقُلُ لَا النَّقُلُ لَكَ عَلَمَةً وَاللّهُ عَلَى اللّهُ فَي الكلِمةِ، نُلحق المجازِ الحكمي - يقول العمري - بالمجازِ المفردِ المدعوِّ مجازًا لغويًّا أو مجازًا في يَتِمُ فِي الكلِمةِ، نُلحق المجازِ الحكمي - يقول العمري - بالمجازِ المفردِ المدعوِّ مجازًا لغويًّا أو مجازًا في تَصَوُّرُو" قُي الكلِمةِ، نُلحق المجازِ عامَّةٍ عن المجازِ في تَصَوُّرُو" قُي .



يُعَلِّقُ العمريُّ على هاتِهِ الخطاطةِ، ملحّصًا القضيَّةَ مُنذُ البدايَةِ، في ثلاثِ صفَحاتٍ ونصفٍ، حاولنا أَنْ نُوجِزَهَا فيما يلي، يقول العمري: "يصعُبُ إدراكُ المغزَى البلاغيَّ هذا التصنيف، ولذلك سيَعتمِدُ المؤلِّفُ تصنيفًا آخرَ، حِينَ يَتصَدَّى لِبَيَانِ الوظيفَةِ البلاغيَّةِ لأَوْجُهِ الجازِ مُتَجاهِلًا هذا التَّصْنيفُ ( أَيْ الموجُود فِي الخُطاطةِ)، ومِنْ الجَلِيّ أَنَّ الأُسُسَ التِي اِعتمدَهَا للتّفريقِ بينَ الجازِ التَّعْويِّ ( أَو الجازِ فِي المُحازِ في المُعارِ العالمِ الذي أطر بِهِ بعثهُ واعتمدَهُ أساسًا نظريًّا في المُسرار، وهو أَنْ لا مزيَّةَ إلَّا في المركب .

160

<sup>1</sup> مجَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 339 .

<sup>2</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة في علم البيان، ص: 362.

أخبَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 339.

ونحن نميلُ إلى أنَّ أساسَ هذا التصنيفِ اعتقاديُّ مرصودٌ لبيانِ مرجِعِ الفِعلِ فيمَا يُنْسَبُ إلى الطَّبِيعَةِ مِنْ أفعَالِ (أيْ الجاز في الإثبات)، فالأمثِلَةُ التي قَدَّمَهَا للإثباتِ هي قول جميل بنُ مَعمَر:

وَشَيَّبَ أَيَّامَ الفِرَاقِ مَفَارِقِي وَأَنْشَرْنَ نَفْسِي فَوْقَ حَيْثُ تَكُونَ 1 وَقُولُ الْفَسِي فَوْقَ حَيْثُ تَكُونَ 1 وقوله الشاعر 2: أَشَابَ الصَّغِيرَ وَأَفْنَى الكَبِيد حَر، كُرُّ الغَدَاةِ وَمُرُّ العَشِيَّ

وفي عنفوانِ هذا النقاشِ حولَ الفاعِلِ الحقِيقِيِّ والجازِيِّ يعرِّفُ الجازَ العقليُّ بالتعريفِ السَّابِقِ: إخراجُ الحُكْمِ عَنْ مَوْضِعِهِ فِي العَقْلِ لِضَرْبٍ مِنَ التَّأْوِيلِ، ويفرِّق بالتأويل بين الجازِ، والضّلالِ، والكذِب، فالضلالُ مثلًا، يظْهَرُ في قوله تعالى على لسانِ الكُفَّارِ، والدّهريَّة، والملحدِينَ: والضّلالِ، والكذِب، فالضلالُ مثلًا، يظْهَرُ في قوله تعالى على لسانِ الكُفَّارِ، والدّهريَّة، والملحدِينَ: وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَخَيًا وَمَا يُمُلِكُنَا إِلَّا ٱلدَّهِرُ وَمَا لَمُم بِذَالِكَ مِنْ عِلْم اللهُ إِنْ هُمُ إِلَا يَظُنُونَ فِي السَّاعِينَ في الطَّهِرِ وَفِعْلِ الله الذي يَعْكُمُهَا، حيث يَسْتَعْمِلُ مصطلح " العادة "لتفسِيرِ العُسابِ أو ما هو كالأسبابِ أو ما هو كالأسبابِ .

لقد كانَ الجرجانيُّ مشغُولًا بالخلافِ المذهبيِّ حولَ الأسبابِ والمسبِّباتِ، هذا الخلافُ الذي تُرجِمَ في مُستوَى التأويلِ بالخِلافِ بين طائفتيْن متباعدتيْنِ تحدَّثَ عنهُمَا مباشَرَةً بعْدَ الأمثلة السَّابِقَةِ: طائِفَةٌ تُلزِمُ وترفُضُ المجاز، وطائفةٌ تغلُو فِي المجازِ وتُفرِطُ"<sup>3</sup>.

هذَا وَبعْدَ دِراسَةِ العُمرِيِّ للمداخِلِ الثلاثةِ التي يقُومُ عليها مصطلح " الغرابة الشعرية " عند الجرجاني، تطرّق أيضا إلى دراسَةِ مرجعيَّة هاتِهِ المداخِلِ، ومحاولَةً منه لتِبيانِ خلفيَّةِ دراسَةِ الجرجاني فهو في كتابه " الأسرارِ"، القائِمةِ على إزدواجيَّةِ الشِّعْرِ والخِطَابِ، أو التّخييلِ والتَّداوُلِ، وبالتالي فهو يُريدُ أَنْ يؤكّدَ مَدَى حُضُورِ مفهُومِ " البلاغة العامة " في نظريَّةِ الجرجانِي، وكيف قَدَّمَهَا هذا الأخير إنطلاقًا مِنْ دراسَتِهِ للمَعْنَى .

ديوان جميل بثينة، تح : بطرس البستاني، دار صادو، بيروت، لبنان، ( ب، ط )، ( ب، ت )، ص : 127 . وقد جاء في الديوان : تُشيّب روعات الفراق مفارقي \* وأنشزن نفسي فوق حيث تكون .

<sup>2</sup> البيت لشاعر يدعى الصَّلتان العبدي، وهو : قثم بن خبية العبدي . ينظر : شعر الصلتان العبدي، تح : د. شريف علاونة، قسم اللغة العربية، كلية الآداب، جامعة البترا، الأردن، الطبعة الأولى1428هـ/2007م، ص : 80 .

أخر العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 340-343.

1-مرجعيَّةُ المدخلِ الأوَّلِ (القسم الثالث): يرجِعُهُ العمرِيُّ إلى عمليَّةِ تفعيلِ البلاغةِ - كما يسمِّيها هُوَ - أيْ أَنَّهُ يُحوِّلُ البلاغةَ مِنْ بناءٍ في اللّغةِ (الوظيفةُ الشعريّةُ) إلى إشكالٍ في النظريّةِ الأدبيةِ، مستحضِرًا البُعدَ الخَطابِيَّ بمكوِّناتِهِ الحِجَاجِيَّة المختَلِفَةِ .

2-مرجعيَّةُ المدخلِ الثاني (القسم الأول): يرجِعُهُ العمريُّ إلى الجانِبِ اللِّسانِ المنطقِيِّ الصِرفِ، فَهُوَ يُعالِجُ - حسْبَ رأي العمريِّ - السُّؤال التالِي: ما هي طبيعَةُ الأطرافِ الداخِلَةِ في علاقةٍ دلاليَّةٍ ؟ وهو يتضمَّنُ موقِفًا سياسيًّا مسبَقًا، ومراهَنَةً وهو يتضمَّنُ موقِفًا سياسيًّا مسبَقًا، ومراهَنَةً قد تكونُ عائِقًا وتكمُنُ في تقديم العقلِ على الحِسِّ.

3-مرجعيَّةُ المدخلِ الثالث ( القسم الثاني ): يرجِعُهُ العمريُّ إلى قضيَّةِ الجازِ، وقد غَلَبَتْ عليهِ الصبغةُ الدينيَّةُ مِنْ حيثُ الدخولُ في مناقشَةِ قضايًا الإثباتِ والمصدرِ الأوَّلِ أو الحقيقيِّ للفِعْلِ، وقد فَقَدَتْ فيه البلاغةُ بُعْدَهَا النّقدي المنطقِي .

إذنْ، فالمدخلُ الأوّلُ مدخلُ لغويُّ منطقيُّ، والمدخل الثانِي مدخلُ نقديُّ منطقيُّ، والثالثُ مدخلُ دينيُّ منطقيُّ، أيْ محاوَلَةُ قراءةِ اللُّغوي والنقدِي والدِّيني قراءةً منطقيةً"، ومِنْ هُنا يُبيِّنُ العمريُّ تأثِيرَ المنطقِ على البلاغةِ الجرجانيَّةِ بشكلٍ كبِيرٍ، والتي كانَتْ فِي الأساسِ مُنطلِقةً مِنْ بلاغةٍ عامَّةٍ وظلَّتْ مُحافِظةً على هذا المسارِ؛ على خِلافِ البلاغةِ السكاكِيَّةِ التي الحَرَفَتْعن مسارِهَا مِنْ بلاغةٍ تدرُسُ علمَ الأدبِ، إلى بلاغةٍ محصُورةٍ في عِلمِ المعانِي، وعلم البيانِ، وعلم البديع، وهو مَا سننفصِلُ فيه عند الوُصُولِ إلى بلاغةِ السَكَاكِي.

ثانيا: مُصطلحُ المناسَبَةِ التداوليَّةِ قراءةٌ في كتابِ دلائل الإعجاز "للجرجاني -:إذا كان مصطلَحُ الغرابة الشعرية "يعنى بالتّعبِيرِ الجازِيِّ، بما فِيهِ مِنْ تخييلٍ، وإيحاءٍ، ومُبالَغةٍ ... الخ، فإنَّ مصطلَحَ "المناسبة التداولية "معنيُّ بكل ما هو مُتَعَارَفُ عليه ضمنيًّا بينَ الملقِي والمتلقِي للخِطابِ، مِنْ أَلفاظٍ، وإشاراتٍ، وأحداثٍ تاريخيّةٍ، وأماكنَ مشهورةً، ومقدّساتٍ، وغيرِها ...، ذلك أنّ الخطيبَ قد يَضطرُّ في بعضِ الأحيانِ إلى توظيفِ مِثلِ هاتِهِ المفاهِيمِ حَتَّى يَكُونَ لِكَلامِهِ وَقْعًا عَلى مسامِع المتلقِّينَ، وهذا نَفْسُهُ ما تَقُومُ التَّداوُلِيَّةُ الحدِيثَةُ بالبَحثِ فِيهِ .

162

<sup>1</sup> مجًّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 345، 346.

وعند العمريّ، فإنّ مُصطَلَحً" المناسبة التداوليّة " في كتاب الدَّلائِل، جاء اِستِجابةً لاضطرارِ الجرجايّ إلى البحثِ عنْ بلاغةِ تَحَاوُرِ الأسئِلةِ الإعجازِيَّةِ، ولذلك عَمَدَ إلى " تعديلِ مَادَّةِ الأسْرارِ وتكميلِها ( بإضافةِ الكِناية )، وربْطِها بمُقتضيّاتِ النَّظْمِ النَّحويّ، وجَعْلِها تابِعةً لهُ، فلمْ تَعُدِ القَمَّةِ موجُودَةً في ربِّعاهِ الكِناية )، وربْطِها بمُقتضيّاتِ النَّظْمِ النَّحويّ، وجَعْلِها تابِعةً لهُ، فلمْ تَعُدِ القَمَّةِ موجُودَةً في ربِّعاهِ تنامِي العَرابَةِ، بل في اِتجاهِ مناسَبَةِ الكلامِ للمقاصِدِ" أوفي هذا الطَّرح يبيِّنُ العمريُ الهدف الأساسَ مِنْ تأليفِ الدَّلائِل، وهو خِدْمَةُ الجرجانيّ للقرآنِ الكريم، هذا هو المنطلَقُ الرئيسُ الذي إنْبَى عليهِ الكتّابُ، لكن وفْق رؤيّةٍ أشعريةٍ تقومُ على خدمةِ المعنى، لا الأصواتِ، فالجرجانيُ لم يخرُج عَنِ الهدَفِ الأوّلِ الذي رسَّمَةُ مسابِقًا مَعَ كِتَابِهِ الأَسْرَار، بل إنَّةُ ظلّ محافِظًا عليه، وليس القرقُ بين الكتابين إلَّا في كون الأوَّلِ جَاءَ خِدْمَةً للبلاغةِ في حدّ ذاتِهَا، أمَّا الثاني فهُو توظِيفُ البلاغةِ لخِدمةِ الدِّراسَاتِ الإعجازيَّة، وهذا مذهَبُ علِيدِ الباحثِينَ الذينَ تناولُوا موضُوعَ الجرجاني، البلاغةِ لخِدمةِ الدِّراسَاتِ الإعجازيَّة، وهذا مذهَبُ عليدِ الباحثِينَ الذينَ تناولُوا موضُوعَ الجرجاني، البلاغةِ عليه على أن الموبِهِ في الكتابَةِ والتَنْظِيرِ، على غرارِ ما يراهُ البَاحِثُ المُعْمَى الذي سَعَى الجرجانيُ المؤلِثِ في سِياقِ مُعاجَتِهِ لقَضِيَةِ الإعجَازِ في الكتابَةِ والتَنْظِيرِ، على أوسِطَةِ الإعجَازِ في العَنَى، مِنْ وَضِع نَظريَّةٍ واضِحَةٍ، يمكِنُ بواسِطيَّةَ التَّمييرُ بين التعبِيرِ الصَّجِيحِ عنِ المعنى، مِنْ العقرِي غيرِ الصِّجِيحِ عنِ المعنى، ون المعنى، أو الرَّكِيكِ " .

هذا وقد بيَّنَ العمريُّ بالموازَاةِ مع هذا الفرْقِ - الفرق بين الدلائل والأسرار - فرقًا آخرَ جوهرِيًّا، يتمثَّلُ في مادَّةِ ومدخلِ كِلَا الكِتابيْنِ،" فمدخلُ الأسْرَارِ ونواتُهُ ومُهَيْمِنتُهُ التَّخييلُ الذي يجد مَرْجِعِيَّتَهُ مُسْعَفَةً في نظريَّةِ المحاكاةِ، وَجَلَا للتطبيقِ في الشِّعرِ العباسِيِّ، وإشكاليةً للمُحاوَرةِ عندَ المؤوِّلِينَ، ومدخَلُ الدَّلائِلِ ونواتُهُ ومُهَيْمِنتُهُ النّحوُ والإعرابُ بمفهومِهَا الواسِعِ الذي ينالُ عَلاقة المعايي بالمقاصِدِ"3، وهذا أمرُ بديهِيُّ، كونُ" الأسرارِ" في حدِّ ذاتِهِ معنيُّ بالبلاغةِ التخييليَّةِ الشعريَّةِ، وأمّا الدّلائِلُ فإنه معنيُّ بالبلاغةِ الخطابيّةِ التّداوليّةِ .

<sup>1</sup> مجًّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتما، ص: 346 .

<sup>2</sup> سمير أبو زيد، نظرية النظم عند عبد القاهر الجرجاني: أول محاولة في العلوم الإنسانية ؟ (الجزء الأول)، مجلة المواقف، للبحوث والدراسات في المجتمع والتاريخ، العدد الأول- ديسمبر-جانفي 2007م، ص: 287 .

<sup>ُ</sup>جلا، يجلو، أجلى، جلاء، فهو جال، والمفعول مجلوّ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 347.

وبعد إيرادِهِ الفرْقَ بين الكتابيْنِ، اِنْتَقَلَ العمرِيِّ إلى وَصْفِ بِنْيَةِ كتابِ" الدَّلائِلِ"، تحت عنوانِ" الخطاطةُ العامَّةُ"، والملاحَظُ لمؤلَّفاتِ العمرِيِّ خاصَّةً مِنْهَا كتابُهُ" البلاغةُ العربيَّةُ أُصُولُهَا والمُتِدَادَاتُهَا"، يَجِدُ كثرةَ الخُطَاطَةُ العامَّةُ بحديدةٍ تخرُجُ عَنْ يَجِدُ كثرةَ الخُطَاطَاتِ فِيهَا، وهذا الأمرُ راجِعٌ إلى كؤنِ العُمرِيِّ يسعَى لِبِنَاءِ بلاغَةٍ جديدةٍ تخرُجُ عَنْ يَجِدُ كثرةَ الخُطَاطَاتِ فِيهَا، وهذا الأمرُ راجِعٌ إلى كؤنِ العُمرِيِّ يسعَى لِبِنَاءِ بلاغَةٍ جديدةٍ تخرُجُ عَنْ يَطَاقِ الشَّواهِدِ والقوالِبِ الجاهِزَةِ، وتُعنى بالانفتاحِ فِي الدِّراسةِ، وإعطاءِ فُسْحَةٍ كبِيرةٍ للقارِئِ لمعرِفةِ الخلفِيَّاتِ القائِمةِ وراءَ كُلِّ مشروعِ بلاغيٍّ سواءٌ مشروعُ الجرجانِيِّ، أو الخَفَّاجيّ، أو السّكاكيّ، أو الخلفيَّاتِ القائِمةِ وراءَ كُلِّ مشروعِ بلاغيٍّ سواءٌ مشروعُ الجرجانِيِّ، أو الخَفَّاجيّ، أو السّكاكيّ، أو القرطاجيّي ... الح، وهذا بُغيَة تحقِيقِ الفِكرَة الأُولَى التِي اِنْطَلَقَ منها العُمريُّ وهي المشارِيعُ المنجزاتُ .

بِنيةُ كتابِ الدَّلائِلِ: الخُطاطةُ العامَّةُ: بدأَ الجرجانيُّ عَمَلِهِ فِي الدَّلائِلِ بعد المقدِّماتُ) بخلاصةٍ مركَّزةٍ أعطَى فِيهَا خُطاطةُ للتَّحوِيلَاتِ الدِّلاليَّةِ البلاغيَّةِ التِي تَلْتَبِسُ أحيَانًا باللَّفْظِ فأَرْجَعَهَا إلى الكِنايةِ والجازِ<sup>1</sup>: يقول " إعلَمْ أَنَّ لهذا الضَّربِ اتِّسَاعًا وَتَفَنُّنًا لَا إلى غايَةٍ، إلا أنّه على اتِّساعِهِ يدُور في الأمرِ الأعمِّ على شيئين: الكنايةُ والمجازُ"<sup>2</sup>.

وهذا التحديدُ - كمَا يقُول العمريُ - شبِيهٌ مِنْ حيثُ الشَّكُلُ، بتحديدِهِ لِصُورِ المعنى التي المَّعَمِعُ شتاتَ المعانِي المُختِلفةِ فِي مُقدِّمةِ كتابِ" الأسرار"، أما مِنْ حيثُ المضمُونِ فهُناكَ إختلافٌ كبيرٌ، لقد تخلَّى هُنا عَنِ التشبِيهِ والتَّمثِيلِ غيرِ المجازِيِّ، وأحلَّ الكِنايةَ مَحَلَّهُ، فهِي الآنَ طَرَفُ جديدٌ يقتَسِمُ المجالِ مع المجازِ الذِي حصرَه المؤلِّفُ فِي الاسْتعارَةِ، وهذا الحَصْرُ يعني أيضًا السُّكوتُ عَنِ المجازِ غيرِ التَّشبِيهِيّ (المرسل).

بعد تعريفٍ موجزٍ لبِنيةِ الكِنايةِ والاستِعارةِ ووظِيفَتِهَا، يوقِفُ الجرجانيُّ الحدِيثُ عَنْ بِنَاءِ المعنى ليُدْخِلَ العنصرَ الجدِيدَ الذِي اِقتَضَى تَألِيفَ كِتابِ" الدَّلَائِلِ"، العُنصُرَ الذِي لَم يُتَطرَّقُ إليه فِي كتابِ الدَّلَائِلِ"، وذلكَ الأسرارِ: النَّظُمُ" 3، ومِنْ هنا تكُونُ نظريَّةُ النَّظم هي الأساسُ التِي بُنِيَ عليهِ كتابُ" الدَّلائِل"، وذلكَ الأسرارِ: النَّظمُ "قَدْمُ بشكلٍ أساسيِّ إعجازَ القرآنِ الكرِيم فِي بلاغتِهِ القائِمةِ على ترابُطِ الألفاظِ مع المعايي

<sup>1</sup> م البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 347.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، تعليق : محمود مُجَّد شاكر، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، الطبعة الأولى 1404هـ/1984م، ص : 66 .

<sup>3</sup> نفسه، ص : 348 . <sup>3</sup>

بشكل يصعُبُ على القارِئِ أَنْ يحذِفَ كلمَةً لِيَضَعَ وَاحِدَةً مكانَهَا حتَّى وإِنْ كانَتْ مُرادِفَةً لها، ومما يُستشهَدُ به فِي بَلاغَةِ القُرآنِ الكريم، وكانَ أسَاسًا فِي ظُهورِ هاتِهِ النّظريّةِ، قوله تعالى وقِيلَ يَتَأْرِّضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَسَمَآءُ أَقْلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَآءُ وَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ وَٱسْتَوَتْ عَلَى ٱلْجُودِي ۖ وَقِيلَ بُعْدًا لِّلْقَوْمِ ٱلظُّلِمِينَ ﴾ [ سورة هود : 44 ] .

فَلَوْ أردنَا أَنْ نحذِفَ أَيَّ كلِمَةٍ مِنْ هذهِ الآيةِ ونَضَعَ مَكَانَهَا كلِمَةً مُرادفَةً لما أدّتْ مَعْنَاهَا الْحَقِيقِي، كَأَنْ نُبَدِّلَ كَلِمة " إِبْعلِي"، بكلمَةِ " إشربي"، فإنَّ المعنى هَا هُنَا سيختَلُّ لأنَّ " البَلْع " يعنى تناوُلُ الشيءِ سائلًا كانَ أو جامِدًا دُفعةً واحدةً، أما الشُّربُ فيكونُ بشكْل متدرِّج، والمشهَدُ الذي وصفتْهُ هذه الآيةُ الكريمةُ هو مشهدُ الأرضِ وقد فُجِّرَتْ فيها المياهُ مِنْ كَافَّةِ الأماكِن ثم أمرَهَا الله سُبحانهُ وتعالى أنْ تَتَوَقَّفَ في مرَّة واحدَةٍ، فتوقَّفَتْ، فكان هذا التوقُّفُ موافِقًا تمامًا للمعنى المراد بلفظةِ" ابلعي"، وليستْ" اشربي"، وهذا هُوَما يحمِلُهُ مفهُومُ الإعجازِ فِي معانِي القرآنِ الكريم ودِلَالَاتِهَا الَّتِي حَاوَلَ الجرجانِي أَنْ يُقدِّمَهَا علَى ضوءِ نظريَّتِهِ" نَظَرِيَّةُ النَّظْمِ".

هذا وقَدْ أَوْرَدَ العمريُّ نصًّا للجرجابِيّ يراهُ أساسِيًّا في فَهْمِ الانتقالِ مِنَ" الأسرارِ" إلى " الدَّلائِل"، وهو نصٌّ يُبرِزُ فيه الجرجانيُّ أهميَّةَ نظريَّةَ النّظم في الجانِب الإعجازيّ، حيثُ يقول: " إعلم أنَّ هَا هُنَا أسرارًا ودقائِقَ، لا يمكِنُ بيانُهَا إلا بعدَ أنْ تُقدِّمَ جُمْلَةً مِنَ القولِ في "النَّظم"، وفي تفسيرهِ والمرادِ مِنه وأيِّ شيء ؟ وما محصولُهُ ومحصُولُ الفَضِيلَةِ فِيه ؟ فينبغي لنا أنْ نأخُذَ في ذكره وبيانِ أمره، وبيانِ المزيّةِ التي تُدّعَى لهُ مِنْ أَيْنَ تأتِيهِ ؟ وكيفَ تُعرَضُ فِيهِ ؟ وما أسبابُ ذلِك وما عِلَلُهُ ؟ وما الموجِبُ له ؟، وقد علِمْتَ إطبَاقَ العُلماءِ على تعظِيمِ شأنِ النّظم وتفخِيم قدْره، والتنويهِ بذكره، وإجماعِهِمْ أَنْ لا فضل مع عدَمِهِ، ولا قدْرَ لكلامِ إذا هوَ لم يستَقِمْ له، ولو بَلَغَ في غرابَةِ 1معناهٔ ما بَلغًا 1

كذلك تكلُّمَ العمريُّ عنْ أهميّةِ النظريّةِ في قولِهِ : " وعلى كُلّ، فإنَّ الجرجانيَّ حينَ وَقَفَ أمامَ إشكاليَّةِ إعجازِ كلامِ اللهِ تعالَى وسخافَةِ وَصْفِهِ بالرَّاغِبَةِ مُساوَاةً مع كلامِ البشرِ، لمْ يجِد بُدًّا مِنْ تجاوُزِ هاتِهِ الإشكاليّةِ إلا بالنُّزوع نحو نظريَّةِ النظمِ، وهِي النَّظريَّةُ التِي جعلَهَا عِمَادَ البحثِ والدِّراسَةِ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 80 .

فِي كتابِهِ" الدَّلائِلِ"، وقد عرَّف النظمَ بقولِهِ: " ليسَ النظمُ إلا أَنْ تضَعَ كلامَكَ الوضْعَ الذِي يَقْتَضِيهِ علمُ النّحوِ، وتعمَلَ على قوانِينِهِ وأصُولِهِ، وتعرِفَ مَنَاهِجَهُ التي نُمُجَتْ فلا تزيغُ عنهَا، وتحفَظَ الرُّسومَ التي رُسِمَتْ لَكَ، فلا تُخِلَّ بشيءٍ منهَا "1 " 2، ثم ربط تقسيمَهُ للكلامِ الفصِيحِ— سواء الثنائيّ أو الثلاثيّ – بهاتِه النظريّةِ .

1- التقسيم الثنائي: إعلم أنَّ الكلامَ الفصِيحَ ينقسِمُ إلى قِسميْن: قسمُ تعزَى المزيَّةُ والحُسْنُ فيهِ إلى اللّفظِ، وقسمُ يُعزى ذلك فيهِ إلى النّظمِ فالقسمُ الأوّلُ الكنايةُ والاستعارةُ والتمثيلُ الكائِنُ على حدِّ الاستعارةِ، وكل ما كانَ فيه علَى الجُملةِ مجازٌ وإتساعٌ وعدولٌ باللّفظِ عنِ الظاهِرِ(...) وأما القسمُ الثاني الذِي تُعزى فيه المزيّةُ إلى النّظمِ، فهو توحيى معاني النحو وأحكامه وفروقه ووجوهه، والعمل بقوانينه وأصوله "3.

2- التقسيم الثلاثي: قالَ ملجّصًا حديثَهُ عنِ النّظمِ وتداخُلِهِ بأوجهِ الحُسنِ الأخرَى تداخُلًا دقِيقًا يؤدِّي الخوضُ فِيهِ إلى الغَلَطِ: " وجملةُ الأمر أنَّ ههُنَا كلامًا حُسنُهُ لِلَّفْظِ دون النَّظمِ، وآخرُ حُسنُهُ للنَّظمِ دُون اللّفظِ، وثالثا قد أتاهُ الحُسن مِنَ الجِهَتيْنِ ووَجَبَتْ له المزيّةُ بِكِلَا الأمريْنِ والإشكالُ فِي هذا النّالثِ، وهو الذي لا تزالُ ترى الغَلَطَ فِيه، وتُراك قد حِفْتَ فيه على النّظم، فتركّتَهُ وطمَحْت بيَصَرِكَ إلى اللّفظِ، وقدّرْتَ في حُسْنِ كان بِه وباللّفظِ، أنّه لِلّفظِ خاصةً، وهذا هو الذي أردتُ حين قلتُ لك: إنَّ فِي الاستِعارَةِ ما لا يُمكرُنُ بيانُهُ إلا مِنْ بَعدِ العِلمِ بالنّظمِ والوقوفِ على حقيقِتِهِ " ولا يتجلى النظمُ الحسنُ إلا معَ كلام الله عزَّ وجَلَّ، ولذلك يقسَّمُ النظمُ إلى ثلاثةِ أنواعٍ: " والجرجانيُ " بسيطٍ، ومتوسِّطٍ، ومعجز "، ولقد أشارَ العمري إلى شيءٍ منْ هذا القبيلِ حين قال: " والجرجانيُ يضعُ أصبُعَهُ هنا على قضيَّةٍ جوهريَّةٍ في الشِّعرِ، قضيةُ التفاعُلِ بينَ المكوِّنَاتُ، والتفاعُلُ هو مزيَّة شِعرِ القُحولِ مِنَ الشعراءِ، فِي حين يركِّرُ المتوسِّطُونَ والأقلُ كفاءَةً على عُنصرٍ واحِدٍ عَنْ طرِيقِ التَّراكُم " قَنْ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص: 81.

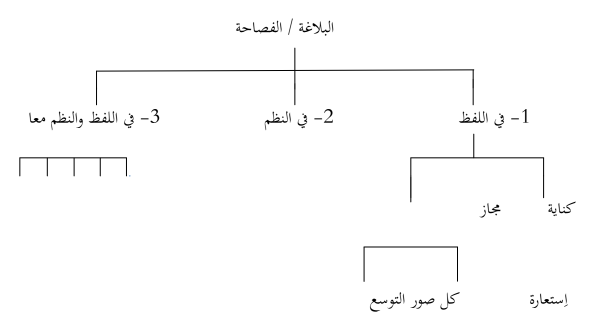
<sup>.</sup> 81: 1 البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص $^2$ 

<sup>. 452 –329</sup> ص: القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص:  $^3$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه ، ص : 99، 100 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 350 .

هذه هي الخُطَّةُ الصريحةُ لكتابِ دلائِل الإعجازِ، فهوَ يُعيدُ مقُولةَ كتابِ الأسرارِ التي قَوامُهَا ورأسُ هرَمِهَا الاستعارةُ والتمثيلُ الاستعارِيُّ، ثم يضيفُ إليهَا الكنايَةَ، قبلَ أَنْ يوسِّعَ ليستوْعِبَ كُلَّ صوَرِ الجازِ والعدولِ باللفظِ عَنِ الظاهِرِ كما سَلَفَ، يَسْتَعِيدُ هذه الخطاطَةَ تحتَ مصطلحِ اللّفظِ باعتباره جنسًا أعلى في مقابلةِ النظم، ومِنْ هنا يمكن القول بأنَّ خُطاطةَ الدَّلائِل أكثرُ بساطةً ووضوحًا "1.



هذا وإنَّ نظريَّة الجرجايِّ القائمةِ على المعنى دونَ اللَّفظِ، لم تكُن مُهمِلةً للجانِبِ الصَّوتِي بشكلٍ كبِيرٍ، وهو ما يُبيِّنُهُ العمريُّ في قولِه: "وحينَ يتصدَّى الجرجانيِّ" لمفْهومِ اللّفظِ عندَ القدماءِ، أو بعبارةٍ أخرى، يتفهَّمُهُ بعيدًا عنِ المزايدَاتِ المذهبيَّةِ (حول اللفظِ: الصوتُ والمعنى: ما يدور في الذهنِ أو النّفسِ)، هو الذي تَفتَّقَ عنْ أحدِ أهمِّ إنجازاتِ الجرجانيِّ في الدّلائلِ، وهو: مفهُومُ صورة المعنى، وصورة المعنى جانِبُ مهمُّ مما قصدَهُ القدماءُ باللّفظِ، يُضاف إليه الجانبُ الذي لم يهتمَّ به الجرجاني لأسبابٍ مذهبيّةٍ (الموازناتُ الصوتيَّةُ، والمفرداتُ)، مِنْ هُنا نجد الجرجانيَّ يشقِقُ المعنى إلى الخرب مستوياتٍ:

- 1- الغرض: المدح، مثلا.
- 2- القيم التي تكوّن الأغراض: الشجاعة والسخاء، مثلا.
  - 3- صورةُ المعنى أو معنى المعنى .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتما، ص: 351 .

كذلك يرى العمريُّ" بأنّ الجرجانيَّ قد أعطَى الأصوات دورًا في حُدودِ ما يسمَحُ به تأويلُهَا دلاليًّا متحدّثًا عنِ الإيهامِ الذي يترتَّبُ عنْ حدوثِ الإفادةِ مما مظهَرُهُ التِّكرارُ أو الحشوُ اللفظيُ، بل يتراجَعُ أحيانًا ليعطِي مردُودِيَّتِهَا الإيقاعيّةَ العائِدَة إلى السّلاسةِ والتناغُم بعضَ المزيّةِ الثانويّةِ غيرِ المعتبرةِ في تفاضُلِ الكلامِ بلاغيًّا وقدْ حَدَّدَ بهذا الموقعِ المستوى الهامشيَّ الذي أوَّلهُ مَنْ جَاءَ بَعْدَهُ مُستعمِلًا لفظ التّحسِينِ والحسِنِ لِعُمُومِ صُور البديعِ الصوتيّةِ والدّلاليّةِ كما نجِد عندَ السّكاكي ومَنْ سَلَكَ سَبِيلَهُ" أَ

دعائم بلاغة الجرجانيّ: هُناكَ أربَعُ عمليَّاتٍ كبرى يَرى العمريُّ أَنَهَا تَمَثِّلُ دعائِمَ لبلاغَةِ الجرجانيّ وعلاماتٍ عليها وهي:

- 1- إقصاءُ الأصواتِ والمفرداتِ .
- 2- تأويلُ اللفظِ إلى صورةِ للمعنَى وتقيُّدِهِ بالنَّظمِ .
  - 3- البناءُ على المتحقِّقِ مِنَ الجُمل والصُّورِ.
    - 4- مِنَ النقل إلى الادعاء .

1- إقصاء الأصوات والمفردات: بِقطع النّظرِ عنْ تطوُّرِ موقفِ الجرجانِيّةِ والتركيبيَّةِ النحويَّةِ فِي كلٍّ مِنَ الكِتابيْنِ، فإنَّ هناكَ عنصرًا ظلَّ ثابتًا لم يَلْحَقْهُ أثرُ التحوُّلِ أو التغييرِ إِلاَّ فِي إَجّاهِ التدعيم والتقويَّةِ، الكِتابيْنِ، فإنَّ هناكَ عنصرًا ظلَّ ثابتًا لم يَلْحَقْهُ أثرُ التحوُّلِ أو التغييرِ إِلاَّ فِي اِجّاهِ التدعيم والتقويَّةِ، وهوَ موقِفُ المؤلِّفِ مِنَ اللّفظِ المنطُوقِ المسمُوعِ في بحلِياتِهِ الكبرى: التجنيسُ والسَّجعُ، والوزنُ عامةً، ولقد عالجَ المؤلِّف هذه القضيَّة في مقدِّمةِ الأسرارِ ثم تخلَّص منهَا لِيَعْتَكِفَ على الموضوع، أمَّا فِي الدّلائِلِ فقد صارَ مُشكِلُ اللفظِ مشكِلًا مؤرِّقًا وهاجِسًا مسيْطِرًا مِنْ أوَّلِ الكتابِ إلى آخرِه ؛ حَذَلَ الوزنَ فِي أوَّلِ الكتابِ، ثم تخبَّطَ فِي قضيّةِ اللّفظِ مُبْدِيًا فِيها ومُعِيدًا، قبلَ أنْ يُصالِحَ القدماءَ مِنْ خِلالِ تأويلِهِ إلى صُورَةِ المعنى "2.

<sup>1</sup> مجًد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 356، 357.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 360

2- تأويلُ اللّفظِ إلى صُورةٍ للمعنى وتقيّدهِ بالنظم: في مُعالجتِهِ لهاتِهِ الجزئيّةِ تحدَّثَ العمريُّ أوّلَ الأمرِ عَنْ كلام الجرجانيّ عنِ الألفاظِ ومكانَتِهَا عندَ العُلماءِ، حيثُ أهّم غلَّبُوا دوْرَ اللّفظِ علَى الأمرِ عَنْ كلام الجرجانيّ عن الألفاظِ ومكانَتِهَا عندَ العُلماءِ، حيثُ أهّم غلَّبُوا دوْرَ اللّفظِ علَى المعنى، يقولُ العمريُّ: " وتردَّدَتْ عندَه-أي الجرجاني – صورةُ الدّاءِ الذِي يَستعصِي عنِ الدّواءِ، والجهلِ المتمكِّنِ، وما إلى ذلكَ مِنَ النُّعوتِ التِي تبيِّنُ قوَّة المقاومَةِ التِي يُبدِيهَا أنصارُ اللفظِ، يُجِيلُ الجرجانيُ صراحةً وضمناً على بعضِ الفُحولِ القُدماءِ الذِينَ أساءَ المتأخِرُونَ فَهْمَ عَرَضِهِمْ مِنَ اللّفظِ ومنهُم ابن قتيبة والجاحظُ، فالذي أَوْقَعَهُمْ فِي الغلَطِ أنَّهُم " رأوا هؤلاءِ العلماءِ يُفْرِدُونَ اللَّفظَ عَنِ المعنى، ويجعَلُون له حُسنًا على حِدَةٍ، ورَأَوْهُمْ قد قسَّمُوا الشِّعرَ فقالُوا إنَّ منهُ ما حسنَ لفظهُ ومعناهُ ومنه ما حسن معناهُ دون لفظِه، ورأوهُم يَصِفُونُ اللّفظُ بأوصافٍ لا يصفُون بها المعنى "1

وعلى هَذَا الأساسِ عمِد الجرجانيُّ إلى حَلِّ تلكَ الإشكاليَّةِ التي وَقَعَ فيهَا سَابِقُوهُ مِنْ دارسِي البلاغةِ، باستحداثِ" خطوةٍ جديدةٍ في البلاغةِ العربيّةِ وهي الحديثُ عنِ الصورةِ، صورةِ المعنى ومعنى المعنى، وهي منطقةٌ بينَ اللّفظِ باعتبارِهِ أصواتًا وبينَ المعنى باعتبارِهِ معاني غفلًا وأغراضًا "2.

والصورةُ التي قايَضَ بها الجرجانيُّ اللّفظَ في مفهُومِهِ القدِيمِ هيَ المعنى الأوَّلُ، فهناك ضربانِ مِنَ المعنى، ضربُ يُتوَصَّلُ إليهِ بدلالةِ اللّفظِ وَحْدَهُ، كقولنَا خرجَ زيدٌ، وهذا معنى أولٌ، وضربُّ آخرُ لَا يُتوصَّلُ إليهِ بدلالةِ اللّفظِ وحدهُ، ولكنَّ اللّفظَ يُوصِلُ إلى المعنى الأوّلِ الوضعيّ"<sup>3</sup>، " ثم لا تجِدُ لذلك المعنى دِلالةِ ثانيةً تصِلُ بها إلى الغرضِ، مدارُ هذا الأمرِ على الكنايةِ والاستعارةِ والتّمثِيلِ"<sup>4</sup>.

ومثال ذلك قولْهُم: كثيرُ الرَّمَادِ، كنايةً على حُسنِ الضيافةِ، فحسْنُ الضيافةِ المعنى التَّانِي، لا يؤخَذُ مِنْ ظاهِرِ اللَّفظِ، بل يُعقَلُ مِنْ معناهُ، وهو الغرضُ مِنَ القوْلِ"5.

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 361 .

<sup>3</sup> نفسه، ص : 362 .

<sup>4</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص: 262.

<sup>5</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 362.

3- البناءُ على المتحقّقِ مِنَ الجُمل والصُّور: حين يُعيدُ المرءُ آخِرَ عَملِ الجرجانيّ فِي الدَّلاغِيِ مَبدأُ عَملِهِ فِي الأَسْرارِ، يُلاحِظُ أَنَّ مِنْ بَينِ المبادِئِ التِي بَقِيَتْ مِعيَارًا لِلحُصُوصيَّةِ والتمييزِ البَلاغِيِّ مَبدأُ البِناءِ على الجُملِ والصُّورِ البلاغيَّةِ وتناسِي المستويَاتِ المتبقِّيةِ سَعْيًا لمزيدٍ مِنَ التركِيبِ؛ لقد عُولِجَتْ المبتقِيةِ القَضيَّةُ فِي الدَّلائِلِ مِنْ زاويَةِ النَّظمِ وعُولِجَتْ فِي الأَسْرارِ مِنْ زَاوِيةِ تَناسِي التَّشبِيهِ والمَجازِ والبِناءِ عَليْهِمَا، لِذلِك سَنتناولُ هذهِ القضيَّة تحت عُنوانَيْنِ: 1

أ- البناءُ على الجُملِ: تقديمُ التَّمفصُل الدِّلاليِّ على التقطيعِ النّظمِي .

ب- البناءُ على الصُّورِ البلاغيَّةِ: تراكيبُ الصُّورِ .

أ- البناءُ على الجُمل: تقديمُ التَّمَفْصُلِ الدّلالِي على التَّقطِيعِ النَّظمِي: "لقدْ كانَ مِنَ الطبِيعيّ، تبعًا لِلْمقدِّماتِ، المذهبيّةِ والبنيويّةِ، أَنْ يتّجِهَ الجرجانيُّ إِلَى التَّمَفْصُلِ الدِّلالِيِّ وامتدَادِ الجُملِ، بقَطْعِ النَّظرِ عَنْ حُدُودِ الشّطرِ، أَوْ حُدودِ البَيتِ، ودُونَ اِهتمَامِ بِتوازُنِ الفَواصِلِ.

سنبْدَأُ مِنَ الأخِيرِ، أي مِنَ المستَوَى الأَدْنَى الذِي يدْعُو فِيهِ الجرجانيُّ إلى تماسُكِ البيْتِ، ( ومِنَ الصُّدَفِ أنه قدَّم أَجْلَى صُورةٍ له فِي آخِرِ الدَّلائِل ) . ثم ننظُر في مُتغيِّراتِ هذِهِ القضيَّةِ وتجلِّيَاهِا المُحتلِفَةِ" .

تماسُكُ البيتِ: يرى الجرجانِيُّ أنّ البناءَ على الجُملةِ يغيّرُ معناهَا ويصيّرُهُ شيئًا آخرَ متميّزًا جديرًا بأنْ يُنسبَ إلى قائِلِهِ ويختَصُّ به: " ترى البيْتَ قد استحسنهُ النَّاسُ وقضوًا لقائِلِهِ بالفَضْلِ فِيهِ وبأنَّهُ النَّاسُ وقضوًا لقائِلِهِ بالفَضْلِ فِيهِ وبأنَّهُ النَّاسُ على مَعنَاهُ بفِكْرِه، وأنه أبُو عُذرِه، ثم لا تَرَى ذلِكَ الحُسْنَ وتِلكَ الغرابَةَ كانَا إلى لِمَا بناهُ على الجُملةِ، ومثالُ ذلك قولُ الفرزْدَقِ:

وَمَا حَمَلَتْ أُمُّ اِمْرِئٍ فِي ضُلُوعِهَا أَعَقَّ مِنَ الجَانِي عَلَيْهَا هِجَائِيَا 3

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 366.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 367

<sup>3</sup> ديوان الفرزدق، شرح وتقديم : كرم البستاني، دار الأبحاث، الجزائر، الطبعة الأولى، 2009م، ص : 470 .

فصُورةُ المعنَى الذِي هُو مَعَ الفرزْدَقِ، " لا تُتَبَيَّنُ إلَّا عنْدَ آخِرِ حَرْفٍ مِنَ البيْتِ".

ومعنى هذا البيتِ أنَّ المتنبيّ يُريدُ القولَ بأنّه ليسَ هُناكَ عاقٌ فِي الدُّنيا لأمِّهِ أكثر مِنَ الرجُلِ الذِي يكونُ سببًا فِي أنْ أقومَ أنَا بِهجاءِ أمِّهِ، وهذهِ الصُّورَةُ البيانيَّةُ التِي هِيَ فِي الحقيقةِ عبَارةٌ عَنْ كِنايَةٍ، لا يكتَمِلُ معناهَا إلّا مَع نهايةِ البيتِ كليَّا، ولو إفترضنا أننا أردْنا فَهْمَ المعنى بِقطْعِ جزءٍ مِنَ البيتِ الشعريِّ، أوْ حتَّى حرفٍ، لما اِستقَامَ المعنى على حقيقتِهِ بِشكْلٍ تَامِّ ونهائيٍّ، أي أنّنا لوْ توقَّفنا مثلًا عند " هجائيا " وقُمنا بحذفِ الحرفِ الأخِيرِ وهو اليَاءُ، فقلنا " هجاء"، لكانَ المعنى:أنْ ليسَ هناك أعقُ مِنْ أَنْ يَهْجُوَ أحدُ أمّةُ، ويكونُ هو السببُ فِي ذلِك .

هذا مع نزْعِنَا لحرْفٍ واحدٍ فما بالله بنزع كلمةٍ أو كلمتيْن، وهذا كله ما عبَّر عنهُ العمريُّ على لسانِ الجرجانيِّ بـ " تماسكُ البيتِ" .

ب- البناءُ علَى الصُّورِ البلاغيّةِ: تراكيبُ الصُّورِ: فِي العمليّةِ التركيبيّةِ التي أنجرَهَا الجرجانيُّ فِي القِسمِ الثالِثِ مِنَ الأسرارِ بحثًا عَنِ الخاصِّيّ، الذِي يحمِلُ بطاقَةَ انتمَاءٍ، تحدَّث عَنِ ابتداعِ العِللِ وقَلْبِهَا فِي إطارِ عمليّةِ تناسِي التشبيهِ والجازِ لِبناءِ صُورٍ جديدةٍ مرجّبةٍ وكثيرةِ الوسائِطِ تطلُبُ مِنَ الذهنِ القِيامَ بمجمُوعةٍ مِنَ التّأويلاتِ، وقد استعْمَلَ الجرجانيُّ فِي هذا الجالِ مصطلحَ"التّناسي"، و" الذهنِ القِيامَ بمجمُوعةٍ مِنَ التّأويلاتِ، وقد استعْمَلَ الجرجانيُّ فِي هذا الجالِ مصطلحَ"التّناسي"، و" مخادعةُ النفسِ"، و" المسامحةُ"، و" عدمُ الاحتفالِ"، و" الاجتراءُ "، و"الادّعاءُ "، ومغالطةُ النّفسِ وحملها علَى الاعتقادِ والاطمئنانِ، واستِحكامِ الصُّورِ، وغيرِ ذلك مِنَ النَّعُوتِ .

ومِنَ الأَمثِلةِ التِي أَثَارَهَا اِنتِباهُ الجرجانِيّ تجديدُ الشعراءِ لِصُورِ التشبِيهِ بالشمسِ والبَدرِ والرِّياضِ، عنْ طرِيقِ القبل والتناسِي: ويهمُّنا مثالُ الشَّمسِ لتَعدُّدِ نماذِجهِ وصُورِ تحلِيلِهِ بَلْ سَنقْتَطِفُ فِقْرَةً منه فمِنْ ذلِك قولُ الشَّاعِرِ: 2

1- قَامَتْ تُظَلِّلُنِي مِنَ الشَّمْسِ نَفْ سِنْ، أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ نَفْسِي
 قَامَتْ تُظلِّلُنِي، وَمِنْ عَجَبٍ شَمْسٌ تُظلِّلُنِي مِنَ الشَّمْسِ

<sup>. 535 :</sup> ص : القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، ص  $^{1}$ 

<sup>2</sup> البيت لابن العميد، ينظر: رامي عثمان المرابطة، رسائل ابن العميد دراسة فنية، أطروحة ماجيستير، إشراف: أ. د. هاني صبحى العمد، كلية الدراسات العليا، الجامعة الأردنية، تشرين الأول 2008م، ص: 20.

وقول البحتري:1

2- طَلَعَتْ لَهُمْ وَقْتَ الشُّرُوقِ، فَعَايَنُوا سَنَا الشَّمْسِ مِنْ أُفْقٍ، وَوَجْهُكَ مِنْأُفْقِ وَعَايَنُوا وَمَا عَايَنُوا شَمْسَيْنِ قَبْلَهُمَا الْتَقَى ضِيَاؤُهُمَا وِفْقًا مِنَ الغَرْبِ وَالشَّرْقِ وَقُول المتنبي: 2
وقول المتنبي: 2

3- كَبَّرْتُ حَوْلَ دِيَارِهِمْ لَمَّا بَدَتْ مِنْهَا الشُّمُوسُ، وَلَيْسَ فِيهَا الْمَشْرِقُ

علَّق الجرجانيُّ على المثالِ الأوّلِ بقولِهِ: " فلولا أنّهُ أنْسَى نفْسَهُ هَاهُنَا اِستعارَةً ومجازًا منَ القوْلِ، وعملَ على دَعوَى شمْس عَلَى الحَقِيقَةِ لَمَا كَانَ لهذا التعجُّبِ معنَى "<sup>3</sup>، ومعنى ذلك أنَّ الشَّاعِرَ لو لَمْ يحتفِظْ بوجْهِ الشبهِ، ويتذكَّرُ أنهُ بِصَدَدِ امرأةٍ حَسْنَاءَ كَالشَّمْسِ، لما كَانَ لِيُعِجَبَهُ وجْهُ، الشَّاعِرَ لو لَمْ يَعنعُ امرأةً مِنْ أَنْ تُظلّلَ مِنَ الشمسِ، فعجبُ الشَّاعِرِ ناتِجٌ عَنِ استسلامِهِ للمعنى الجُديدِ والتَّعامُلِ معهُ كحقِيقةٍ، وهذه عمليَّةٌ نفسيَّةٌ يمارِسُها النّاسُ داخِلَ العالمَ الشعريِّ "4.

## 4- من النقلِ إلى الادّعاء: وهذا على قسمين:

أ- النقل المفيد والنقل غير المفيد .

<sup>1546،</sup> البحتري، تح : حسن كامل الصيرفي، المجلد الثالث، دار المعارف، مصر، الطبعة الأولى 1963م، ص : 1546، 1547.

<sup>2&</sup>lt;sup>6</sup>شرح ديوان المتنبي، ج2، ص: 29 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة في علم البيان، ص: 264

<sup>4</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 373.

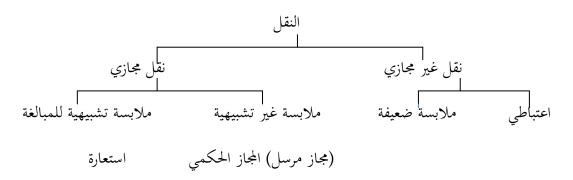
<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة في علم البيان، ص: 264.

ب- الادّعاء: التحوّل.

أ- النّقلُ المفيدُ والنّقلُ غيرُ المفيدِ: إنَّ النّقلَ عندَ الجرجانِيّ على نوعينٍ: نقلٌ مفيدٌ، ونقلٌ غيرُ مفيدٍ، فالمفيدُ ما كانَ فِيهِ سَببٌ بينَ الاسمِ الذِي وُظِّفَ لِلْمَجَازِ، والاسمِ الحقيقِيّ، وأما غيرُ المفيدِ فهوَ ما يَنعدِمُ فيه ذاكَ السّببُ، يقول الجرجانيُّ: "ثم إعلمْ بعدُ أنَّ فِي إطلاقِ الجازِ على اللّفظِ المنقولِ عنْ أصلِهِ شرْطًا، وهو أنْ يقعَ نقلُهُ على وَجهٍ لا يَعرَى مَعهُ مِنْ ملاحظةِ الأصلِ، ومعنى الملاحظةِ أنَّ الاسمَ يقعُ لما تقُولُ أنهُ مجازٌ فيهِ، بسببٍ بيْنَهُ وبينَ الذي تجعلُهُ حقيقةً فيهِ، نحوُ أنَّ الله تقعُ للبّعمةِ وأصلُها الجارِحَةُ لأجلِ أنَّ الاعتباراتِ اللّغويَّةِ تتْبَعُ أحوالَ المخلُوقِينَ وعادَاتِهِمْ، ومَا اللهُ عَلَي وَهُ النّي يَقعُ فِيهَا الشِرَاكُ مِنْ غيرٍ سَببٍ، مثلَ أنَّ النيّقِ وموضوعُ الجِبلَّةِ" أنَّ ومِنْ هنا استثنى الألفاظَ التي يَقعُ فِيهَا الشِرَاكُ مِنْ غيرٍ سَبَبٍ، مثلَ أنَّ النّوْرَ يكونُ اسمًا للقِطْعَةِ الكبيرةِ مِنَ الإِقْطِ .

حينَ نتأمَّلُ الأمثلةَ التِي ذكرَهَا الجرجانيُّ لما إعْتُبِرَ إستِعارَةً عندَ اللَّغويِّينَ دُون أَنْ يدخُلَ في حيِّزِ التَّشبِيهِ علَى المبالَغَةِ نجِدُهَا تنْضَوِي في بابِ ما سمَّاهُ البلاغيُّونَ المتأخِّرُونَ" مجازًا مرسلًا"، وهو اِسمُ مشتقُّ مِنْ كلامِ الجرجانيِّ نفسِهِ، حينَ تحدَّثَ عنِ النقلِ المقيَّدِ والنقلِ غيرِ المقيَّدِ بالتشبيهِ والمبالَغَةِ، هو الاستعارَةُ"<sup>2</sup>.

هذا ويجسِّدُ العمريُّ تراتُبِيَّةَ النّقلِ بالخُطاطَةِ التّالية 3:



<sup>. 343 :</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة في علم البيان، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 379.

<sup>379 :</sup> ضنسه، ص

ب- الادعاءُ: التَّحوُّلُ: لقدْ كانَ القولُ بالبناءِ علَى الصُّورَةِ وتوسِيع مجالِمًا عنْ طرِيقِ التّناسِي والادِّعاءِ، هذا المنحَى الذِي قَادَتْ إِليهِ التجْرِبةُ الشعريَّةُ الجديدَةُ في العصرِ العباسِيّ، يجافي القوْلَ بالنَّقل المعتمَّدِ فِي بناءِ العلاقَةِ الاستعاريَّةِ فِي الأسْرَارِ .

لِمْ يَجِدْ توجُّهُ الجرجانيِّ نحو البناءِ على الصُّورِ وتوسِيع مجالِ الصُّورةِ، وتدعِيمِ ذلكَ نظريًّا بالقولِ بالادِّعاءِ، صدَّى عندَ مَنْ جاءَ بعدَهُ مِنَ البلاغيِّينَ، وتحوَّلتْ تحليلَاتُهُ وملاحظاتُهُ إلى صُورِ بديعيّةٍ جزئيّةٍ مثلَ حُسْنِ التعلِيلِ، وأسلوبِ الحكيم، وما إلى ذلكَ؛ دونَ النّظرِ في تفاعُلِ المستويّاتِ الدلاليّةِ داخِلَ الصُّورةِ وما تُتِيحُهُ مَفَاهِيمُهُ للتَّخْيِيل والتَّمْثِيل والتَّنَاسِي، مِنْ إمكانيَّاتِ لبناءِ بلاغَةٍ نصيَّةٍ . ·

وكخُلاصَةٍ لهذا الفصل نَقُولُ، إِنَّ دِراسَةَ العُمريّ لبلاغَةِ الجُرجانيّ كشفَتْ عَنْ مجمُوعَةٍ مِنَ الفوائِدِ التي نَسْرُدُهَا فِي النِّقاطِ التَّاليَةِ:

1- أنَّ البلاغة عندَ الجُرجاني كانتْ بلاغةً شامِلةً لمعنى التخييلِ والتَّداوُلِ مَعًا، أي أنها حافظَتْ على النَّمطِ الأوَّلِ الذِي إنطلَقَت مِنهُ .

2- أنَّ الجرجانيَّ حينَ دَرَسَ التخييلَ والتَّداوُلَ، دَرَسَ الأوَّلَ في كتابِهِ الأسرارِ، ودرَسَ الثَّانِي في كِتابِهِ الدَّلائِلِ، وقدْ وَصَفَ العُمرِيُّ الأوَّلَ بالغرابَةِ الشعريَّةِ، والثاني بالمناسبَةِ التداوليَّةِ .

3- أنَّ الجرجانيَّ فِي كِلَا الكِتَابَيْنِ كَانَ مُهتمًّا بالمعنى اِنتصَارًا للمذهب الأشعريّ، ضدَّ المذهب المعتزليّ، وقد كانَ هذا الأخيرُ يرَى أنَّ القرآنَ الكريمَ مخلُوقٌ مِنْ مخلُوقاتِ الله تعالى، وأنَّهُ قَبْلَ أنْ يتمَّ جَمعُهُ فِي مُصحَفٍ واحِدٍ كانَ عِبارةً عَنْ أصواتٍ خلَقَهَا الله عز وجل، إنطلاقًا مِنْ أنَّ الله تعالى خالِقُ كلِّ شيءٍ، والقرآنُ هو شيءٌ مِنْ تلكَ الأشياءِ، لكنْ في اِعتقادِ الأشاعِرةِ، القرآنُ الكريمُ، هو كلامُ الله تعالى المنزَّلِ على سيِّدِنا مُحَّد ﷺ ، وهذا هو الاعتقادُ الأصحّ .

4- أيضا، مما نَسْتَفِيدُهُ مِنْ خلالِ قِراءةِ العمريّ لبلاغةِ الجرجانيّ، أنَّ كتابَهُ الأسرار، إهتمّ بخدمةِ المعنى للشِّعَرِ، وكتابُهُ الدّلائل، إهتمَّ بخدمَةِ المعنى للإعجازِ، غيرَ أنَّهُ لم يقصِ الأصواتَ بشكْلِ تَامِّ ونھائيي .

<sup>1</sup> مجًّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 382، 384.

5- أنَّ الجُرجانيَّ كانَ علَى اِطِّلاعِ أيضًا، علَى المنطِقِ، كمَا لَاحظْنَا فِي هذِه الدِّراسَةِ، وقد أَوْرَدْنَا تنوِية العمريَّ بِهِ .

وقبلَ إغائِنَا لهذا المبحثِ نستشْهِدُ بقولِ العمرِيِّ الذِي يُتْبِتُ مِنْ خِلالِهِ كَوْنِ مَشْرُوعِ الجرجانِيّ إمتدادًا مِنِ إمتدادَاتِ البلاغيَّة، مِنْ حيثُ القواعِدِ المستنْبَطَةِ منهُ فيقُولُ: "كانَ الوُصُولِ إلى النَّسَقِ الإعرابِيِّ: الفاعليّة، والمفعوليّة، والظرفية، وما إلى ذلكَ مِنَ الأنساقِ المطرِّدة؛ وكذا كشَف النَّسَقُ الصرفيُّ والنَسَقُ العروضِيُّ دعمًا حاسمًا للاتِّجِاهِ النَّسَقِيّ فِي التَّفَكِيرِ العربِيّ، وكان مِنْ أعراضِهِ وظواهِرِهِ البحثُ فِي التَّفكِيرِ العربِيّ، وكان مِنْ أعراضِهِ وظواهِرِهِ البحثُ فِي التَفكِيرِ العربِيّ، وكان مِنْ أعراضِهِ وظواهِرِهِ البحثُ فِي التَفكِيرِ العربِيّ، وكان مِنْ أعراضِهِ وظواهِرِهِ البحثُ فِي التَفكِيرِ العربِيّ، وكان مِنْ أعراضِهِ وظواهِرِهِ البحثُ فِي العِللِ والأسْرارِ، فألِّفَتْ كَتُبُ كثِيرَةٌ في عِلَلِ النّحوِ فِي وَقْتٍ مُبَكِّرٍ، كما أَلِّفَتْ كُتُبُ البحثُ وإلى البلاغةِ واللُّغةِ، مِنها " سرُّ صناعةِ الإعرابِ لابنِ جيّي"، و" سرُّ الفصاحةِ لابنِ سنانٍ "، و" أسرارُ البلاغةِ واللُغةِ، مِنها " سرُّ صناعةِ الإعرابِ لابنِ جيّي"، و" سرُّ الفصاحةِ لابنِ سنانٍ "، و" أسرارُ البلاغةِ للجرجانِيّ "" ويقولُ في نصٍّ آخرَ مبيِّئًا دوْرَ الجرجانِيّ في ظهورِ نظريّةِ مَعنَى المعنَى: " فهذِهِ الإمكانايَةُ هي التي إستغلَّهَا الجرجانِيّ فِي الدَّلائِلِ، لاستعمالِ مفهومِ اللَّفظِ للدِّلالَةِ على الاستعارَةِ والتَّمْثِيلِ الاستعارِيّ والكِنايَةِ، ثُمْ تأويلِ هذا المفهُومِ بمصطلحِ صُورةِ المعنى ومُعنَى المعنى، والجرجانِيُّ وإنِ اعتَمَدَ أمثلَةَ الكنايةِ والاستعارةِ والتمثِيلِ لِبَيَانِ مفهُومِ الصُورةِ، فإنَّهُ قَدْ نَوَّهَ بأمثِيلَةِ التشبِيهِ في سياقاتٍ نظميَّةٍ دونَ أنْ يَذُكُرَهُ بِالاسْمِ" .

إِنَّ البلاغَةَ الجُرجَانِيَّةَ بَلاغَةٌ عامَّةٌ قائِمَةٌ على المعنى، تُقَابِلُهَا بَلَاغَةٌ أخرَى قائِمَةٌ على الصوتِ هي البلاغة الصوتيَّةُ عند الخفاجِي، وهي ما سنتطرّق إليهِ في المبحثِ الموالي .

المبحث الثالث: أناقةُ الخِطابِ: الصحةُ والتّناسُبُ - قراءةٌ في كتابِ" سرّ الفصاحة لابن سنان الخفاجي " -:

نتناولُ فِي هذا المبحَثِ عالِمًا بلاغيًّا آخرَ، مِنْ مُعاصِرِي الجرجانِي، ألَا وهُوَ اِبنُ سنانٍ الخفاجيّ، الذي حَظِيَ بمكانَةٍ رفيعَةٍ فِي تاريخِ البلاغَةِ العربيَّةِ، على الرغم مِنْ قِصَرِ عُمْرِه، وقِلَّةِ مؤلَّفاتِهِ، الذي مِنْ أشهَرِهَا كتابُهُ" سرُّ الفصاحَةِ"، وقد" سَار ابنُ سنانٍ فِي كتابِه على المنهَجِ الوصفيّ التحليليّ، ومِنْ خلالِهِ برزَتْ شخصِيَّةُ البلاغيّ والأديبِ النَّاقِدِ، حيثُ كانَ لِرُوحِهِ الأدبيَّةِ أَتْرُهَا التحليليّ، ومِنْ خلالِهِ برزَتْ شخصِيَّةُ البلاغيّ والأديبِ النَّاقِدِ، حيثُ كانَ لِرُوحِهِ الأدبيَّةِ أَتْرُهَا

أُحُد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 13

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه، ص: 430 .

الكبِيرُ في ثنايًا جُهُودهِ المبذُولةِ في كتابِهِ، مِنْ ذلك أنهُ عَنَى بإيرادِ النصوص الأدبيَّةِ والأمثلةِ الشعريَّةِ، فأكثَرَ مِنْهَا "1، ولابن سِنَانٍ أيضًا ديوانٌ شعريٌّ" حَقَّقَهُ الأستاذانِ مختار نويرات ونسيب نشاوي، في نسخةٍ صادرةٍ عنْ مطبوعاتِ مجمَعِ اللُّغةِ العربيَّةِ بدِمِشْقَ عام 2007م، مِنْ مَائةِ وسِتٍّ وأربعينَ قصِيدَةٍ وقِطْعةٍ شعريَّةٍ" .

وأما عنْ أسلُوبِ الخفاجِيّ فِي الكِتابَةِ، فقدْ" تميَّزَ بأنَّهُ أسلُوبُ العالِمِ الأدِيبِ، الذِي لَا يطْغَى فِيهِ ذَوْقُ الأدِيبِ علَى ذَوْقِ العَالِمِ، فأسلوبُهُ أقرَبُ إِلَى أسلوبِ المتأخِّرِينَ مِنَ الجُرجَانِيّ، مما جَعَلَ كتابَهُ أكثَرَ نَفعًا في تربيَةِ مَلَكَةِ النَّقْدِ"3، ومِنْ هُنَا يمكِنُ القولِ بأنَّ الخفَاحِيّ قد فَتَحَ البابَ للسَّكَاكِي فِي وَضْعِ الأُسُسِ الأُولَى للتَّقْعِيدِ البَلَاغِيِّ، مَا جَعلَ العُمرِيَّ يَضَعُ بلاغَتَهُ تحتَ اِسم " أناقة الخطاب".

والمقصودُ بأناقَةِ الخِطابِ، فَصَاحَتُهُ وخُلُوُّهُ مِنْ كُلّ ما يَشِينُ الكلمةَ مِنَ العُيوبِ النُّطقيّةِ أو المنطقيّةِ، وهو مَا يتجسَّدُ في مفهوميْ " الصحةُ والتناسُبُ "، وصفًا للبلاغةِ الصوتيَّةِ عند الخفَّاجِيّ: "فالصحةُ هي فِي الغالبِ جوازُ مرُورِ للمُحافَظَةِ، والتناسُبُ هو ترجِيحٌ للحسيّ البسِيطِ( المسمُوع هُنا ) على العقلِيّ المعقّدِ الذي يرصُدُ عناصِرَ التَّنافُرِ والشُّذوذِ في اللُّغةِ والحياةِ، ويرصُدُ العلاقاتِ البعيدة؛ وبعبارَةٍ أخرَى، فإنَّ الحِسِّي يُهادِنُ العقلَ ويُداعِبُ الأُذُنَ"، هذانِ المفهُومانِ هما اللَّذَان يختَرِقَانِ - فِي نظرِ العُمري- " الكتابَ مِنْ أَوَّلِهِ إلى آخرِهِ، ويستوْعِبَان مادَّنَهُ إلى حدٍّ كبِيرٍ، خاصَّةً

<sup>1</sup> درية ياسين عبد الرحمن أحمد، ابن سنان الخفاجي وجهوده البلاغية والنقدية من خلال كتابه " سر الفصاحة "، رسالة دكتوراه، إشراف: د. مُحَّد الحسن على الأمين، قسم الدراسات الأدبية والنقدية، كلية اللغة العربية، جامعة أم درمان الإسلامية، السودان، السنة الجامعية، 1429-1430هـ/2008-2009م، ص: 17.

<sup>2</sup> عبد الرزاق بوقطوش، استدراكات مختار نويرات ونسيب نشاوي اللغوية والبلاغية والتاريخية، في ديوان ابن سنان الخفاجي (422-466هـ)، مجلة التواصل في اللغات والآداب، جامعة عنابة، المجلد23، عدد52-ديسمبر، 2017م، ص: . 132

<sup>320</sup> زينب بن قيراط، المنهج البلاغي عند ابن سنان الخفاجي، مجلة البدر، جامعة بشار، المجلد09، العدد09-2017م، 320 423 . البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص : 423 .

حينَ نُكْمِلُ الصِحَّةَ بالاعْتِدَال، ونُكْمِلُ التَّنَاسُبَ بالانْسِجام، فيُمكِنُ القولُ بأنَّ عَمَلَ اِبنِ سنانٍ يقُوم على أساسيْن: 1- الصحةُ والاعتدالُ، 2- التناسبُ والانسِجامُ".

وقَدْ عَمِدَ العمري إِلَى إعادةِ تنظيمِ هذينِ الأساسينِ، وتوْسِيعِهِمَا إِلَى أربعةِ أقسامٍ، هي: 1- الصحةُ (المحافظةُ) 2- الاعتدالُ 3- الانسِجامُ 4- التناسبُ، حيثُ يقولُ فِي هذا الصَّددِ: "هذِه القِسْمةُ معقُولةٌ وهادِفَةٌ، ولكنِّي فضَّلْتُ تَفْتِيتَ طرفيْهَا معَ الاستِمرارِ فِي مُراعَاةِ مَغزَاهَا حتَّى أَقْتَرِبَ مِنْ مادَّةِ الكتابِ أكثَرَ، وأحقِق مَزيدًا مِنَ الدّقةِ فِي الوصْفِ" والمقصُودُ مِنْ قولِ العُمريِّ أنه يمكِنُ الاكتفاءُ بمفهوميْ الصحةِ والتناسُبِ للدِّلالَةِ على بلاغةِ الخفّاجِي ( البلاغةُ الصوتيةُ)، إلا أنَّ أَثرَ تقسِيمِهَا إلى أربعةِ أقسَامٍ بُغْيَةً مَعْرِفَةِ فَحوى مشرُوعِ الخَفّاجِي، مِنْ حيثُ الشُّروطُ التي وَضَعَهَا لفصاحةِ اللِّسانِ العربيّ وتناسُبِ اللّفظةِ دِلالَةً وصوتًا، مع الغايَةِ التي وُضِعَتْ لَهَا .

ولقد مكنتْنَا دِرَاسَةُ العُمريِّ لمشرُوعِ الخَفَّاجِي مِنْ معرِفَةِ مَضامِينِ تِلكَ الأقسَامِ الأربَعَةِ، التي نعرِضُهَا على النَّحوِ التَّالِي: 1-الصحةُ (أو المحافظةُ)، 2- الاعتدالُ، 3- الانسجَامُ، 4- التناسُبُ

1- الصحةُ (أو المحافظة): تتجلّى دعوةُ المحافظةِ في الإلحاحِ على اِحتِرامِ الأعرافِ والسُّننِ اللُّغوِيَّةِ والاجتماعيَّةِ، والفَنيَّةِ، وقد تجلَّى الحاحُهُ على ذلكَ في الاهتِمامِ بِصَفَاءِ المعجَمِ الشِّعريِّ، وتقديمِ التَّمَفْصُلِ الطبِيعيِّ للُّغةِ، ورَفْضِ الضَّرُورَاتِ الشّعريّةِ، كما تحلَّى فِي الحديثِ عَنِ المناسَبَةِ للأَغْرَاضِ "3

أ- صفاءُ المعجَمِ: العاميَّةُ والخاصيَّةُ: اِستدَلَّ العُمريُّ علَى هذَا العُنصُرِ بكؤنِ الخفاجِي جَعَلَ نِصفَ شُرُوطِ الفصاحَةِ مُتعَلِّقَةً بتخْلِيصِ المعجَمِ الشّعرِي مِنَ الشَّوَائِبِ المعجميَّةِ والذوقيَّةِ، وقدْ رَصَدَ العُمريُّ تلكَ الشُّروطِ، وهي: " 1- تباعُدُ المخارِجِ، 2- الحسْنُ في السَّمْعِ، 3- الحُلُو مِنَ التَّوَعُّرِ والوحشيَّةِ، 4- البُعْدُ عَن العاميَّةِ، 5- عدمُ الشذُوذِ، 6- الابتعادُ عمَّا يُكرَهُ ذِكره، 7-

<sup>1</sup> مجًد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتما، ص: 422.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 423 . <sup>2</sup>

<sup>3</sup>نفسه، ص: 423 . <sup>3</sup>

الاعتدالُ، 8- التَّصْغِيرُ"، والشَّرُوطُ التِي يعنِيهَا العُمريُّ هنا، ويرى أنَّ لها عَلاقَةً بصَفَاءِ المعجَم، هي:الثالثُ والرابِعُ والخامِسُ والسادِسُ".

ويرى العمرِيُّ أنَّ العيبَ المقصُودَ يكمُنُ فِي استِعمَالِ ألفاظٍ ملِيئَةٍ بالشَّوائِبِ المعجَمِيَّةِ، و" الخروج عنِ العُرفِ العاميَّةِ، ومِنْ هنا يفرِّقُ ابن سنانٍ بينَ مَذْهَبِ العامَّةِ في استعمالِ عنِ العُرفِ العربِيِّ والنُّزُوعِ إلى العاميَّةِ، ومِنْ هنا يفرِّقُ ابن سنانٍ بينَ مَذْهَبِ العامَّةِ في استعمالِ ألفاظِ اللُّغةِ ومذَهبِ العَرَبِ، ويُورِدُ أَمْثِلَةً عِدَّةً لِذلكَ، وسنأَخُذُ مثالًا واحِدًا عنْ كُلِّ شرْطٍ مع التَّعرِيفِ بِهِ .

1- تباعُدُ المخارِجِ: ومثالُ التَّالِيف مِنَ الحُرُوفِ المتباعِدةِ كثيرٌ، جُلُّ كلامِ العربِ عليهِ، فلَا يحتاجُ إلى ذِكْرِهِ، فأمَّا تأليفُ الحُرُوفِ المتقارِبةِ فمثالُهُ كلِمَةُ " الهَعْجَعْ " وحُرُوفِ الحَلْقِ مَزِيَّةٌ فِي القُبحِ إِذَا كانَ التَّالِيفِ منها فَقطْ، وأنتَ تُدْرِكُ هذا وتَسْتَقْبِحُهُ كما يَقْبُحُ عندكَ بعضُ الأمزِجَةِ مِنَ الألوانِ، وبعضُ النَّعْمِ مِنَ الأصواتِ "3، ولم يُردِ الخفاجيُّ فِي هذا الشَّرطِ إلا قوْلَ الشَّاعرِ:

فَالوَجْهُ مِثْلُ الصُّبْحِ مُبْيَضُّ وَالفَرْعُ مِثْلُ اللَّيْلِ مُسْوَدُّ فَالوَجْهُ مِثْلُ اللَّيْلِ مُسْوَدُّ ضَانَهُ الضِدُّ عُسْنَهُ الضِدُّ \* فَطْهِرُ حُسْنَهُ الضِدُّ \*

2- الحُسنُ في السَّمع: وذلك أَنْ تَجِدَ لِتألِيفِ اللَّفْظَةِ فِي السَّمْعِ حُسْنًا ومَزِيَّةً على غيرِهَا، وإنْ تَساويًا فِي التَّلْيفِ مِنَ الحُروفِ المتبَاعِدَةِ، كمَا أَنَّكَ تَجِدُ لبَعضِ النَّغَمِ والألوَانِ حُسْنًا يُتَصَوَّرُ فِي

<sup>8</sup>ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1402هـ/1982م، ص: 64.

<sup>1</sup> م البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 411، 412 .

<sup>2</sup> نفسه، ص: 423 .

<sup>\*</sup> هذان البيتان من " القصيدة اليتيمة "، وهي قصيدة اختلف الأدباء والرواة في هوية قائلها، ويرى الدكتور صلاح الدين المنجد أنّ القصيدة كانت معروفة عند علماء الشعر ورواته منذ القرن الثالث الهجري، ورجّح قول ابن المبرّد أن القصيدة لا يعرف قائلها، رغم أنه ذكر قول من نسبها إلى ذي الرمّة، ومن نسبها إلى دوقلة المنجلي . ينظر : ويكيبيديا الموسوعة الحرّة، الرابط : القصيدة اليتيمة : /https://ar.wikipedia.org/wiki

النَّفسِ ويُدْرَكُ بالبصرِ والسَّمْعِ، دونَ غيرِهِ مما هوَ مِنْ جِنْسِهِ، كُلُّ ذلك لِوَجْهٍ يَقَعُ التَّاليفُ عليهِ"، ومثالُهُ قولُ المتنبيِّ : إِذَا سَارَتِ الأَحْدَاجُ فَوْقَ نَبَاتِهِ تَفَاوَحَ مِسْكُ الغَانِيَاتِ وَرِنْدُهُ

3- الخلوُّ مِنَ التوعُرِ والوحشيَّةِ : ومِنْ ذلِك ما رُوِيَ عَنْ أَبِي عَلْقَمَةَ النَّحْوِيُّ مِنْ قولِهِ: " ما بِكُمْ تَتَكَأْكُؤُونَ عَلَيَّ تَكَأْكُؤُونَ وإفرنقعوا"، وَحْشِيُّ، تَتَكَأْكُؤُونَ وإفرنقعوا"، وَحْشِيُّ، وَقَدْ جمع العمري العلَّتيْنِ مع قُبحِ التألِيفِ الذي يمجُّهُ السمعُ والتوعُّرُ، وما أكثرَ ما تحتمِعُ العلَّتانِ في هذا الجنسِ"3، ومِنَ الأمثلةِ التِي أَوْردَهَا إبنُ سنانٍ هنَا قولُ أبِي تمامٍ:

# بِنَدَاكَ يُؤْسَى كُلُّ جُرْحٍ يَعْتَلِي وَأْبَ الْأُسَاةِ بِدَرْدَبِيسٍ قِنْطَرٍ 4 بِنَدَاكَ يُؤْسَى كُلُّ جُرْحٍ يَعْتَلِي

4- البعدُ عَنِ العاميَّةِ: وليسَ لأحدٍ أَنْ يتخيَّلَ أَنَّ العُذْرَ فِي إِيرادِ هذهِ الألفَاظِ العاميَّةِ وأمثَالِهَا، تعذُرُ مَا يَقَعُ موقِعُهَا فِي النَّظمِ، كما يَظُنُّ ذلكَ بعضُ المتخلِّفِينَ في هذه الصِّناعَةِ، وذلكَ أَنَّهُ ليسَ يَعْذُرُ مَا يَقَعُ موقِعُهَا فِي النَّظمِ، كما يَظُنُّ ذلكَ بعضُ المتخلِّفِينَ في هذه الصِّناعَةِ، وذلكَ أَنَّهُ ليسَ يَجِبُ عليهِ يَجِبُ عليهِ على الإنسانِ أَنْ يكُونَ شاعِرًا ولا كاتِبًا ولا صاحِبَ كلامٍ يُؤْثَرُ ولفْظٍ يُرْوَى، ولا يجِبُ عليهِ - لو وَجَبَ هذا - أَنْ يَنْظُمَ تلكَ القصيدَةُ التِي وردَتْ فِيها هذهِ اللَّفظَةُ ولا البَيثُ مِنَ القصيدةِ، فكيفَ تَعْذُرُهُ إذا أورَدَ لفظةً قَبِيحَةً وهو قادِرٌ على حذْفِ البيتِ كُلِّهِ إِنْ لم يكُنْ قادِرًا على تبديلِ فكيفَ تنهُ ذلك قولُ المتنبي 6:

تَسْتَغْرِقُ الكَفُّ فُودَيْهِ وَمَنْكِبَهُ وَتَكْتَسِي مِنْهُ رِيحَ الجَوْرَبِ الخَلِقِ

5- عدمُ الشُّذوذِ: يدخُلُ فِي هذا القِسمِ كُلُّ ما يُنكِرُهُ أهلُ اللُّغةِ، ويردُّهُ علماءُ النّحوِ مِنَ التصرُّفِ

<sup>. 65، 64 :</sup> سر الفصاحة، ص $^{1}$ ابن سنان الخفاجي، سر

 $<sup>^{2}</sup>$ شرح ديوان المتنبي، ج $^{1}$ ، ص $^{2}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ص: 85.

 $<sup>^{4}</sup>$ شرح ديوان أبي تمام، ج2، الخطيب التبريزي، تقديم : راجي الأسمر، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية،  $^{1414}$   $^{1414}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ص: 85.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>شرح ديوان المتنبي، ج2، ص : 43 .

الفاسِدِ فِي الكلِمَةِ"، حيثُ لا يَرعَى مَدْلُولَ اللَّفظةِ مِنْ جَمِيعِ النّواحِي، وإنما يكتَفِي صَاحِبُهَا بكوْنِهَا شارِحَةً للمعنى الذِي يُريدُهُ هوَ، حتى وإنْ لم يكنْ دقيقًا، وفي غَالِبِ الأحيانِ يحْدُثُ مِثْلُ هذا الأمرِ للشُّعراءِ ويكونُ السَّبَبُ فِي ذلِك مَا يَفْرِضُهُ عليهِمُ الوزنُ والقافِيَةُ والرويُّ، فالشاعِرُ هنا قدْ يدرِي أَنَّ الكلِمَةَ التِي وَظَّفَهَا لَا تُؤدِّي المعنى بِشَكْلٍ دَقيقٍ، لكنَّهُ اِضطُرُّ إليهَا بالسَّبَبِ الذِي دَكرنَاهُ، ومِنَ الشَّوَاهِدِ التِي أَوْرَدَهَا إبنُ سِنَانٍ في هذا قولُ أبي عُبَادَةَ:

### وَأَبَتْ تَرْكِيَ الغُدَيَّاتُ وَالآ صَالُ حَتَّى خُضِبْتُ بِالمِقْرَاضِ

6- الابتعادُ عما يُكرَهُ ذِكْرُهُ: فالكلِمةُ إِنْ وَرَدَتْ، وهيَ غيرِ مقصُوْد بَها ذلِكَ المعنَى قبُحَتْ، والْكُمُلَتْ فيهَا الصِّفاتُ التي بيَّنَاهَا "3، ومثالُهُ قولُ أبي تمام:

مُتَفَجِّرٌ نَادَمْتُهُ فَكَأَنَّنِي لِلدَّلْوِ أَوْ لِلْمَرْزَمِينِ نَدِيمُ 4

7- الاعتدالُ:فإنهَا متَى زادَتْ عَنِ الأمثِلةِ المعتادَةِ المعرُوفَةِ قَبُحَتْ وحَرَجَتْ عنْ وجْهٍ مِنْ وُجُوهِ الفصاحةِ"<sup>5</sup>، ومثالُه قولُ المتنبي: <sup>6</sup>

### إِنَّ الكَرِيمَ بِلَا كِرَامٍ مِنْهُمُ مِنْهُمُ مِثْلِ القُلُوبِ بِلَا سُوَيْدَاوَاتِهَا

8- التصغيرُ:فإنِيّ أراهَا تحسُنُ بهِ، ويجِبُ ذِكْرُهُ فِي الأقسَامِ المفصَّلَةِ، ولعلَّ ذلِك لموقِعِ الاختِصارِ بالتَّصغِيرِ"<sup>7</sup>، ومثالُهُ قولُ المتنبي:<sup>8</sup>

#### أُحَادٌ أَمْ سُدَاسٌ فِي أُحَادِلْيَيْلَتُنَا المُنُوطَةُ بِالتَّنَادِ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ص: 77.

<sup>2</sup> ديوان البحتري، تح: حسن كامل الصيرفي، المجلد الأول، دار المعارف، القاهرة، مصر، الطبعة الثالثة، 1963م، ص: 1208.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ص: 85.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>شرح ديوان أبي تمام، ج2، ص : 147 . وفي هاته النسخة : متفجر نادمته فكأنني \* للنجم أو للمرزمين نديم .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ص: 88.

 $<sup>^{6}</sup>$ شرح ديوان المتنبي، ج $^{1}$ ، ص $^{20}$  .

<sup>7</sup> ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ص: 89.

 $<sup>^{8}</sup>$ شرح ديوان المتنبي، ج $^{1}$ ، ص $^{294}$  .

09- أمثلة على مذهب العامّة في استعمال اللّغة، ومذهب العرب: ومِنَ الأمثِلَةِ التي أَوْرَدَهَا العُمرِيُّ فِي هذَا الشَّانِ، كلمةُ" تَفَرْعَنَ" فِي بيتٍ لأبِي تمَّام، فإنّ تَفَرْعَنَ مشتَقُّ مِنِ اسم فرعون، وهو مِنْ ألفاظِ العامَّة وعادتُهُمْ أَنْ يقُولُوا: تفرعَنَ فلانٌ، إذا وصَفُوهُ بالجبْرِيَّةِ، وكذلِك كلمةُ" فَطِيرْ" فهي عاميَّةُ مبتذَلَة، ومثلُهَا " سراوِيلَاهُا " و " عنبُ التَّعلبِ"، بل إنَّ " عِنبَ الثعلب " مما تترفعُ عنهُ العامَّةُ".

ومما يرفُضُهُ الذَّوقُ اِستعمالُ " القَمْلِ "في قَوْلِ زُهَيْرٍ:

وَأَقْسَمْتُ جَهْدًا بِالمَنَازِلِ مِنْ مِنًى وَمَا سُجِفَتْ فِيهِ المَقَادِمُ وَالقَمْلُ 2

1-ب- تقديمُ التَّمَفْصُلِ الدّلالِي على التقطيعِ النّظمِي: خصَّصَ ابنُ سنانٍ مجموعةً مِنَ المباحِثِ ضِمنَ شرُوطِ فصاحَةِ الكلامِ المؤلَّفِ لقضيَّةِ تمفصُلِ الكلامِ دلالِيًّا، هي على الأقلِّ: 1- التقديمُ والتأخيرُ2- القلبُ3- المعاظلةُ4- الحشوُ.

يتعلَّقُ الشرطانِ الأوَّلُ والثانِي، بالخروجِ عَنْ نَسَقِ الكلامِ نحويًّا، بشكلٍ تتعقَّدُ فيهِ العلاقاتُ، فيؤدِّي ذلِكَ إلى الغُمُوضِ أو الاستِحالَةِ، حيثُ تتبادَلُ الأطرَافُ المواقِعَ فيصيرَ العامِلُ معمُولًا أو العكسُ، في حينِ يتعلَّقُ الشرطُ الثالِثُ بتَدَاحُلِ الكلامِ وتراكُبِهِ نتيجَةَ الإِلْحَاحِ على الجانسَاتِ أو المقابَلاتِ، ويتعلَّقُ الشَّرطُ الرَّابعُ بالإجراءَاتِ التَّكمِيلِيَّةِ التِي يَقْتَضِيهَا تَوَازُنُ الكلامِ فِي الوُصولِ إلى المقافِيةِ أو السَّجْعَةِ، وباستثناءِ المعاظلَةِ فإنَّ الشُّروطَ الثلاثةَ الأُخرَى، الأوّلُ والثّانِي والرّابعُ، تندرِجُ في الحدودِ التي إختارَهَا المؤلِّفُ ضمنَ الإجراءَاتِ التركيبِيَّةِ التي يَقْتَضِيهَا النَّظْمُ (الشعريُّ أو السجعيُّ)، ولذلكَ نجِدُهُ يُطالِبُ فِي سِياقِهَا بعدَم ركوبِ الضّرُورةِ، وتدخُلُ المعاظلَةُ نفْسُهَا في بابِ الضرُورةِ الشعريَّةِ بمفهومِ آحَرَ، أي حدوثُ تراكُبٍ في النَّسَقِ بسبَبِ تماسُكِ الشاعرِ بالتَّجَانُسِ والاشتِقَاقِ الشعريَّةِ بمفهومِ آحَرَ، أي حدوثُ تراكُبٍ في النَّسَقِ بسبَبِ تماسُكِ الشاعرِ بالتَّجَانُسِ والاشتِقَاقِ والمقابَلَاتِ، وقد تَنَبَّهُ النُّقَادُ لهذه الضَّرُورةِ وسجَّلُوهَا.

ونقل إبنُ سنانٍ في هذا رأي الآمديُّ، في قولِ أبي تمامٍ:

<sup>1</sup> مجًّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها ، ص: 424 .

<sup>2</sup> شرح ديوان زهير بن أبي سلمي، ثعلب الشيباني، وزارة الثقافة، الجزائر، طبعة سنة 2007م، ص: 99.

حَانَ الصَّفَاءَ أَخُ، حَانَ الزَّمَانُ أَخاً عَنْه، فَلَمْ يَتَحَوَّنْ جِسْمَهُ الكَمَدُ 1

لأنَّ ألفاظَ هذَا البيتِ يَتَشَبَّتُ بعضُهَا ببعضٍ، وتدخُلُ الكلمَةُ مِنْ أَجْلِ كلِمَةٍ أخرى بُّحَانِسُهَا وتُسْبِهُهَا، مثلَ: خانَ، وخانُ، ويتخوّن، وأخُ، وأخاً، فهذا هو حقيقةُ المعاظلَةِ"2.

1-ج- مناسَبةُ المعايي للأغراضِ: تناوَلَ إبنُ سنانٍ قضيَّةَ مُلاءَمَةِ المعايِي للأغراضِ في بابِ تأليفِ الألفاظِ، وبابِ المعايِي المفرَدَةِ، دون أَنْ يُعْرِبَ عَنْ وَجْهِ الاختِلافِ بين المستويَيْنِ:"<sup>3</sup>

قال في الشّرطِ السّادسِ مِنْ شُروطِ المؤلِّف: ومِنْ وَضْعِ الألفاظِ موضِعَهَا ألَّا يُعَبَّرَ عَنِ المدحِ بالألفاظِ المستعمَلَةِ فِي الذمِ، ولَا فِي الذمِ بالألفاظِ المعروفةِ للمدْحِ، بلْ يُسْتَعْمَلُ فِي جَميعِ الأغراضِ الألفاظ المعروفةِ المدرّحِ، بلْ يُسْتَعْمَلُ فِي جَميعِ الأغراضِ الألفاظ اللائقة بذلك الغرض، فِي مَوْضِعِ الجَدِّ أَلْفَاظُهُ، وفي موضِعِ الهزلِ ألفاظُهُ" ، ومثالُ ما الألفاظ فِي غيرِ موضِعِهِ قولُ أبِي تمّامٍ:

### مَا زَالَ يَهْذِي بِالمَكَارِمِ دَائِبًا حَتَّى ظَنَنَّا أَنَّهُ مَحْمُومُ<sup>5</sup>

قالَ في الشرطِ الخامِسِ مِنْ شُروطِ المعانِي المفرَدةِ: ومِنَ الصِحةِ صِحَّةُ الأوصَافِ فِي الأغراضِ وهوَ أَنْ يُمُدَحَ الإنسانُ بما يَليقُ بِهِ وَلَا يُنَقَّرُ عنهُ، فيمدَحُ الخليفةُ بتأييدِ الدِّينِ وتقويَةِ أَمْرِهِ ... الخ ويُمدحُ الوزيرُ والكاتِبُ بالعقلِ والحِلمِ، وسَدَادِ الرَّأي ... الخ، ويُمدَحُ الأميرُ وقائِدُ الجيشِ بالشَّجَاعةِ والمعرِفَةِ بالحربِ ... الخ، وعلى هذَا السَّبِيلِ يجرِي الأمرُ في النَّسيبِ، فيُذكرُ فيه صِدقُ الهوى والمحبَّةُ، وشدّةُ الوَجدِ والصَّبابَةُ ... الخ، وكذلك فِي خُلِ غَرَضٍ مِنَ الأغراضِ الشعريَّةِ، مِنْ هجاءٍ وفخرٍ، وعتابٍ، ووصفٍ، وغير ذلك، حتى يكونَ كُلُّ شيءٍ موضُوعًا في المكانِ الذِي يليقُ بِهِ"٥،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>شرح ديوان أبي تمام، ج2، ص : 215 . ( مرجع سابق ) . وفي هاته النسخة : خان الصفاء أخّ، كان الزمانُ له \* أخاً، فلم يتخوّن جسمه الكمدُ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ص: 158.

<sup>\*</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 430 .

<sup>4</sup> ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ص: 161.

<sup>.</sup> 147: -2شرح ديوان أبي تمام، ج

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ص: 256.

ومِنَ الأمثلةِ التِي أَوْرَدَهَا الخفاجِيُّ فِي هذَا الشَّأْنِ، قولُ أَبِي عُبادةَ فِي مدحِهِ الخلِيفة، وقد عِيبَ عليه هذا القول: لَا العَذْلُ يَرْدَعُهُ وَلَا التَّتَ عْنِيفُ عَنْ كَرَمٍ يَصُدُّهُ أَ

وقيل: مَنْ هو الذي يَجْسُرُ على عَذْلِ الخليفة وتعنيفه ؟ ؟ .

والنثرُ عندهُ مثلُ الشعرِ في الحاجةِ إلى معرفةِ المواضَعَاتِ في الخِطابِ والاصْطِلاحَاتِ2.

2- الاعتدالُ: مَيَّزَ العمري بينَ مستويَيْنِ في الدعوةِ إلى الاعتدالِ عند الخفاجِيِّ هما:

2-أ- الاقتصادُ في البديع: وهو مستوى عامُّ يتعلَّقُ بالاقتصادِ في استعمالِ الصُّورِ البلاغيَّةِ، وكثيرًا ما لا يعدُو عَمَلُ البلاغيِّ، ابنُ سنانٍ أو غيرِهِ، في هذا المجالِ إعلانَ الموقِفِ، ويمثِّلُ هذَا المستوَى العامّالإطارَ الذِي يَنْدَرِجُ فيه المستَوَى الخاصُّ ويفسَّرُ في إطارِهِ"3.

2-ب- مقاربة الحقيقة: وهي مستوى خاص يهتم بمجالِ الإلحاقِ والتقلِ الدِّلالِيَّيْنِ عنْ طريقِ التّشبيهِ، والاستعارةِ، والتمثيلِ، والإرداف؛ بالإضافة إلى تناؤلِهِ مباشَرة لإشكاليَّة الوُضُوحِ والمبالَعَة، التّشبيهِ، والاستعارةِ، والتمثيلِ، والإرداف؛ عالم الإضافة إلى تناؤلِهِ مباشَرة للوُضُوحِ، أو في تذييلِ الحديثِ إمَّا ضِمْنَ شرُوطِ فصاحةِ اللّفظِ وبلاغتِهِ، كما هو الحالُ بالنسبةِ للمبَالَغةِ "4.

3- الانسجامُ: وكما وظَّفَ العمرِيُّ، الاعتدالَ كعنصُرٍ مُكَمِّلٍ لعنصُرِ الصحَةِ، ها هُو ذَا يوظِّفُ عنصُرَ الانسجامِ مُكمِّلًا للتَّنَاسُب، فمِنْ شرُوط بلاغةِ المعاني المفرَدةِ عند المؤلِّف، ضمانُ إنسجامِ الخِطابِ في مستوييْن هما: المستوى الدّلالِي المنطقِي، وقد جمَعَهُ المؤلِّفُ في شرطيْنِ متكامليْنِ: أ- بَخُنُّبُ الاستحالَةِ والتَّنَاقُضِ، ب- عدمُ وضْعِ الجائزِ مكانَ الممتنع، ثم مستوى الموضوعِ أو المحتوياتِ، وتناوَلَهُ تحت عنوانِ " صحةُ التناسُق والنّظم" 5.

<sup>. 614 :</sup> حسن كامل الصيرفي، المجلد الأول، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ص: 430.

<sup>3</sup>نفسه، ص : 431 .

<sup>4</sup>نفسه، ص : 431 .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>نفسه، ص : 440، 441 .

3-أ- الانسجامُ الدّلالِيّ المنطقِيُّ: في بيانِ المقصُودِ بالاستحالَةِ والتّناقُضِ، اِعتمَدَ ابنُ سنَانٍ علَى رصيدِهِ المنطقِي فتحدَّثَ عنْ جِهَاتِ التَّقَابُلِ الأَرْبَعِ: الإضافةُ، والتّضادُ، والعدمُ، والقنيةُ، والنفيُ، والإثباتُ، وشرحَ بتفصيلٍ وتمثيلٍ، كيفَ نتَجَ التّناقُضُ عَنِ الجمعِ بينَ المتقابِلَاتِ مِنْ جهةٍ واحِدَةٍ، كما هُو معلُومٌ، ثم اِنتهَى إلى القوْلِ: " وإذا كانَ هَذا مفهومًا، فالذِي يَقعُ فِي النّظمِ والنثرِ مِنْ هذا النّتو عَيْبٌ في المعانِي بغيرِ شَكِّ، وإنْ كَانُوا قَد تسمّحُوا فِي الشّعرِ "1، وهو التّناقُضِ على هذا النّحوِ عَيْبٌ في المعانِي بغيرِ شَكِّ، وإنْ كَانُوا قَد تسمّحُوا فِي الشّعرِ "1، وهو تسامُحٌ في غيرِ محَلِّهِ، فِي نظرِه، لأنه قائِمٌ على اعتقادِهِمْ استقلالَ الأَبْيَاتِ عنْ بعضِهَا، فقاسُوا الأبياتَ على القصائِدِ: فما دامَ فِي وُسْعِ الشاعِرِ أَنْ يمدَحَ في قصِيدَةٍ مَا يَهْجُوهُ فِي الأبياتَ على فَرَضِ استِقلَالِ القصائِدِ، فإنَّ ذلِكَ يُجُوزُ فِي الأبياتِ على فَرَضِ استِقلَالِ القصائِدِ، فإنَّ ذلِكَ يُجُوزُ فِي الأبياتِ على فَرَضِ استِقلَالِ القصائِدِ، فإنَّ ذلِكَ يُجُوزُ فِي الأبياتِ على فَرَضِ استِقلَالِما، وتحتُبُ هذا فِيمَا الثَصَلَمِنَ الكَلَامِ أحسَنُ فِي نظرِ ابنِ سِنَانٍ "2.

3-ب- إنسجامُ المحتوى: المستوى الثّانِي مِنْ قضيّةِ الانسِجامِ هو مستوى تَنَاسُقُ الموضُوعَاتِ دَاخلَ القصيدةِ، وتمهِيدُ بعضِهَا لبعضٍ حتَّى لا يحدُثَ فِي الكلامِ اِنقطاعٌ، وقدْ لَاحَظَ اِبْنُ سنانٍ أَنَّ العَدْنِينَ مِنَ الشُّعراءِ بَرَعُوا فِي الرَّبطِ بينَ أجزاءِ القصائِدِ، فِي حينِ كانَ أكثَرُ حُرُوجِ القُدماءِ مِنَ النَّسِيبِ".

النَّسِيبِ".

ومنَ الأمثِلةِ التِي أَوْرَدَهَا إبنُ سنانٍ فِي هذا الشَّأْنِ ما يلي:

قول البحتري:

دُمُوعُ التَّصَابِي، فِي خُدُودِ الخَرَائِدِ تَلِيهَا بِتِلْكَ البَارِقَاتِ الرَّوَاعِدُ<sup>4</sup>

شَقَائِقُ يَحْمِلْنَ النَّدَى، فَكَأَنَّهُ كَأَنَّهُ كَأَنَّهُ كَأَنَّهُ كَأَنَّهُ كَأَنَّهُ كَأَنَّهُ كَأَنَّهُ كَأَنَّ أَرْفَلَتْ،

فهذا خروجٌ إلى المدح .

ومِنَ الخُرُوجِ إلى الذَّمِ قولُ إسحاقَ بْنَ إبراهيمَ في أحمدَ بْنَ هشامٍ:

 $<sup>^{239}</sup>$ : ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 441 .

<sup>3</sup>نفسه، ص : 443

<sup>·</sup> ديوان البحتري، تح: حسن كمل الصيرفي، المجلد الأول، ص: 223، 224.

فَمَا ذَرَّ قَرْنُ الشَّمْسِ حَتَّى رَأَيْتَنَا مِنَ العِيِّ، خُكِي أَحْمَدَ بْنَ هِشَامٍ \*

أمَّا إذَا اِبْتَدَأَ الشَاعِرُ بالغرضِ، دون مُقَدِّمَات، فَمِنَ" الأحسنِ أَنْ يكُونَ الابتِدَاءُ دَالًا علَى المعنى المقصُودِ" .

4- التناسب: يوضِّحُ العمريُّ أنَّ التناسُب هنا لا يُعنَى بِهِ المناسَبَةِ، " ذلكَ أنَّ المناسَبَةَ حُكْمُ قِيمَةٍ يتعلَّقُ بِوَضْعِ الأمورِ مواضِعَهَا المناسبَةَ، ومِنْ هنا اعتبَرْنأه - يقولُ العمري- قيمةً عامَّةً مطلُوبَةُ عندَ ابنِ سنانٍ بوجهٍ عَامِّ؛ أما التناسُبُ فينصرِفُ إلى وجودِ طرفيْنِ مُتَجَاوِبَيْنِ دِلَالِيًّا أو صَوْتِيًّا، وقد خصَّصْنَا التناسُب الدِّلالِي بمصطلَح" التّعادُلِ"، والتناسُب الصَّوْتِي بـ " التّوازُن "2.

4-أ- التناسب الدلالي: التعادل: والذي يضم: 1- صحة التقسيم، 2- صحة المقابلة، 3- صحة التقسيم، 4- صحة المعاني .

ومِنْ ملاحظةِ الأمثلةِ نجدُ أنَّ هُناكَ تَقَارُبًا، بَلْ تداخُلًا، بين التّفسِيرِ، والمقابلةِ، والتقسِيمِ، فهي تلتقِي فِي ذِكْرِ أطرَافٍ ومُقابَلَتِهَا بأطرافٍ أخرَى مُوافِقَةً، أو مُخالِفَةً، أو مُرادِفَةً أو مُفسِّرَةً.

فمِنْ أمثِلةِ التَّفسِيرِ التي تُطابِقُ أمثِلَةَ المقابَلَةِ، وتمُتُّ بالتّالِي إِلى أمثِلَةِ التقسِيمِ بِصِلَةٍ، قولُ الفرزدَقِ:

لَقَدْ جِئْتَ قَوْمًا لَوْ لَجَأْتَ إِلَيْهِمُ طَرِيدَ دَمٍ، أَوْ حَامِلًا ثِقْلَ مَغْرَمِ لَقَدْ جِئْتَ قَوْمًا لَوْ لَكَا اللَّهُ وَمَا عِنَا وَمُطَاعِنًا وَمُعَلِيّا وَمُطَاعِنًا وَمُطَعِيّا وَمُطَعِيّا وَمُطَعِيّا وَمُطَلِيّا وَمُعَاعِنًا وَمُطَعِيّا وَمُطِيّا وَمُطَعِيّا وَمِعْمِلِيّا وَعَلَعْمِ وَالْعِنْ وَالْعَلِيْعِ فَالْعَامِلُولُ وَلَعْمِعُ عَلَيْكُومُ وَالْعَلَعْمِ وَلِي إِلْمُ عَلِيلًا وَعَلَعْمِ وَالْعَلَعْمِعْمِلِيّا وَعَلَعْمُ وَالْعَلَعْمُ وَالْعَلِيْعِ وَالْعَلَعُ وَالِعَالِعُلِعُ مِلْعِلَعُ وَالْعَلَعُ وَالْعَلَعُ فَعِلْعُلِعُ والْعَلِعُ فَعِلْعَامِ وَالْعَلَعُ فَعِلْعَامِلُونَا وَالْعَلَعُ عَلَى الْعَلَعُ مَا لَعَلَعُ مَا عَلَعُ مَا عَلَعُ مَا عَلَعْمُ

قال: ابن سنان: هذا تفسيرٌ للأوّلِ مُوَافِقٌ .

وأوَّلُ مَا يُلاحَظُ - يقول العمري - أنَّ " مُوافق " هيَ إِحدَى صِفاتِ المقابَلَةِ ( والصِّفةُ الثانيةُ هي صفةُ مخالِفٌ)، وهي الصفةُ التي تخلِطُ بينهَا وبينَ الطّباقِ المتوَافِقِ في البيتيْن وهو:

لم نعثر على الديوان .

<sup>270:</sup> ابن سنان الخفاجي، سر الفصاحة، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> مُحِدًد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 444.

<sup>3</sup> نفسه، ص: 445

<sup>4</sup>ديوان الفرزدق، ص: 396. وفي النسخة التي اطلعنا عليها جاء قوله: لقد خنتَ قوما لو لجأتَ إليهمُ \* طريد دمٍ، أو حاملا ثقل مغرم / لألفيت فيهم مُطعما ومُطاعنا \* وراءك شَزْرًا بالوشيج المقوِّم.

طريدَ دَمِ عُمْطِيَا / حاملَ ثِقْلِ عَمْطِيَا / حاملَ ثِقْلِ صَعْطِيَا وهذا المثالُ نظيرُ مثالِ المقابَلَةِ التَّالى:

أَسَرْنَاهُمْ وَأَنْعَمْنَا عَلَيْهِمْ وَأَسْقَيْنَا دِمَاءَهُمُ التُّرَابَا فَمَا صَبَرُوا لِبَأْسٍ عِنْدَ حَرْبٍ وَلَا أَدَّوْا لِحُسْنِ يَدٍ ثَوَابَا \*

ومتوافق على الشكل التالي:

+ (الأسر والإنعام) - (ثواب حسن اليد)/ + (القتل والإبادة) - (عدم الصبر في الحرب: الجبن) وهذا المثالُ الأخيرُ يقْرُبُ مِنْ أمثِلَةِ حُسْنِ التقسِيم مِنْ زاوِيَةٍ استقْصَائِهِ للأحوالِ الممكِنَةِ، فكُلُ ما يمكِنُ عَمَلُهُ مع هؤلاءِ القوم هو الإنْعَامُ أو القَتْلُ، وهمْ ليْسُوا أهلًا للإنْعَامِ ولَا أَكْفَاءَ للدِّفاعِ عَنِ النَّقْسِ" أَنْ النَّقْسِ" أَنْ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللللْهُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُ الللللْ

4-ب- التناسُبُ الصوتِيُّ: التوازُنُ: والذِي يَضُمُّ: 1- خفّةُ اللفظِ، 2- التوازُنُ الإِيقاعِيُّ .

4-ب1- خفَّةُ اللَّفظِ: تكمُنُ فِي ثلاثةِ شُرُوطٍ مِنْ شُرُوطِ فصاحةِ المفرَدِ عِندَ الخفَّاجِي، وهي: الأُوَّلُ، والثانِي، والسّابعُ، إلى خفَّةِ الألفَاظِ علَى السَّمْعِ، إمّا لِخُلُوصِهَا مِنْ تَقَارُبِ المحَّارِجِ، كما فِي الشَّرْطِ الأُوَّلِ، أو لِمَزِيَّةٍ فِي التَّالِيفِ تُوجِبُ حُسْنًا فِي السَّمعِ تَتَفَاوَتُ بِهِ الكلِمَاتُ المشتَرَكةُ فِي الشَّرطِ الثانِي، أو لاعْتِدالِ الكلِمَةِ وكونُّما مِنَ المعتَادِ المعرُوفِ مِنْ حيثُ عددُ الحُرُوفِ، كمَا فِي الشَّرطِ السَّابِعِ" .

4-ب2- التوازُنُ الإِيقاعِيُّ: أدرَجَ إبنُ سنانٍ كُلَّ ما يتعَلَّقُ بالبِنْيَةِ الصَّوتِيَّةِ فِي الشِّعرِ، تحتَ مفْهُومِ واحدٍ، هو المناسَبَةُ بينَ اللَّفْظيْنِ مِنْ طَريقِ الصِّيغةِ، وتندَرِجُ تحتَهَا المكوِّناتُ التَّاليَةُ: 1-

186

ينسب هذا البيت للطّرمّاح، لكننا لم نعثر عليه في ديوانه .

<sup>1</sup> مُحِدّ العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 446.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه، ص: 448

السَّجَعُوالازدواجُ،2- القوافِي ومَا يتَّصِلُ بِهَا مِنْ تصْرِيعٍ ولُزُومِ مَا لا يَلزَمْ،3- الترْصِيعُ،4- حملُ اللَّفظِ على اللفظِ،5- التوازُنُ بالمقدَارِ،6- المجانَسُ"<sup>1</sup>.

هذا ويمكِنُ تلخيصُ دراسَةِ العمرِيِّ لبلاغةِ الخفاجِيِّ" البلاغة الصوتية " فِي النِّقاطِ التاليةِ:

- 1- أنَّ بلاغَةَ الخفاجيِّ جاءتْ لخِدمَةِ المذهَبِ المعتزِلِي .
  - 2- أنَّهَا بلاغَةٌ عامَّةٌ تُعنى بالتَّخييلِ والتَّداوُلِ معًا .
- 3- أنَّ التَّخيِيلَ فِيها، على الرغمِ مِنْ كونِها عامّةُ، قدْ غَلبَ على التَّداوُلِ، وذلكَ بِحُكْمِ أنَّ دِراسةَ الصَّوتِ والإِيقاع تتَّضحُ فِي الشِّعرِ أكثَر مِنَ النَّثرِ .

4- أنّ الخفاجيّ، وبِرغم محاولَةِ تفادِيهِ للمعْنَى وخدمتِهِ الصّوْتَ، لم يجِدْ بُدًّا مِنَ العودَةِ إلى المعنَى لضرُورَةِ وجودهِ بلاغِيًّا .

#### المبحث الرابع: البلاغَةُ المعضُودةُ بالنّحوِ والمنطِقِ:

فِي دِراسَتِنَا لأُصولِ البلاغةِ العربيّةِ عندَ العمرِيِّ، أَشْرْنَا إِلَى أَنَّ مِنْ بَيْنِ تِلكَ الأُصولِ" نَقْدُ الشِّعْرِ " عند إبنِ قتيْبَةَ، ولعلّنا فِي هَذا المبْحَثُ سنُواجِهُ مُصطَلَحَ النَّقدِ مرَّةً أخرَى، معَ حَازِم القرطَاجَنِي الذِي جَعَلَهُ العمرِيُّ تحتَ عُنوانِ" البلاغة – العلمُ الكليُّ"، ولذَا يَتَوَجَّبُ علينَا أَنْ نَوَضِّحَ الفرْقَ بَيْنَ المصطلَحَيْنِ، مِنْ خِلالِ ما جاءَ فِي أعمَالِ العُمريِّ الذِي يقُولُ: " الحقيقَةُ هي أَنَّ البلاغة التي هِي عِلْمٌ كُلِيُّ، هي البلاغةُ النَّقديَّةُ التي تتَصَدَّى للنُّصُوصِ، وليس النَّقْدُ، وقد كَانَ شدِيدَ الارتِباطِ بالشِّعرِ غيرَ بُعدٍ مِنْ أَبْعَادِهَا "2، أَيْ أَنَّ النَّقدَ معَ إبنِ قتيْبَةَ نَقْدٌ ظَهَرَ بالمؤازَاةِ مع ظُهورِ البلاغةِ، وأمَّا النَّقْدُ فِي عصرِ القرطَاجَتِي فهو عِلْمٌ مستَقِلٌ بذاتِهِ، وقدْ أُلِّفَتْ فِيهِ كُتُبٌ عدِيدَةٌ، كَ "عيارِ الشِّعر، ونقْدِ الشعرِ، والموازنَة، والوسَاطَة ... الخ"، ولكنّ القرطاجيِّي اعتبرهُ مكيلًا لدَوْر البلاغةِ فِي الدِراسةِ، لتُصْبِحَ بذلكِ علْمًا كُلِيًا .

<sup>1</sup> م البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 449، 450 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه، ص: 45

وعِلاوَةً علَى ذلكَ، فإِنَّ البلاغَة فِي عصْرِ القرطاجَيِّي تَكُونُ قَدْ أَحَذَتْ حَظَّهَا مِنْ مُحْتَلَفِ العُلومِ الأدبيّة خاصَّةً الفلسفَة والمنطِق، وهو ما لم يكُنْ متوفِّرًا في العصرِ الجاهِليِّ وصدْرِ الإسلام؛ وَهذا هُوَ جوهَرُ الاختِلافِ بينَ النَّقدِ عندَ حازم، والنَّقدِ عند إبن قتيْبَة .

هَذَا وَبَحُدُرُ الإِشَارَةُ إِلَى أَنَّ المقصُودَ بالبلاغَةِ المعضُودَةِ، البَلاغَةُ التِي اِسَتْعَانَتْ بعلْمَي النَّحوِ والمنطِقِ وتَقُوّتْ بَمَا، وعنهَا يقُول العُمرِيُّ: " أَخَذْنَا هذَا النَّعَتَ: المعضُودَةُ، وهوَ غَرِيبٌ إِلَى حَدٍ مَا، مِنْ نَصِّ كلام حَازِم القرطاجيِّ، حينَ مَيَّزَ عَرَضًا بينَ مُستويَيْنِ مِنَ البلاغَةِ المعضُودَةُ المعضُودَةُ بالأَصُولِ المنطقيَّةِ والحِكَمِيَّةِ، وهي البَلاغَةُ التي تسْتَهْوِي الهِمَم العالِيَةَ، والبلاغةُ غيرُ المعضُودَةِ، وهي اللَّصُولِ المنطقيَّةِ والحِكَمِيَّةِ، وهي البَلاغَةُ التي تسْتَهْوِي الهِمَم العالِيَةَ، والبلاغةُ غيرُ المعضُودَةِ، وهي اللَّسانِ الجزئيَّةِ، المبنيَّةِ أكثَرُ آرائِهَا علَى شَفًا جُرُفٍ هَارٍ، ومِنَ اللَّي تَنْزِلُ إلى حَضيضِ صِناعَاتِ اللِسانِ الجزئيَّةِ، المبنيَّةِ أكثرُ آرائِهَا علَى شَفًا جُرُفٍ هَارٍ، ومِنَ الأَكيدِ أَنَّ حازمًا كانَ يشعُرُ أَنَّ البلاغَةَ السَّابِقَةَ على عصرهِ كانَتْ بلاغَاتٍ جزئيَّةٍ، لأَمَا تعتَمِدُ الأَصُولَ التي تضمَنُ، وحْدَهَا، الوُصُولَ إلى النِيَّاتِ المشتَرَكَةِ بين الظَّواهِرِ" أَ، وقدْ جَسَّدَهَا العُمريُّ في مفهُومِ " البلاغةُ العِلْمُ الأَدَبِ "دارِسًا بِهِ مشرُوعَ السَّكاكِي، ومفهُومَ " البلاغةُ العِلْمُ الكُلِي " دارِسًا لمشْرُوع القرطاجيِّي . والقرطاجيِّي .

البلاغة المعضودة = بلاغة السكاكي + بلاغة القرطاجني .

#### أولا: البلاغةُ علمُ الأدبِ: - قراءةٌ في كتابِ مفتاح العُلُوم للسَّكَاكِي -:

يُعَدُّ السَّكَاكِيُّ أَوْفَرَ البلاغيِّينَ حَظَّا فِي إقبَالِ الدَّارِسِينَ على مُؤَلَّفِهِ" مفتاحُ العُلُومِ"، شَرْحًا، وتحقيقًا، وتلْخِيصًا، بالإضافة إلى الدِّراسَاتِ الأكادِعيَّةِ الجامعيَّةِ، والمقالَاتِ البحثيَّةِ لمختلِفِ الباحثِينَ المعاصِرِينَ، ويرَى أَحْمَد عبدُ المطلَّلِب بأنَّ بلاغةَ السَّكَاكِي " لم تكُنْ إلَّا خُلاصَةَ البلاغةِ العربيَّةِ على مَرِّ عُصُورِهَا، مُنذُ أواخِرِ القرنِ التَّانِي الهِجريِّ، حتى أواخِرِ القرنِ السَّادسِ، بعد أنْ لعبت في تكوينِهَا مُؤثِّرَاتُ كثِيرَةٌ، منهَا الفلْسَفَةُ، وعلمُ الكلامِ، والأُصُولُ، واتَّضَحَ أنَّ البلاغةَ التي دَرَجَتْ على دِراسَتِهَا الأجيَالُ، ومازِلْنَا نَدْرُسُهَا في معاهِدِنَا وجامِعَاتِنَا، ليستْ إلَّا بلاغةَ السَّكاكِي

188

<sup>1</sup> مُحِدّ العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 467.

التِي أَفْسَدَتْهَا الفَلْسَفَةُ وضيَّقَتْ عليهَا الخِنَاقَ"، وفي هذا القَوْلِ إِشَارَةٌ إِلَى مَدَى مَوْسوعِيَّةِ الرجُلِ، فِي الطِّلاعِةِ على مُعْتَلِفِ الدِّراسَاتِ البلاغيَّةِ العربيَّةِ التي سَبَقَتْهُ، ومَرْجِهِ إِيَّاهَا مع الوافِدِ الجدِيدِ مِنَ الطَّلاعِةِ على مُعْتَلِفِ الدِّراسَاتِ على العربيَّةِ، وهذَا يُحاكِي عَمَلَ العُمري فِي مَشرُوعِهِ البلاغِيِّ الجَدِيدِ .

كَمَا أَنَّ فِي هذا القَوْلِ أيضًا، إشارَةٌ إلى اِنتِقادِ الباحِث - أحمد مطلوب - وجودَ المنطِقِ والفلْسَفَةِ فِي بلاغَةِ السَّكاكِيِّ، واِعتِبَارِهِ أَنَّ تأثيرهُمَا كَانَ جِدُّ سِلْبِيِّ عليْهَا .

ولقد كانَ مِنْ بين أهم الموضوعاتِ التي طَرَقَهَا السَّكَاكِيُّ، وأضْحَتْ مِنْ بَعْدِهِ وَجْبَةً دَسِمْةً لَدَى مختلِفِ الباحثِين، مسألَةُ" مقتضَى الحالْ"، وهيَ" عبارَةٌ عنْ عنصُرٍ دِلالِيِّ وتدَاوُلِيِّ مُهِمٍّ فِي البلاغةِ العربيَّةِ عمُومًا، لا عندَ السَّكَاكِي فَحسْبُ، ويُسْهِمُ بشكْلٍ فَعَالٍ فِي اِستخْلاصِ المعانِي، البلاغةِ العربيَّةِ عمُومًا، لا عندَ السَّكَاكِي فَحسْبُ، ويُسْهِمُ بشكْلٍ فَعَالٍ فِي اِستخْلاصِ المعانِي، وتوليدِ الدِّلاَلاتِ التي تتجاوَزُ المعنى الحرفيَّ للجُمَلِ، إلى مَعانٍ ثَوانٍ، تَعْمِلُ دلالاتٍ عقليَّةٍ اِسْتِلزاميَّةٍ، فَوَ التِي يُعالِمُها علمُ البيانِ" كَمَا أَهَّا تَهتَمُّ بكلِّ ما يَتَقَارَبُ وحَالَ المتلَقِّي، مِنْ ظُرُوفٍ اِجتماعيَّةٍ، ومستوَى تعليميٍّ، وحتَّى الجانب النَّفسِيَّ، وغيرِ ذلكَ مِنَ الأُمورِ ... الخ، فعلَى سبيلِ المثالِ، إذا ومستوَى تعليميٍّ، وحتَّى الجانب النَّفسِيَّ، وغيرِ ذلكَ مِنَ الأُمورِ ... الخ، فعلَى سبيلِ المثالِ، إذا قُلْنَا:" مَا الشُّجاعُ إِلَّا عَلِيُّ"، فإنَّ هذا المثالَ لَا يمكِنُ النّفاذُ إلى مَدْلُولِهِ، إلَّا إنطِلَاقًا ممَّا تَقْتَضِي أَنَّهُ هو الحالُ المناسِبَةُ، فإنْ كانَ الحدِيثُ عنْ شِيرَةٍ عليِّ بنِ أبِي طالِبٍ، فإنَّ الحالَ هنا تقتَضِي أَنَّهُ هو المقصُودُ، وأما إنْ كانَ الحدِيثُ عنِ الشَّجاعَةِ، أمَّا إذا كانَ الحدِيثُ عنْ شَحْصٍ مَا السُّمُهُ عليُّ، فهُو المقصُودُ، وأما إنْ كانَ الحدِيثُ عنِ الشَّجاعَةِ، أمَّا إذا كانَ الحدِيثُ عنْ شَحْصٍ مَا السُّهُ عليُّ، فهُو المقصُودُ، وأما إنْ كانَ الحدِيثُ عنِ الشَّجاعَةِ بشَكْلٍ عَام، فهُنا يُغَلَّبُ عليُّ بنُ أبِي طالِبٍ على مَا جَرَتْ عليْهِ العادَةُ .

كما أنّ للسَّكَاكِيِّ أسلُوبًا خاصًّا فِي الكِتابَةِ، أشارَ إليهِ عديدُ الباحِثِين، على غِرَارِ الباحثِ العربي سَالي عبدُ العزيز، الذي يرى أنَّ أسلُوبَ السَّكَاكِي فِي مِفْتَاحِهِ كَانَ" أسلُوبَ العالِم لَا أُسلُوبَ العالِم المنطِقِ، فهُو أُسلُوبَ الأدِيبِ، فقدْ غَمَرَ الكتابَ بنظرَتِهِ الفلسَفِيَّةَ، وإخضاعِ المسائِلِ البلاغيَّةِ لعِلَمِ المنطِقِ، فهُو لم يَكُنْ يهدِفُ إلى النَّاحِيَةِ الجماليَّةِ، وإنَّا إلى القَوَاعِدِ والأُسُسِ" أَن وَنَ نرَى أنه مِنَ الطَّبِيعِيِّ جِدًّا

<sup>1</sup> أحمد مطلوب، البلاغة عند السكاكي، منشورات مكبة النهضة، بغداد، العراق، الطبعة الأولى، 1384هـ/1964م، ص:

<sup>2</sup> باديس لهويمل، السياق ومقتضى الحال في مفتاح العلم، متابعة تداولية، مجلة المخبر، جامعة بسكرة، العدد90-2013م، ص: 179 .

<sup>3</sup> سالي عبد العزيز أحمد الحاج، جهود السكاكي في علم البيان(ت626هـ)، رسالة ماجيستير، إشراف: د. عبد الرحمن عطا المنان مُحِدّ، جامعة أم درمان الإسلامية، السودان، السنة الجامعية 1430–1431هـ/2008–2009م، ص: 13 .

أَنْ يكُونَ أَسلُوبُ السكاكِي أَقْرَبَ إِلَى العَالِمِ منهُ إِلَى الأَدِيبِ، ذلكَ أَنَّهُ عالِمُ بلاغَةٍ، وكتابُهُ هذا كتَابُ بلَاغِيُّ، وبالتَّالِي لا يَكُونُ للجَانِبِ الأَدِيِّ إِلَى أُسْلُوبِهِ أَيُّ سَبِيلٍ.

وعنْ دراسَةِ العمري لمشرُوعِ السَّكاكِي، فإغَّا تتَعَلَّقُ هي الأُخرَى بكتَابِهِ" مفتاحُ العُلُومِ"، الذِي جاءَ لتنظيم الدَّرسِ البَلاغِيِّ، وتبسِيطِهِ لِيَكُونَ في مُتَنَاوُلِ النَّاشئَةِ، وذلكَ مِنْ أجلِ التَكَيُّفِ معَ متطلَّبَاتِ عصرِ السَّكاكِي، كما أَنَّ التَّجدِيدَ عندَ العُمرِيُّ مِنْ متطلَّبَاتِ هذا العصرِ، وعنهُ يقول: " متطلَّبَاتِ عصرِ السَّكاكِيُ في تارِيخِ الثقافَةِ العربيَّةِ بقراءَتِهِ الخاصَّةِ للبلاغَةِ العربيَّةِ، تلك القراءَةُ التي صُبِّفَتْ مباحِثُهَا إلى مَعَانٍ وبَيَانٍ وبَدِيعٍ، وقد ثُبِّتَ هذا التَّقْوِيمُ للرجُلِ ولِعَمَلِهِ، فاستَقَرَّ مِنْ خلالِ الشُّرُوحِ القويَّةِ التِي تَنَاوَلَتِ الجُزءَ البلاغِيَّ مِنْ كتابِهِ مِفتاحُ العُلومِ، خاصَّةً" الإيضاحُ في علُومِ البلاغَةِ" القوينِي الذِي أَحْكَمَ القراءَةَ البلاغِيَّةَ للسَّكَاكِي بالرُّجُوعِ بِهِ إلى أَصُولِهِ، إلى عَمَلِ عبدِ القاهرِ الجرجانِي في الدَّلائِلِ والأسرارِ" أَ، وقدْ قسَّمَ العُمريُّ دراسَتَهُ لهذا الكتابِ علَى خُسْمَةِ محاوِرَ هِيَ: 1- الجرجانِي في الدَّلائِلِ والأسرارِ" أَ، وقدْ قسَّمَ العُمريُّ دراسَتَهُ لهذا الكتابِ علَى خُسْمَةِ محاوِرَ هِيَ: 1- مفهُومَ الأدبَ عندَ السَّكَاكِي، 2- وَظَائِفُ عِلمُ الأدبِ عندَ السَّكَاكِي، 3- أَسَاسُ مشرُوعِ السَّكَاكِي، 4- دَائِرَةُ البلاغَةِ عند السَّكاكِي، 5- بلاغَةُ الانْزِيَاحِ عند السَّكاكِي .

1- مفهومُ علم الأدبِ عندَ السَّكَاكِي: لقدْ بيَّن العُمري مِنْ خِلالِ دِرَاسَتِهِ، أَنَّ مَفْهُومَ الأدبِ عندَ السَّكَاكِي لا يُعنَى بِهِ المفهُومَ المتدَاوَلَ عنْدَنَا اليَوْمَ، أَيْ الأدبُ الجاهِلِيُّ، وصدرُ الإسلام، والأمَوِيُّ، والعباسِيُّ، والأندلُسِيُّ ... الخ، الذِي يَتَنَاوَلُ مجمُوعَ مَا أُنْتِجَ مِنْ شعرٍ ونثرِ فِي مختلَفِ هاتِهِ العُصُورِ، إضافَةً إلى مَعرِفَةِ أحوالِ النَّاسِ فِيهَا، ثقافِيًّا، وسيَاسِيًّا، وإجتِماعِيًّا، ودينيًّا ... الخ.

فهذا الأدبُ المذكُورُ لا يقصِدُهُ السَّكَاكِيُّ، بل يقصِدُ مجمُوعَ المعارِفِ اللَّعُويَّةِ، والأدبيَّةِ التِي وَصَلَ إليْهَا العِلْمُ فِي عَصْرِهِ، ولذَا يَصِفُ أدبَ السَّكَاكِي بأَنَّهُ " يبدأُ مِنْ عِلْمَي الصَّرْفِ والنَّحُو، ثمَّ يَتَوَسَّعُ إلى عِلْمَي المعانِي والبَيانِ ومَا يقتَضِيَانِهِ أَوْ يَطْلُبَانِهِ مِنْ مباحِثِ الاستِدلالِ والشِّعرِ "2، وهُنا نُلاحِظُ أَنَّ العمرِيَّ لم يغْفَلْ عنْ علْم البلاغَةِ ولا الفلسَفَةِ فِي هذا التَّعرِيفِ، مُستدِلًا على ذلِكَ بما ذَهَبَ إليهِ السكاكِيُّ فِي قولِهِ: " وقدْ ضَمَّنْتُ كِتَابِي هذا مِنْ أنواعِ الأدب، دونَ اللَّغةِ، ما رأيْتُهُ لابُدَّ منْهُ، وهي عدةُ أنواعِ متآخِذَةٍ، فأوْدَعْتُهُ عِلْمَ الصَّرفِ بِتَمَامِهِ، وأنه لا يَتِمُّ إلا بالاشتِقَاقِ المتنوّعِ إلى

أَنْ عُمَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 479.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه، ص : 467.

أنواعِهِ الثَّلاثَةِ، وقد كَشَفْتُ عنها القِناعَ؛ وأَوْرَدْتُ علمَ النّحوِ بِتَمِامِهِ، وتَمَامُهُ بعلمَي المعايي والبيانِ<sup>1</sup>، ومِنْ هذا التعريفِ يتَّضِحُ أنَّ السَّكاكِي بَنَى كتابَهُ على أساسَيْنِ هما : " الصرفُ بِتَمَامِهِ، وتمامُه بعلمي المعاني والبيان، غير أنَّه سُرعانَ ما رأى أنَّ وتمامُه علم الاشتقاقِ، والنحو بتمامِهِ، وتمامُه بعلمي المعاني والبيان، غير أنَّه سُرعانَ ما رأى أنَّ عِلمي المعاني والبيانِ المتمِّمَانِ - في تصوُّرهِ الأوَّلِي - لعلم النَّحوِ، جديرانِ بأنْ يَنْفَرِدَا بمبحثٍ حَاصٍّ مُسْتَقِلٍ إلى جانِبِ الصَّرفِ والنحوِ، فانزاحَ عنِ التَّقْسِيمِ الثُنَائِيِّ إلى تقسيمٍ ثلاثِيٍّ بَانِيًا كتابَهُ مِنْ ثَلاثَةِ أقسَامٍ هي : علمُ الصَّرفِ، وعلمُ النّحوِ، وعلمَا المعاني والبيانِ" .

ولقد كانَ تركِيزُ العمريِّ على علمِ الأدبِ، لكيْ يبيِّنَ أنَّ البلاغة عند السَّكاكِي كانَتْ شَامِلَةً لعلومِ أخرَى كالنَّحوِ والفَلسَفَةِ، غير أخمًا مَا فَتِئَتْ تَتَقَرَّمُ فيما بَعدُ فِي العلومِ الثَّلاثَةِ التِي نَعْرِفُها اليومَ

2-وظائِفُ علم الأدبِ عندَ السَّكاكِي: تتحدَّدُ هاتِهِ الوظائِفُ عند العمَرِي في ثلاثةِ مستويَاتٍ . 3 هي: 3

2-أ- المستوى الأدْنى: وهو مُستَوى المعرفةِ الأوليَّةِ بالموضُوعِ، وإدراكِ بعضِ مفاهِيمِهِ ومُصْطَلَحَاتِهِ، وهُو أمرُ مُتَيَسِّرٌ، لأنهُ لا يَصِلُ إلى مُستوى مُعَانَاةِ النُّصوصِ لَا إنتاجًا ولَا تَلَقِّيًا.

2-ب-المستوى الأوْسَطُ: وهو مُستَوى إِنْتاجُ النُّصُوصِ الأدبيَّةِ، أَيْ النُّصوصُ السَّلِيمَةُ، والذِي يقُومُ على الاحْتِرازِ مِنْ الأخطَاءِ وسُلُوكِ طرِيقِ الصَّوابِ، وهذا المستَوَى هُوَ الغرضُ الأوَّلُ والأساسُ لعلْم الأَدَبِ.

2-ج- المستَوَى الأعْلَى: وهوَ مُستَوَى الطُّمُوحِ إِلَى تَحْقِيقِ مَزِيَّةٍ إِضَافِيَّةٍ للصَّوَابِ، كالفهَم، أو التَّأُويلِ لكلامِ الله تَعالَى .

191

<sup>1</sup> السكاكي، مفتاح العلوم، تح : نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، 1407هـ/1987م،ص : 06

<sup>2</sup> مُجَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 468، 469.

<sup>3</sup>نفسه، ص : 470 .

وما يُمكِنُ مُلاحَظتُهُ مِنْ خلالِ هذهِ المستويَاتِ، أَنَّ السَّكاكِيَّ كانَ يسعَى إِلَى صِناعَةِ القَرْدِ عَلَى إدرَاكِ مُخْتَلِفِ عُلُومِ عصرِهِ اللُّغويَّةِ والأدبيَّةِ، حتى يكُونَ بَلِيغًا بِحَقِّ، ولهذا يَقُولُ في نَصِّ آخَرَ: " إِعْلَمْ أَنَّ عِلْمَ الأَدَبِ متَى كانَ الْجَامِلُ علَى الْخَوْضِ فِيهِ مجرَّدُ الوُقُوفِ علَى بعضِ الأوضاعِ، وشيءٍ مِنَ الاصطلاحَاتِ، فَهُو لديكَ عَلَى طَرَفِ التَّمَامِ، أَمَّا إِذَا خُضْتَ فِيهِ لِحِمَّةٍ تَبْعَثُكَ علَى وشيءٍ مِنَ الاصطلاحَاتِ، فَهُو لديكَ عَلَى طَرَفِ التَّمَامِ، أَمَّا إِذَا خُضْتَ فِيهِ لِحِمَّةٍ تَبْعَثُكَ علَى الاحتِرازِ عَنِ الخطأ فِي العربيَّةِ، وسُلُوكِ جَادَّةِ الصَّوَابِ فِيهَا، اِعترَضَ دُونَكَ مِنْهُ أَنُواعُ التَّلَقِي لِأَدْناهَا عِرْقَ القِرْبَةِ، لاسِيَمَا إذا إنْضَمَّ إِلَى هِمَّيْكَ الشَّغَفُ بالتَّلَقِي لمرادِ الله تعالى مِنْ كلامِهِ، الذِي لا يَأْتِيهِ البَاطِلُ مِنْ بينِ يَديهِ وَلَا مِنْ حَلْفِهِ، فهنَاكَ يَسْتَقَبِلُكَ منهَا مَا لَا يَبْعُدُ أَنْ يُرِجِعَكَ القَهْقَرَى "أَ.

3- المعاين والبيانُ أساسُ مشرُوع السَّكاكِي: أساسُ مشرُوعِ السَّكاكِي هوَ عِلْمَا المعَايِي والبيانِ، اللَّذَيْنِ جَعَلَ منهُما "تَتْمِيمًا للنَّحوِ كما سَبَق ذكرُهُ، ثم إِنْتَبَهَ إلى أنَّ المعاييَ قائِمةٌ على عِلمِ الحُدُود والاستِدلالِ، فحَاضَ فِيهِما تكمِيلًا لمرَادِهِ، وهوَ مَا يُوضِّحُهُ العمرِيُّ مِنْ خلالِ الخُطاطَةِ التَّاليَةِ:

وبذلِكَ يَكُونُ السَّكَاكِيُّ قد جَعَلَ النحوَ والاستِدْلَالَ على حَدِّ سواءٍ في خِدْمَةِ طَرَفٍ ثالِثِ موجُودٍ بينهُمَا، هو عِلْمُ المعانِي مُكمَّلًا بعلْمِ البيَانِ، مِنْ خلالِ إِيجادِ المنْطقَةِ التِي لمْ يستَطِعِ النُّحاةُ والنَّجْدِيدِ . وفي هذا المجالِ اعتُرِفَ للسَّكَاكِي بالأصَالَةِ والتَّجْدِيدِ .

إِنَّ علمَ المعايِي والبَيانِ في مُنجَزِ السَّكاكِي، مِنْطَقَةٌ حَمِيمَةٌ يتسَرَّبُ منهَا المنطِقُ إلى النَّحوِ، والنَّحُو إلى المنطِقِ، ولذلِك نَرَى - يقول العمري - أنّ خُطاطَة المنجَزِ فِي المفتَاحِ تقتَضِي قَلْبَ اِتجَاهِ السَّهْمِ بين النَّحوِ والمعايي:

النحو المعاني والبيان النحو المعاني والبيان النحو الاستدلال وحينَ يُهَيْمِنُ هذا التَّصوُّرُ ويصبِحُ مُنجَزًا، تَظْهَرُ كَلِمَةُ" بلاغة "2.

<sup>1</sup> السكاكي، مفتاح العلوم، ص: 07 .

<sup>2</sup> م البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 471، 472 .

ولعل اِعْتِبَارَ السَّكَاكِي عِلْمَا المعانِي والبيَانِ أَسَاسَ مَفْهُومِ البلاغَةِ عندَهُ، هُوَ السَّبَبُ الذِي أَدَّى إلى اِنْحِصَارِهَا فِيهِمَا، مَعَ عِلْمِ البدِيعِ أَيْضًا، دُونَ بَقِيَّةِ العُلُومِ .

4- دائرةُ البلاغةِ عندَ السَّكاكِي: وإعتبارًا بما سَبَقَ ذكرُهُ، فإِنَّ بلاغَةَ السَّكَاكِي، كما يَصِفُهَا العُمَرِيُّ" تقعُ عند تَقَاطُعِ ثلاثَةِ مباحِثَ مُتَدَاخِلَةً ومُتَنَافِرَةً فِي الوقتِ نَفْسِهِ، هي النَّحوُ والمنطقُ والشِّعرُ، وبذلِك يمكِنُ تمثيلُ بلاغةِ السَّكَاكِي بالتقَاطُعةِ التَّالِيَةِ:

|               | الشعر               |       |
|---------------|---------------------|-------|
|               | ( البديع )          |       |
| المنطق        | البلاغة             |       |
| ( الاستدلال ) | ( المعاني والبيان ) | النحو |
|               |                     |       |

إِنَّ البلاغة عندَ السَّكاكِي هِيَ- بالدَّرجةِ الأُولى - بلاغةُ المعانِي والبَيَانِ، وهي معضُودَةُ بالنَّحوِ والمنطِقِ، فالمعانِي تَسْتَعْمِلُ" المفاهِيمَ والمصطلَحَاتِ النَّحْوِيَّةِ، فِي وَصفِ الإجْرَاءَاتِ التركيبِيَّةِ التِي وَلمنظِقِ، فالمعانِي بَسْ اللَّحْوالِ، وتحتاجُ إلى التَّحدِيدِ المنطِقِيِّ للمفاهِيم، وتقَعُ المعانِي بينَ النَّحْوِ والمنطِقِ، مجالهُمَ التطبِيقِيُّ المثالِيُّ، الخطابُ الإقناعِيُّ المرتبِطُ بمقدِّمَاتٍ ملمُوسَةٍ محدَّدةٍ تُساهِمُ في تشكيلِ الخطابِ"، أمَّا البيانُ، فهُو ينتَمِي إلى جوْهرِ العمليَّاتِ الاسْتِدَلالِيَّةِ، وهو يَقَعُ فِي منطقةٍ بينَ الشعرِ والمنطِق، بين وظِيفةِ التَّخييلِ ووظِيفةِ المعرِفةِ والاسْتِدُلالِ"، وأمَّا البديعُ، فقدْ جَعَلهُ السَّكاكِيُّ فِي مرتبَةٍ مُتَدَنِّيةٍ مِنْ علومِ البلاغَةِ، وهو الذي ينحَصِرُ دَوْرُهُ فِي مُساعَدةِ علمي المعانِي والبَيانِ عَلَى تَفْعِيلِ وُجُودِهِمَا، وهذا ما ذَهب إليهِ العمَرِيُّ فِي قولِهِ: " هَكذَا تَحِلُ البلاغَةُ ( أي المعانِي والبَيانِ علَى تَفْعِيلِ وُجُودِهِمَا، وهذا ما ذَهب إليهِ العمَرِيُّ فِي قولِهِ: " هَكذَا تَحِلُ البلاغَةُ ( أي المعانِي والبَيانِ علَى تَفْعِيلِ وُجُودِهِمَا، وهذا ما ذَهب إليهِ العمَرِيُّ فِي قولِهِ: " هَكذَا تَحِلُ البلاغَةُ ( أي المنطِقِ والبَيانِ مَدْجَيْنِ) مَلَى الصَدارة، وتَصِيرُ العلومِ الأَخرَى مُسَاعِدةً لها، إبتداءً مِنَ النَّحوِ وإنتهَاءً بالمنطِقِ والشِيعِ مُثلا بالعَرُوضِ والقافِيَةِ، بل وبالبَدِيع أيضًا .

<sup>1</sup> مُحِدّ العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 477.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه، ص: 476 .

إِنَّ مَا قَدَّمَهُ السَّكَاكِيُّ فِي النَّحوِ والمنطِقِ والعروضِ والقافيَةِ، لَم يُحِلَّهُ أَوْ لَم يُحَقِّقْ لَهُ أَيَّ مَكَانَةٍ بِينَ العَلامِ تلكَ العُلومِ، لأَنَّ مَا قَدَّمَهُ هناك لا يَحْمِلُ بَصَمَاتِهِ بِوُضُوحٍ، وذلك بخِلافِ صِيَاغَتِهِ لِعِلْمَي أَعلامِ تلكَ العُلومِ، لأَنَّ مَا قَدَّمَهُ هناك لا يَحْمِلُ بَصَمَاتِهِ بِوُضُوحٍ، وذلك بخِلافِ صِيَاغَتِهِ لِعِلْمَي المُعايِي والبيانِ، وبذلِكَ نُسِيَ مَشْرُوعُهُ الذي أَعْلَنَ عنهُ في الصّفحاتِ الأُولَى مِنَ الكتابِ: عِلْمُ اللَّائِي والبيانِ، وجُفِظَ مُنْجَزُهُ الذِي لمُ يَأْخُذِ إِسْمَ البلاغَةِ إلَّا بعدَ الانْتِهَاءِ منهُ" أَد

5- بلاغة الانزياح عند السّكاكي: إذا كانَ مفهُومُ الانزِياحِ - إنطلاقًا مِنَ الاتِّحاهِ النّحويِ - عند سيبويْه يتجسّدُ فِي الحديثِ عَنِ التّوسُّعِ، وعند أبِي عُبَيْدة فِي الجحازِ، وعند إبنِ حِنِي في شجاعةِ العربيّةِ، فإنَّهُ عندَ السّكَاكي يتجسّدُ في رَصْدِ الأُصُول، وصُورِ الحُروجِ عنهَا، تحت تأثيرِ المقامَاتِ" من فالنّحوُ والمعانِي يلتقِيَانِ فِي وظيفَةِ تَأْدِيَةِ المعنَى، غيرَ أَنَّ المعنَى الذِي يُؤدِّيهِ هذا ليْسَ المعنَى الذِي يُؤدِّيهِ ذَاكَ، فالنّحوُ يؤدِّي أصْلَ المعنَى مُطْلَقًا، ومَصْدَرَ المقاييسِ المعْتَمَدةِ فِي تحديدِ هذا الأصْلِ الستقراءُ كلامِ العرب الاستِنْبَاطِ الد القوانِينِ ، أما المعانِي فَتَرْصُدُ الإفادةَ ومَا يَتَّصِلُ بِهَا مِنَ الاسْتِحْسَانِ وغيرِهِ " دُ

ومنْ هنا نَقُول بأنَّ بلاغَةَ الانزِياحِ عند السَّكَاكِيِّ تَتَجَسَّدُ في:

أ-خُرُوجُ المعايي عَنِ النّحو: وهوَ مَا حَدَّدَهُ العُمرِيُّ فِي ثلاثةِ وظائِفَ للمَعَانِي تَحِيدُ بَها عَنِ النَّحو، وهي زيادَةُ الفائِدَةِ، والاستحسانُ، والإقناعُ"<sup>4</sup>.

ب-الدلالةُ الوضعيّةُ والدلالةُ الاستلزاميّةُ: يشيرُ مصطلَحُ" الدّلالَةُ الوضعيّةُ " إلى المعنى المنزلِ في بابِ البلاغةِ مَنْزِلَةَ أصواتِ الحيوانَاتِ، ويشيرُ مصطلَحُ " الدّلالَةُ الاستلزاميَّةُ" إلى ما تقتضِيهِ حالُ المخاطَبِ مِنْ خُروجٍ عَنِ السِّياقِ المألُوفِ مُرَاعَاةً لَهُ (أَيْ مراعَاةً لهذا المخاطَبِ)، ولقد سَاقَ العُمرِيُّ في هذا الشّأنِ قول السّكاكِي: " إنّ مُقتضَى الحالِ عندَ المتكلِّم يتفاوَتُ كما سَتَقِفُ عليهِ إذا في هذا الشّأنِ قول السّكاكِي: " إنّ مُقتضَى الحالِ عندَ المتكلِّم يتفاوَتُ كما سَتَقِفُ عليهِ إذا أَفْضَتِ النَّوْبَةُ إلى التعرُّضِ له مِنْ هذا الكِتابِ، بإذن الله تعالى، فتارَةً تقتضِي ما لا يَفْتَقِرُ في تأدِيتِهِ

أنحًا العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 472.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 487

<sup>3</sup> نفسه، ص: 479 . <sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>نفسه، ص : 480 .

إلى أزْيَدَ مِنْ دِلَالَاتٍ وضعِيَّةٍ، وألفاظٍ كيف كانَتْ، ونُظِمَ لها لمجَرَّدِ التأليفِ بينها، يُحْرِجُها عنْ حُكْمِ المعيقِ، وهو الذِي سَمَّيْنَاهُ في علم النحو، أصل المعنى، ونزَّلْنَاهُ هَهُنَا مَنْزِلَةَ أصواتِ الحيوانَاتِ، وأخرَى مَا تَفْتَقِرُ فِي تَأْدِيَتِهِ إلى أزيدَ"، وهذا هُو المستَوَى البلاغِيُّ المدرُوسُ في مَبَاحِثِ الإنشاءِ وأخرَى مَا لا يُسْعِفُ هذا السِّيَاقَ تَتَبُّعُهُ، وبهذا تدْخُلُ المباحِثُ التركيبِيَّةُ في بابِ الجازِ، باعتبارِها زيادَةٌ على مَا تَقْتَضِيهِ الدِّلَالَةُ الوضْعِيَّةُ، ومِنْ أَقْرَبِ ذلك للتَّمْثِيلِ، خروجُ الأمرِ والنَّهي والاستفهامِ عَنْ مَعْنَى ظاهِرِ اللَّفْظِ"2

ج-هيمَنَةُ النّحو والمنطِقِ على الوظائِفِ الدّلاليّةِ: برغْمِ الانقِلابِ الذِي وَقَعَ داخِلَ مِفتاحِ العُلُومِ بانتقالِ المركزِ مِنَ الصَّرْفِ والنَّحْوِ إلى عِلْمَيِ المعاييٰ والبيانِ، وظُهُورِ البلاغةِ لتَعنِيَ ما عَنَاهُ علمُ الأُدَبِ فِي المشرُوعِ الأوَّلِ، فَإِنَّ الانطِلاقَ مِنَ النَّحوِ ومِنَ المفهُومِ الذِي أُعطِي لعِلْمِ الأدَبِ: التَّحَرُّزُ الأُدَبِ: التَّحَرُّزُ ومِنَ المفهُومِ الذِي أُعطِي لعِلْمِ الأدَبِ: التَّحرُّزُ ومِنَ المفهُومِ الذِي أُعطِي لعِلْمِ الأدَبِ: التَّحرُّرُ ومِنَ المفهُومِ الذِي أُعطِي لعِلْمِ الأدَبِ: التَّحرُونُ ومِنَ المفهُومِ الذِي أُعطِي لعِلْمِ الأدَبِ: التَّحرُونُ ومِنَ المفهُومِ الذِي العَربيّةِ، أَضِفْ إلى ذلِك على المنافِقِ التَّحويلاتِ الدِّلاليَّةِ صياغَةِ السَيِّكَاكِي للبلاغةِ العربيّةِ، أَضِفْ إلى ذلِك عُلولَةَ صِياغَةِ التَّحويلاتِ الدِّلاليَّةِ صياغَةً استِدلاليَّةً منطِقيَّةً"3.

وقدْ وَضَّحَ العُمرِيُّ هاتِهِ الهيمنَةِ مِنْ خلالِ زاوِيَتيْنِ اِثنتيْنِ هما: تقدِيمُ المُقُولاتِ النحويَّةِ على الوَظائفِ البلاغيّةِ، وتغيِيبُ النُّصوص والحركةِ الأدبيَّةِ .

\* تقديمُ المقولاتِ النّحويةِ على الوظائِفِ البلاغيةِ: فعلَى سبيلِ المثِالِ، نجِدُ أَنَّ السَّكاكِي قدْ شُغِلَ بطبِيعةِ الحُّذُوف بالتفريقِ بين المحذُوف، وحذْفِ المسنَدِ إليهِ، كما يميِّزُ بينَ حَذْفِ المسنَدِ إليهِ المبتَدَأ وحذْفِ المسنَدِ إليه الفاعِلِ، وهكذا ...، دون بيانِ الفرْقِ بينَ أَنْ يكُونَ المحذُوفُ مِنْ هذهِ المبتَدَأ وحذْفِ المسنَدِ إليه الفاعِلِ، وهكذا ...، دون بيانِ الفرْقِ بينَ أَنْ يكُونَ المحذُوفُ مِنْ هذهِ الفِئَةِ أَوْ تِلكَ، والحالُ أَنَّ التَّصنِيفَ البَلَاغِيَّ يقتضِي بَيَانَ وَظِيفَةِ الحذْفِ لَا بيانَ اسْمِ المحذُوف، فالذِي يَشْغَلُ البلاغيَّ أَصْلًا هو لماذَا حَذَفُ المحذُوف، ولماذا قدَّمَ المقدَّمَ أَو أَحَّرَ المؤَحَّرَ ؟، وليسَ كونَهُ مبتَدَأً أو خبرًا أو فاعِلًا أو مفْعُولًا بهِ، أو غيرَ ذلِك مِنَ المقُولَاتِ النَّحويَةِ" .

في المفتاح : " المجرد " .

<sup>1</sup> السكاكي، مفتاح العلوم، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحِدً العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 481 .

<sup>3</sup>نفسه، ص: 483 .

<sup>. 483 :</sup> ص : 483

\*تغييبُ النُّصوصِ والحرَكةِ الأدبيَّةِ: اللَّذانِ كانَا مَصدَرًا لتَغْذِيَةِ البدِيعِ ونَقدِ الشِّعرِ، وهو أمرٌ تَرتَّبَعن المعالَجةِ النَّحويَّةِ الصرفِ"<sup>1</sup>.

## ثانيا: البلاغةُ العلمُ الكُلِيُّ: - قراءَةٌ فِي كتابِ" منهاجُ البلغاءِ" لحازمِ القرطَاجَنِّي -:

لقدْ وَصَلَتِ البَلاغةُ معَ حازمِ القرْطاجَيِّي إلى درجَةِ النُّضْج، ولِذلِكَ وَصَفَهَا العُمَرِيُّ بالعلْم الكُلِّيّ، والأمرُ راجِعٌ إلى طبِيعةِ العصْرِ الذِي عاشَ فِيهِ القرطَاجَنّي، مِنْ جِهَةٍ، وإلى تَقَافَةِ القرْطاجَنّي، البلاغيَّةِ، والأدبيَّةِ، وغيرِهَا ...، مِنْ جِهَةٍ أَخرَى، فبالنِّسبةِ لحازمٍ، فهو - كما تقول الباحِثَةُ بُشرى عبْدُ الجيدِ تَاكْفَرَاسِتْ-: "قارئٌ ومتلَقِّ نموذَجِيٌّ، اِعتمَدَ على اِستراتِيجِيَّةِ التعاوُنِ النَّصِي، وذلِكَ بِتَحْيِينِ القراءَاتِ السَّالِفَةِ، وتَأْثِيثِ الفراغَاتِ والبياضَاتِ المترُوكَةِ، وذلِكَ بِلُجُوئِهِ إلى تأُطِيرٍ معرِفِيّ تقويمِيّ تحوِيلًا وتحوِيرًا، وقَلْبًا وقِرَاءَةً"، كما يرى الباحثُ شادِي عبدُ الرَّشِيدِ بأنّ حازمًا" يمثِّلُ علامَةً فارِقَةً، وسابِقَةً فِكْرِيَّةً، فِي التُّراثِ النَّقدِيِّ والبلاغِيّ العربِي، حيثُ استطَاعَ أنْ يُبرهِنُ على وُجُودهِ وتميُّزِهِ، مِنْ خلالِ إرسَائِهِ المصطلَحَ البَلَاغِيَّ، فقدْ ساهَمَ بمؤسُوعِيَّتِهِ الفكرِيَّةِ العربيَّةِ، واطِّلَاعِهِ على التَّقَافَاتِ الأُخرَى، في تؤليدِ مُصطلَحَاتٍ متنوّعةٍ وكثيرةٍ، فجاءَ كتابُهُ" المنهاج" زاخِرًا بالمصطلَحَاتِ البلاغيَّةِ، والنَّقديَّةِ، والعرُوضيَّةِ، والأسلوبيَّةِ، والفلسفِيَّةِ "3، وعنْ مَنْهَجِهِ في الكتابَةَ تقول الباحِثَةُ خديجة كُلاَتَمَة: " لقدْ كان حازمُ فِي مِنْهَاجِهِ، يسْلُكُ سُبُلًا اِستِدْلَالِيَّةً حِجَاجِيَّةً مُتنَوّعَةً، مَزَجَ فِيهَا بينَ الآليَّاتِ الاستِدُلَاليَّةِ المنطقيَّةِ، والآليَّاتِ الاستدلاليَّةِ الإسلامِيَّةِ الخالِصَةِ، ولم يكُنْ باتِّخاذهِا لآليَّاتِ المنطقيَّةِ للاستدْلَالِ على قضاياهُ وإِثْبَاقِمًا منطقِيًّا صَارِمًا، حيثُ يعتمِدُ القوانِينَ المنطقيَّةِ فِي عَرْضِهِ الدَّليلَ، ويهتَمُّ بشكلِ الاستدْلِالِ وضبْطِ عَنَاصِرِهِ، بل كانَ على وَعْيِ أَنَّهُ أَمَامَ خِطَابٍ طبِيعِيِّ يفرِضُ عليهِ أَسْلُوبًا مَرِنًا فِي الاستدْلَالِ، كما كانَ يُدركُ أَنَّ القواعِدَ التي يخضَعُ لها هَذَا الخطابُ غيرُ القواعِدِ الصُّورِيَّةِ التي يفرِضُهَا المنطِقُ، وعليهِ تطويع هذه القواعِدِ

<sup>1</sup> مُحِدًّ العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتما، ص: 484 .

بشرى عبد المجيد تاكفراست، التلقي في النقد العربي القديم، حازم القرطاجني نموذجا، مجلة التواصل الأدبي، جامعة عنابة العدد-06 العدد-06 من ص: 148 .

 $<sup>^{3}</sup>$  شادي عبد الرشيد، المصطلح البلاغي في التراث العربي القديم، منهاج البلغاء وسراج الأدباء لحازم القرطاجني أنموذجا، مجلة علوم اللغة العربية وآدابجا، جامعة الوادي، المجلد12، العدد020-2020م، ص: 1055.

وِفْقَ حَصَائِصِ الخطابِ الطَّبِيعِيِّ 1، ويرى الباحِثُ نجمْ مجيدْ علي مهدِي في ذاتِ الصَّدَدِ، أنَّ الأسلوبَ عندَ حازِمِ يشمَلُ جانِبًا مِنَ البِنَاءِ اللَّغوِيِّ، يَتَعَلَّقُ بالأحوالِ المعنويَّةِ، فِي حينٍ يخْتَصُّ النَّظمُ بالتأليفَاتِ اللَّفظيَّةِ، ويُلاحَظُ على الأسلُوبِ حُسْنُ الاطِّرَادِ، والتَّناسُبُ، والتلطُّفُ فِي الانتِقالِ مِنْ بالتأليفَاتِ اللَّفظيَّةِ، ويُلاحَظُ على الأسلُوبِ حُسْنُ الاطِّرَادِ مِنْ بعضِ العبارَاتِ، وهو الذِي يَخْلِطُ بين جهةٍ أُخرَى، ويُلاحَظُ في النَّظمِ أيضًا حُسْنُ الاطِّرَادِ مِنْ بعضِ العبارَاتِ، وهو الذِي يَخْلِطُ بين مفهومِ أرسْطُو للأُسلوب، ومفهُوم عبدِ القاهِرِ الجرجَانِيّ في نظريّتِهِ فِي النَّظمِ"2.

وجميعُ هاتِهِ الأقوالِ، قدْ كَشَفَتْ لَنَا عَنْرَجُلٍ لَهُ بَاعٌ كَبِيرٌ، وقَدَمٌ رَاسِحَةٌ فِي البلاغَةِ العربيَّةِ، مَا يدُنُ قَطْعًا علَى أَنَّ اِهتِمَامَ العُمرِيَّ بعمَلِ حازِمٍ، وَوَصْفِهِ إِيَّاهُ بالعلْمِ الكُلِّي، لم يكُن على وَجهِ الصُّدفَةِ، أو الاعتبَاطِ، وإنماكانَ لهُ دوافِعُ موضُوعِيَّةٌ، وعلميَّةٌ، تُؤهِّلُهُ بِحَقِّ لنَيْلِ تلكَ المرتَبَةِ .

وقد تناوَلَ العُمريُّ، في خِضَمِّ دراسَتِهِ لِعَمَلِ القرطَاجَنِّي سبعَةَ محاوِرَ هِيَ: 1- نظرَةً فِي مشرُوعِ حازِمِ القرطاجَنِّي، 2- البلاغَةُ عندَ حازِمِ القرطاجَنِّي، 3- عرضُ خطَّةِ مِنهاجِ البُلغاءِ وسِراجِ الأُدباءِ للقرطاجَنِّي، 4- نقدُ خطَّةِ المُنهَاجِ، 5- تداخُلُ مَنَاهِجِ الكتابِ (منهاجُ البُلغاءِ)، 6- الرُّوئيَةُ الشِّعرِيَّةُ عندَ حازِمِ القرطاجَنِّي، 7- التَّقاطُعُ بين الشِّعرِ والخَطَابَةِ عندَ حازِمِ القرطَاجَنِّي .

1-نظرة في مشرُوع حازم: لم يَصِلْنَا مِنْكتابِ مِنهاجِ البُلغاءِللقرْطَاجَنِيقِسْمُهُ الأَوَّلُ، ولذلكَ يَرَى العُمرِيُّ أَنَّنَا " نحتاجُ إِلَى تَصَوُّرٍ ولَوْ نِسْبِيِّ لمادَّةِ هذا القِسْمِ، وما يَكُونُ قدْ سَبَقَهُ مِنْ مُقَدِّمَاتٍ عامَّةٍ لكَيْ نَتَحَدَّثَ عَنْ مَشْرُوعِ حَازِمٍ "3، كذلك يَرَى بِأَنَّ حازِمًا" يَعْتَبِرُ عَمَلَهُ تكمِيلاً لعَمَلِ الحُكَمَاءِ لكيْ نَتَحَدَّثَ عَنْ مَشْرُوعِ حَازِمٍ "3، كذلك يَرَى بِأَنَّ حازِمًا" يَعْتَبِرُ عَمَلَهُ تكمِيلاً لعَمَلِ الحُكَمَاءِ الذِينَ تَناوَلُوا مَوْضُوعَ " الشعريَّةِ "، وذلك مِنْ حَيْثُ نَظَرُهُ فِي الكُلِيَّاتِ على ضوْءِ مَثْنِ إِضَافِي غَنِيٍّ، الذِينَ تَناوَلُوا مَوْضُوعَ " الشعريَّةِ "، وذلك مِنْ حَيْثُ نَظَرُهُ فِي الكُلِيَّاتِ على ضوْءِ مَثْنِ إِضَافِي غَنِيٍّ، الشِعريَّةِ الشَعريَّةِ الشِعريَّةِ الشِعريَّةِ الشِعريَّةِ الشِعريَّةِ الشَعريَّةِ الشَعريَةِ السَعرَةِ الشَعريَةِ الشَعريَةِ الشَعريَةِ الشَعريَةِ السَعرَةُ المُعرفِيَةِ السَعرَةِ السَعرَةِ السَعرَةُ المُعرفِيقِ السَعرَاقِ السَعرَةُ السَعرَاقِ السَعرَاقُ السَعرَاقِ السَعرَاقِ السَعرَاقِ السَعرَ

<sup>1</sup> خديجة كلاتمة، آليات الاستدلال الحجاجي في منهاج البلغاء وسراج الأدباء لحازم القرطاجني، مجلة المخبر، جامعة بسكرة، العدد20-2012م، ص: 188.

<sup>2</sup> نجم مجيد على مهدي، الجهود النقدية لحازم القرطاجني في كتابه منهاج البلغاء وسراج الأدباء، مجلة كلية التربية الأساسية، الجامعة المستنصرية، العراق، العدد2011/70م، ص: 123، 124 .

<sup>3</sup> نفسه، ص : 485 .

<sup>4</sup> نفسه، ص: 486 . <sup>4</sup>

ومِنْ هَذَا كُلِّهِ نَسْتَطِيعُ القوْلَ بِأَنَّ القرْطَاجَنَي اعْتَمَدَ علَى دَعَامَتَيْنِ اِثْنَتَيْنِ لِبِنَاءِ مَشْرُوعِهِ البَلَاغِيِّ المُشَّل فِي " البلاغةِ العِلْمِ الكُلِّي " وهُمَا: الدِّراسَاتُ العربيَّةُ، والبَلَاعَةُ اليُونانيَّةُ .

أ- الدراسَاتُ العربيَّةُ: وذلِك مِنْ خلالِ سَعْيِهِ إلى تَتْمِيمِ مَشْرُوعِالسَكَّاكِي .

ب- البلاغة اليُونانيَّة: وكانَ اِطِّلَاعُهُ عليْهَا إمَّا اِطِّلَاعًا مباشِرًا أو عنْ طرِيقِ الاستِعَانَةِ بتَرْجَمَاتِ الفلاسِفَةِ العَرَبِ، وفِي هذَا الصَّدَدِ يرَى العُمَرِيُّ بِأَنَّ حَازِمًا " اِسْتَوْعَبَ تَصَوُّرَالفَارابِي وصِيَاغَةَ اِبنِ الفلاسِفَةِ العرَبِ، وفِي هذَا الصَّدَدِ يرَى العُمَرِيُّ بِأَنَّ حَازِمًا " اِسْتَوْعَبَ تَصَوُّرَالفَارابِي وصِيَاغَةَ اِبنِ سِينَا، واِنتدَبَ نَفْسَهُ لتَدَارُكِ النَّقْصِ الذِي أَشَارًا إليهِ"1.

وبخصوصِ الشّعرِ العربِيّ، يرَى القرطَاجَيِّ أَنَّهُ أَوْسَعُ وأَشْمَلُ مِنْ شِعْرِ اليُونَانِ، وأَنَّ إِمْكَانِيَّةَ تَطْبِيقِ القوانِينِ الشِّعرِيّةِ التِي جاءَ بَهَا أَرسْطو علَى الشِّعرِ العربِيّ سيَعُودُ بالنَّفْعِ علَى مَسارِ البَلاغَةِ، وهوَ مَا نَسْتَشِفُّهُ مِنْ خِلَالِ قولِهِ: " ولوْ وَجَدَ هذَا الحكِيمُ أَرسْطُو فِي شعرِ اليُونَانِيِّينَ مَا وَجَدَ فِي شعرِ العربِ، مِنْ كَثْرَةِ الحِكمِ والأَمْثَالِ والاسْتِدُلالاتِ واِخْتِلافِ ضُرُوبِ الإبداعِ فِي فُنُونِ الكلامِ لفظًا العرب، مِنْ كَثْرَة الحِكمِ والأَمْثَالِ والاسْتِدُلالاتِ واِخْتِلافِ ضُرُوبِ الإبداعِ فِي فُنُونِ الكلامِ لفظًا ومعنى وتَبَحُّرِهِمْ فِي أَصنافِ المعانِي وحينِ تَصَرُّفِهِمْ فِي وَضْعِهَا وَوَضْعِ الأَلفَاظِ بإِزَائِهَا وفي إحْكَامِ مَبَانِيهَا وَاقْتِرَانَاهَا وَلُطفِ الْتِفَاتَةِمْ وتَتْمِيمَاتِهِمْ واسْتِطْرَادَاتِهِمْ، وحُسْنِ مَآخِذِهِمْ ومَنَازِعِهِمْ بالأَقَاوِيلِ مَبَانِيهَا وَلُوكِ الْمَائِقُومُ اللَّقَونِينِ الشِّعريَّةِ"2.

هناك إذنْ مُهِمَّةُ تنتَظِرُ الإنجازَ وهِي إضافَةُ قوانِينٍ تستوْعِبُ الحُصوصِيَّةَ العربيَّةَ التِي نَوَّهَ عِمَا حَاشِدًا مع اِبنِ سِينَا، شَتَّى الأوْصَافِ، هذهِ المهمَّةُ التي أشفَق منهَا الفَارَابِي تواضُعًا، في ظاهِرِ اللَّهْظِ، وجَعَلَهَا ابنُ سِينَا مَشْرُوعًا للمُسْتَقْبَل، هي المهِمَّةُ التِي إِنْتَدَبَ حَازِمُ نَفْسَهُ لِإِنْجَازِهَا "3.

هذا، ويُفهَمُ مِنْ كَلَامِ حَازِمٌ وممارَسَةِ التَّنظِيرِ عَامَّةً أَنَّ لِكُلِّ عِلْمٍ مُستوَيَيْنِ: مُستوى الظَّاهِر ( أوِ الظواهِرْ ) ومُستَوَى مَا وَراءِ الظَّاهِرِ أَيَّ القَوانِينِ، وفي اعتبَارِهِ أَنَّ المستَوَى الأَوَّلَ قَدْ أُنْجِزَ فِي جَحَالِ

198

<sup>1</sup> مجًّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 486.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص: 96.

ملاحظة : إن النسخة التي اعتمدنا عليها لا تتوفر على ترقيم واحد لعدد الصفحات من البداية إلى النهاية، وإنما تبدأ من الصفحة الأولى إلى الصفحة ست وعشرون ومئة، وهذه الصفحات كلها عبارة عن مقدمات، ثم يعود محقق الكتاب ليستأنف الترقيم من جديد أثناء عرض مضامين الكتاب .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتما، ص: 486 .

البلاغة وفَرَغَ مِنْهُ، وأَنَّ مُهمَّةَ البَلاغِيِّ المنتَظَرِ فِي إِطارِ العِلْمِ الكُلِّي أو البَلاغةِ المعضُودَةِ بالمنطِقِ والفلسَفَةِ هِيَ إِنْجازُ المرحَلةِ الثَّانِيَةِ، مرحلةُ اِسْتِحْلَاصِ القوَانِينِ الكُلِيَّةِ، أو الشُّرُوعِ فِي إِنْجَازِهَا "1.

2- البلاغة عند حازم: إنَّ البراسة العمِيقة التي عَمِلَ القَرطَاجِتِي على تَقِدِعِهَا، والتي جَمَعَتْ بينَ كُلِّ ما تُوُصِّلَ إليهِ مِنْ تُراثٍ عَرَبِيٍّ أو يونَايِّ، جَعَلَتْهُ يُعطِي نظرةً متمَيِّزةً عنْ غيرِهِ مِنَ المؤلِّفِينَ، فهُو لَا يَنْظُرُ فِي عُلُومِهَا ولَا فِي قُدرَهَا على تَفعِيلِ الاتِصالِ بينَ الملقِي والمتلقِّينَ، وإنما ينْظُرُ إلى قِيمَةِ البلاغةِ وسِعَةِ مِحَالِهَا، ومِنْ هُنا يقولُ حازِمُ: " وكيف البلاغةِ وسِعَةِ مِحَالِهَا، ومِنْ هُنا يقولُ حازِمُ: " وكيف يظنُّ إنسانٌ أنَّ صناعة البلاغةِ يتأتَّى تَحصِيلُها فِي الرَّمَنِ القريب، وهي البحرُ الذي لهُ يَصِلْ أَحَدٌ إلى مِنَ العُلُومِ شهرًا أو عَامًا لَتَحَصَّلَتُ لهُ مِنْ ذلِكَ العِلْمِ مَسَائِلُ مُحَقَّقًة، ولا يحصُلُ ذكيًا ينظرُ فِي علمٍ مِنَ العُلُومِ شهرًا أو عَامًا لَتَحَصَّلَتْ لهُ مِنْ ذلِكَ العِلْمِ مَسَائِلُ مُحَقَّقًة، ولا يحصُلُ لهُ فِي هذَا القَدْرِ مِنَ الغُلُومِ شهرًا أو عَامًا لَتَحَصَّلَتْ لهُ مِنْ ذلِكَ العِلْمِ مَسَائِلُ مُحَقَّقًة، ولا يحصُلُ لهُ فِي هذَا القَدْرِ مِنَ الغُلُومِ شهرًا أو عَامًا لَتَحَصَّلَتْ لهُ مِنْ ذلِكَ العِلْمِ مَسَائِلُ مُحَقَّقًة، ولا يحصُلُ لهُ فِي هذَا القَدْرِ مِنَ الغُلُومِ شهرًا أو عَامًا لَتَحَصَّلَتْ لهُ مِنْ ذلِكَ العِلْمِ مَسَائِلُ مُحَقَّقًة، ولا يحصُلُ لهُ فِي هذَا القَدْرِ مِنَ الغُلُومِ شهرًا أو عَامًا لَتَحَصَّلَتْ لهُ مِنْ ذلِكَ العِلْمِ مَسَائِلُ مُحَقَّقًة، ولا يحصُلُ لهُ فِي هذَا القَدْرِ مِنَ التَعْلُومِ شهرًا أو عَامًا لَتَحَصَّلَتْ إلهِ البلاغَةِ فِي عصر القرطَاجَتِي، ولا غُولُ المُؤلِلةِ "2، وهو مَا يَعْكِسُ التطوُّرَ الكِبِيرَ الذِي وَصَلَتْ إليهِ البلاغَةُ فِي عصرِ القرطَاجَتِي، ولا غُرُقً اللهَ المُلَاعَةُ فِي عصرِ القرطَاجَتِي، ولا غُرُقً المُؤلِلة عَمَدَ إلى وصُفِهَا بـ " العلمِ الكُلِي " .

ويصِفُ العُمرِيُّ البلاغةَ عندَ القرطَاجَنِي بـ " العلمِ الكُلِّي " وهذِهِ العِبارةُ هيَ " لحازِم القرطاجني، تفسِّرُ ما اِنتَهَى إليهِ مشرُوعُ السَّكاكِي وهوَ يُحاوِلُ رَسْمَ حُدُودِ علمِ الأدبِ، فإذَا كانَ السَّكاكِي تفسِّرُ ما اِنتَهَى إليهِ مشرُوعُ السَّكاكِي وهوَ يُحاوِلُ رَسْمَ حُدُودِ علمِ الأدبِ، فإذَا كانَ السَّكاكِي قَصَدَ تكمِيلُ ( أو تَتْمِيمِ ) النحوِ والتَّصرِيفِ بعلمِ المعانِي، فَحَدَثَ أَنْ كَانَ النَّحوُ والصَّرفُ مجرَّدَ تَهِيدٍ وأدواتٍ أوليّةٍ لعلمِ المعانِي، فإنَّ حازمَ القرطاجَيِّي صرَّحَ بِوُضُوحٍ بِأَنَّ البلاغَةَ هيَ العلمُ الكُلِّيُ للمُوعَاتِ المسمُوعَاتِ والمَهْهُومَاتِ " ومعرِفَةُ طُرُقِ التَّناسُبِ فِي المسمُوعَاتِ المسمُوعَاتِ والمُهْومَاتِ " ومعرِفَةُ طُرُقِ التَناسُبِ فِي المسمُوعَاتِ والمُهُومَاتِ " ومعرِفَةُ طُرُقِ التَّناسُبِ في المسمُوعَاتِ اللهُهُومَاتِ لا يُوصَلُ إليْهَا بِشيْءٍ مِنْ عُلُومِ اللِّسانِ، إلَّا بالعلمِ الكُلِّي في ذلك، وهُوَ علمُ البلاغَةِ الذِي تنْدَرِجُ تحتَ تفاصِيلِ كُلِيَّاتِهِ ضُرُوبُ التَّنَاسُبِ والوَضْعِ، فيُعرَفُ حالُ مَا حَفِيَتْ بِهِ طُرُقُ الذِي تنْدَرِجُ تحتَ تفاصِيلِ كُلِيَّاتِهِ ضُرُوبُ التَّنَاسُبِ والوَضْعِ، فيُعرَفُ حالُ مَا حَفِيَتْ بِهِ طُرُقُ الذِي تنْدَرِجُ تحتَ تفاصِيلِ كُلِيَّاتِهِ ضُرُوبُ التَّنَاسُبِ والوَضْعِ، فيُعرَفُ حالُ مَا حَفِيَتْ بِهِ طُرُقُ

<sup>1</sup> مجًّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 487.

<sup>2</sup> حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص: 78.

أخرَّد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 56.

الاعتباراتِ مِنْ ذلك، بحَالِ مَا وَضَحَتْ فيهِ طُرُقُ الاعتبارِ، وتُوجَدُ طُرُقُهُمْ فِي جَمِيعِ ذلِكَ تَتَرَامَى إِلَى جِهة واحدة مِنِ اعتِمادِ مَا يُلائِمُ، واجْتِنَابِ مَا يُنَافِرُ" ، مِنْ هُنَا نَقُولُ بِأَنَّ بَلَاغَةَ القرْطَاجَتِي يَقُوم على مفاهيمَ أساسُها هي: النَّظمُ، والأسلُوبُ، والتناسُبُ .

5- عرضُ خطّةِ المنهاجِ (منهاجُ البلغاءِ): بالرَّغم مِنْ أَنَّ علَمَ البلاغةِ عندَ القرطَاجَةِي يتمثَّلُ أَسَاسًا فِي صِناعتِي الشعرِ والخطابَةِ، إلا أَنَّ إهتِمامَ حازِمِ إنْصَبَّ علَى الشعرِ وَحْدَهُ، والشعرُ عندَهُ" كلامٌ مُخَيَّلٌ موزُونٌ، مختَصُّ في لِسانِ العربِ بزيادَةِ التَّقْفِيَةِ إلى ذلك، والْتِمَامِهِ مِنْ مُقَدِّمَاتٍ مخيَّلةٍ، صادِقةٍ كأنتُ أو كاذبَةٍ، لا يُشتَرَطُ فيهَا بما هِي شِعرُ غيرُ التَّخييلِ، والتَّخييلُ في الشعرِ يَقَعُ مِنْ أَربَعةِ كانتُ أو كاذبَةٍ، لا يُشتَرَطُ فيهَا بما هِي شِعرُ غيرُ التَّخييلِ، والتَّخييلُ في الشعرِ يَقعُ مِنْ أَربَعةِ أَخُاءٍ: مِنْ جهةِ المعنى، ومِنْ جهةِ الأُسلُوبِ، ومِنْ جهةِ اللَّفظِ، ومِنْ جهةِ النَّظْمِ والوَزْنِ" ، ويرى العمرِيُّ بأَنَّ "موضُوعَ كتابِ" منهاجِ البلغاءِ" هو بلاغَةُ الشعرِ أو الشِّعريَّةِ حسْبَ تَعْبِيرِهِ" ، وأنَّ العمرِيُّ بأَنَّ "موضُوعَ كتابِ" منهاجِ البلغاءِ" هو بلاغةُ الشعرِ أو الشِّعريَّةِ حسْبَ تَعْبِيرِهِ" ، وأنَّ العمرِيُّ بأَنَّ "موضُوعَ كتابِ" منهاجِ البلغاءِ" هو الأُسلُوبُ)، لم تتناوَلْ سِوَى صناعَةَ الشِّعرِ .

وفي هذا سَيُوقِفُنَا العُمري عندَ نُقْطَةٍ مُهِمَّةٍ، هي أَنَّ القرطاجِيِّ-في هذا النّسِ- لم يهتمَّ بِتَرْتِيبِ عناصِرِ النِيِّعِ الأَرْبَعَةِ كَمَا هُو مُنْتَظَرُّ منهُ، وقدْ كَانَ مِنَ المفرُوضِ أَنْ يَذْكُرَ اللَّفْظَ معَ المعْنَى، والنَّظْمَ مع الأُسلُوبَ، غيرَ أَنَّهُ لم يقُمْ بذلِكَ؛ ولكنَّ العُمريَّ عَلَّلَ هذا الاخْتِلَالَ أو التَّبَايُنَ بقولِهِ: " لقدْ كَانَ عليْنَا أَنْ نَنْتَظِرَ حتَّى الصَّفْحَة الثَّالثَة والسِتِينَ بعدَ الثَّلاَثَمِيَةِ مِنَ المنهَاجِ، أَيْ آخِرَ الكِتابِ، لكي يُبَيِّنَ لنَا حَازِمُ، عرَضًا، العلاقة الخاصَّة بينَ اللَّفظِ والتَّظْمِ مِنْ جِهَةٍ، وبينَ المعنى والأُسْلُوبِ مِنْ لكي يُبَيِّنَ لنَا حَازِمُ، عرَضًا، العلاقة الخاصَّة بينَ اللَّفظِ والتَّظْمِ مِنْ جِهَةٍ، وبينَ المعنى والأُسْلُوبِ مِنْ جِهَةٍ ثَانِيَةٍ، أَي كُونُ الثَّانِي مِنْ كُلٍّ منْهُمَا المِتِدَادًا للْأَوَّلِ" للْمَاسِدِ، وَكانتُ لِتِلكَ المعانِي جِهَاتُ فيهَا الشِّعرِيَّةُ يُوقَعُ فِي واحدٍ منهَا الجُملَة الكبِيرَةَ مِنَ المُعانِي والمقاصِدِ، وكانتُ لِتِلكَ المعانِي جِهَاتُ فيهَا الشِّعرِيَّةُ يُوقَعُ فِي واحدٍ منهَا الجُملَة الكبِيرَةَ مِنَ المُعانِي والمقاصِدِ، وكانتْ لِتِلكَ المعانِي جِهَاتُ فيهَا تُوجَدُ ومَسَائِلُ منهَا تُقْتَنَى، كَجِهَةِ وَصْفِ الحُبُوبِ، وجِهةِ وصْفِ الخَيَالِ، وجِهةِ وَصْفِ الطُّولِ، وجِهةِ وَصْفِ النَّوى، وما جَرَى خَرَى ذلِكَ في غرض النَّسِيب، وكانتْ تَحْصُلُ لِلنَّفْسِ وجِهةِ وَصْفِ النَّوى، وما جَرَى خَرَى ذلِكَ في غرض النَّسِيب، وكانتْ تَحْصُلُ لِلنَّفْسِ

<sup>. 202 :</sup> ص : الأدباء، ص  $^{1}$  حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص

<sup>2</sup> نفسه، ص : 79 .

أيد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 487.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>نفسه، ص : 488 .

بالاسْتِمْرَارِ على تلكَ الجِهَاتِ والنَّقْلَةِ مِنْ بعضِهَا إلى بَعْضٍ، وبكيفيَّةِ الاطِّرَادِ فِي المعانِي صورةً وهيئةُ تُسَمَّى الأُسلُوبُ إِلَى المعَانِي نِسْبَةُ النَّطْمِ إِلَى الألفَاظِ" أَ.

هذا ويرَى العُمرِيُّ أَنَّ تَقْدِيمَ حَازِمِ للمَعْنَى علَى الأُسْلُوب، ولِلَّفْظِ على النَّظْمِ هو أَمْرٌ منْطِقِيُّ، ينظلِقُ مِنْ تقدِيمِ الجملَةِ على النَّصِ، فالجملَةُ هِيَ الأساسُ الذِي يُبْنَى عليهِ النَّصُّ، ولذَا يقولُ: " إِنَّ مِنهاجُ البُلغَاءِ مبْنِيُّ على تَصَوُّرِ مستويَيْنِ: مستوَى الجُمْلَةِ، ويُعَالِجُهُ مَبْحَثَا اللَّفْظِ والمعْنَى، ومُسْتَوَى الجُمْلَةِ، ويُعَالِجُهُ مَبْحَثَا اللَّفْظِ والمعْنَى، ومُستوى البُمْلَةِ، ويُعَالِجُهُ مَبْحَثَ النظمِ والأُسْلُوبِ، هذا في نَظرِنَا هو المنطِقُ الذي حَذَا بحازِمِ إلى هذَا التَّقسِيمِ".

4- نقدُ العمريِّ خطَّةِ المنهَاجِ: يقُولُ العُمريُّ: " تبدُو لنَا الخُطَّةُ التي اِعْتَمَدَهَا حازمُ لتحقِيقِ مُرَاهَنَتِهِ فِي الانتِقالِ مِنَ الجُمْلَةِ إلى النَصِ غيرَ مضمُونَةِ العوَاقِبِ مِنْ عِدَّةِ جوانِبَ منهَا: التَّفرِيقُ بين اللَّفظِ والمعنَى، والتَفرِيقُ بين النَّظمِ والأُسلُوبِ، والتَّفرِيقُ بين الجُمَلِيِّ والنّصِيِّ، إضافةً إلى تَدَاحُلِ مَنَاهِجِ الكتابِ"3.

أ- التفريقُ بينَ اللَّفْظِ والمعني: إِنَّ تقسِيمَ المستَوَى الأُوَّلِ، مُستَوَى الجُمْلَةِ، إلى لفظٍ ومعنى، جَديرٌ بأنْ يُوقِعَهُ فِي الحَرَجِ نَفْسِهِ الذِي وَقَعَ فيهِ كُلُّ مِنَ الجرجانِيِّ وابْنِ سنانٍ الخَفَّاجِيِّ، فالمعنى الشِّعرِي يَصيرُ فِي نَفايةِ المطافِ إلى جَسُّدٍ لفظيٍّ سَمَّاهُ الجرجانِيُّ، بعدَ عَناءٍ شَدِيدٍ، " صُورَةُ المعنى " وهذا عندَهُ هو التَّأُويلُ الممْكِنُ لِفَهْم حَدِيثِ القُدمَاءِ عنْ مُلاَءَمَةِ اللَّفظِ لموْقِعهِ وتمكُّنِ القافِيَةِ مِنْ مَوْقِعِهَا عندَهُ هو التَّأُويلُ الممْكِنُ لِفَهْم حَدِيثِ القُدمَاءِ عنْ مُلاَءَمَةِ اللَّفظِ لموْقِعهِ وتمكُّنِ القافِيَةِ مِنْ مَوْقِعِهَا عندَهُ هو التَّأُويلُ الممْكِنُ لِفَهْم حَدِيثِ القُدمَاءِ عنْ مُلاَءَمَةِ اللَّفظِ لموْقِعهِ وتمكُّنِ القافِيَةِ مِنْ مَوْقِعِهَا ... الخ، فالكلْبُ الجبَأْن، وكثرةُ الرَّمَادِ، صُورَةٌ ملمُوسَةٌ بُحَسِّدُ معنَى إجْتِمَاعِيًّا هُو الكَرْمُ، أو هُمَا معنيانِ أُوَّلِيَانِ يُستعمَلَانِ مِجازًا ومَعْبَرًا للوُصُولِ إلى المعنى الثَّانِي الحقِيقِيِّ" .

ب- التفريقُ بين النّظم والأُسلُوبِ: يرى العُمرِيُّ أنَّ وجودَ " التَّدَاحُلِ رَاجِعٌ إلى أَنَّ الحديثَ عَنِ " النظم"، أخذَ فِي البِدايَةِ صِيغَةَ المَدْحَلِ البلاغِيِّ العَامِّ، البلاغَةُ هيَ النَّظْمُ، قال (أي حازم): [ النظم صناعَةُ آلتُهَا الطَّبْعُ"، " ومَرَدُّ الطَّبْعِ إلى فَهْمِ أسرارِ الكلَام، البصِيرَةِ بالمذاهِبِ والأغراضِ"،

<sup>.</sup>  $327: _{0}$  حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص

<sup>2</sup> مُحِدً العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 489.

<sup>3</sup> نفسه، ص: 489، 490 . 490

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص : 490 .

وذلِكَ إِنَّمَا يكونُ " بِقُوًى فكريَّةً واِهتِداءَاتٍ خاطرِيَّةً "، وقد عَدَّدَ عَشْرًا مِنْ تلكَ القُوَى، منها: القوَّةُ على على التشبيهِ، والقوَّةُ على تَصوُّرِ صُورةِ القصيدةِ، والقوَّةُ على عَلَى التشبيهِ، والقوَّةُ على مُلاحَظةِ التَّنَاسُبِ بين المعانِي ... لقدْ أَفْلَتَ " النَّظْمُ " مِنْ بَيْنِ يَدَي كَيُّلِ المعانِي، والقوةُ على مُلاحَظةِ التَّنَاسُبِ بين المعانِي ... لقدْ أَفْلَتَ " النَّظْمُ " مِنْ بَيْنِ يَدَي المؤلِّفِ باعتِبَارِهِ اِمتِدَادًا لِلَّفْظِ( أو العبارَةِ)، كما هو الأَمْرُ فِي أصلِ المشرُوع، وحلَّ مَلَّهُ النظمُ باعتبَارِهِ كَفَاءَةً فِي إِنْتَاجِ القصِيدَةِ، اِبْتِدَاءً مِنَ التشبيهاتِ وَ وُصُولًا إلى تَخَيُّلِ الهيْكُلِ العَامِّ وانتِهَاءَ إلى المقدرةِ النَّقدِيَّةِ التَّمييزِيَّةِ، والقوَّةُ المائِزةُ حُسْنُ الكلام مِنْ قبيحِهِ، بالنَّظرِ إلى نَفْسِ الكلام وبالنِسبةِ إلى المُوضِعِ الموقِع فيه الكلامُ "، وهنا يمتدُّ الحديثُ بالمؤلّفِ فيجعَلُ هذو القوَّةَ المائِزةَ تتَجَاوَزُ مُستوى النَّظمِ الذي يُهنِ مَن على كُلِّ الأقسامِ الأخرى: فالمائِزُ الشَّامِ الذي يُهنِ مَنْ على كُلِّ الأقسامِ الأخرى: فالمائِزُ المُدي عُمْ الكلامَ " مِنْ جهةِ لَفْظٍ أو معنًى أو نِظامٍ أو أُسلُوبٍ ] أ.

4-ج- التفريقُ بين الجُمَلِيّ والنّصِي: ومِنَ النُّقودِ أيضًا التي وَجَّهَهَا العُمَرِيُّ لِخُطَّةِ المنهاجِ، " تَدَاخُلُ الجملِي والنَّصِي، وهو ما أدَّى إلى " تِكْرارِ كثِيرٍ مِنَ القضايا والموضُوعاتِ مِثَلَ قَضِيَّةِ علاقةِ المُعَايِي بالأغراضِ التي أُثِرَتْ فِي الحدِيثِ عَنِ المعنَى مِنْ حَيْثُ تَوَلُّدُ الأغراضِ، ثُمُّ نُوقِشَتْ فِي بَابِ الأُسلُوبِ مِنْ حَيْثُ أَصُوهُمَا وَبَوَاعِثُهَا، والأَمْرَانِ مُلْتَبِسَانِ مُتَلَاصِقانِ، لا يمكِنُ الحدِيثُ عنْهُمَا الْأُسلُوبِ مِنْ حَيْثُ أَصُوهُمَا وَبَوَاعِثُهَا، والأَمْرَانِ مُلْتَبِسَانِ مُتَلَاصِقانِ، لا يمكِنُ الحدِيثُ عنْهُمَا مُنْفَصِلَيْن "2.

وَخُنُ نَرَى أَنَّ التَّدَاحُلَ رَاجِعٌ إِلَى مَا أَشَارَ إِلِيهِ العُمرِي مِنْ قَبْلُ فِي كَوْنِ الجَملةِ أَسَاسِ النَّصِ، وَمِنَ المنطِقِيّ أَكَّا يُطبَّقُ عَلَيْهَا، يُطبَّقُ على النَّصِ أَيْضًا، وهوَ مَا نَوَّهَ به العُمرِيُّ فِي قولِهِ: " تكرَارُ القضَايَا والموضُوعَاتِ"، ومِنْ جِهةٍ نَجِدُ أَنَّ العُمريُّ قَدْ وَجَدَ حَلَّا لهاتِهِ المشكِلَةِ، باعتِبَارِهِ أَنَّ حَازِمًا رُبَّمًا " حَاوَلَ إِنشَاءَ بَلَاغَةٍ للبلاغَاتِ التِي سَبَقَتْ" بلاغةَ اللَّفظِ، وبلاغةَ المعنى، وما تَرَكَّبَ مِنْهُمَا )، وقد أَحَسَّ بأَنَّ البلاغاتِ السَّابِقَةِ مُجَرَّدَ مَدَاخِلَ تُوصِلُ إِلَى مَرْكَزٍ واحِدٍ، ولكنَّ عملَهُ بَدَا مُشَوَّشًا بسبَبِ عَدمِ تقدِيم تصوُّرٍ واضِحٍ ومُتَّسِعٍ يدمِجُ هذهِ البلاغاتِ في بَعضِهَا "3، وهذا في رأيي – وإنْ بسبَبِ عَدم تقدِيم تصوُّرٍ واضِحٍ ومُتَّسِعٍ يدمِجُ هذهِ البلاغاتِ في بَعضِهَا "3، وهذا في رأيي – وإنْ كانَ يَنْتَقِلُ مِنَ النَّقُدِ إِلَى المدحِ – سَبَبُ آخَرُ لاعتبَارِ بلاغَةِ القرطَاجَتِيّ " العلمَ الكُلِّيَّ" لأنهُ كانَ

أيد العمري، البلاغة العبية أصولها وامتداداتها، ص: 491، 492.

<sup>. 493 :</sup> ص <sup>2</sup>

<sup>3</sup> نفسه، ص: 493 .

سَبَّاقًا فِي الإشارَةِ إلى بلاغةٍ واحدةٍ تدمِجُ بلاغاتٍ خاصَّةٍ، قَبْل جِيرَارْ جِينِيتْ (GENETTE (GENETTE) الذي أَشَارَ إليهِ العمرِيُّ فِي حدِيثِهِ عَنْ طبِيعةِ تَأْرِيخِهِ للبَلَاغَةِ العربيَّةِ بقولِهِ: " وهوَ تارِيخُ يَشْهَدُ بِوُجودِ بلاغَاتٍ خاصَّةٍ، بِقَدْرِ ما يُؤكِّدُ النَّزُوعَ الدَّائِمَ إلى بَلوَرَةِ بلاغةٍ عامَّةٍ لِكُلِّ تارِيخُ يَشْهَدُ بِوُجودِ بلاغَاتٍ خاصَّةٍ، بِقَدْرِ ما يُؤكِّدُ النَّزُوعَ الدَّائِمَ إلى بَلوَرَةِ بلاغةٍ عامَّةٍ لِكُلِّ الخطابِ الاحتِمَالِيِّ التَّخييلِي والتَّدَاوُلِي، كما يُبيِّنُ كيفَ تَتَدَاحَلُ النَهْضَاتُ العلميَّةُ فِي الحِوارِ اللّسانِي والمنطقِي حَاصَّةً، مِنْ أجلِ هَيْمَنةَ بَلاغَاتٍ جزئيَّةٍ يَدَّعِي التَّعمِيمَ، مما دَعاهُ جِيرارْ جِينِيتْ البلاغَاتُ المعمَّمَةُ: بلاغةُ الشعرِ وبلاغةُ الحِجاجِ، وهي في نظرِنَا – يقولُ العمرِيُّ – بلاغاتُ فرعيّةُ البلاغَةُ العامَّةُ".

إذنْ، فالقرطاجنِي اِستَطاعَ أَنْ يكتَشِفَ وُجودَ بلاغَةٍ تستَوْعِبُ مجموعةً مِنَ البلاغَاتِ، لكنَّهُ لم يستطِعْ أَنْ يُسَمِّيَهَا .

5- تداخُلُ مناهِج الكتابِ: إِنَّ تَفْرِيعَ القسمِ الواحِدِ إلى أَربَعَةِ مناهِجَ تَقْسِيمٌ مُفْتَعَلُّ غيرُ مُقْنِعٍ، عَكُنُ مُعايَنَةُ ذلِك بالمقارَنَةِ فقد أَدَّى إلى تَقْسِيمِ المادَّةِ الواحِدةِ مِنَ البابِ الواحِدِ تقسِيمًا غيرَ مُقْنِعٍ، يمكنُ مُعايَنَةُ ذلِك بالمقارَنَةِ بين المنْهَجيْنِ الثالثِ والرابعِ مِنَ البابِ الثَّالثِ، فالمنْهَجَانِ يُعالِجَانِ تَرتِيبَ أَجزَاءِ القولِ فِي القَصيدَةِ": 2 القولِ عَن البابِ الثَّالثِ، فالمنْهَجانِ يُعالِجَانِ تَرتِيبَ أَجزَاءِ القولِ فِي القَصيدَةِ": 2

|           | المنهج الثالث                      | المنهج الرابع                               |
|-----------|------------------------------------|---------------------------------------------|
| العنوان ا | "تقدير الفصول وترتيبها و وصل بعضها | "إحكام مباني القصائد وتحسين هيئاتها " (303) |
| !         | ببعض"(ص287)                        |                                             |
|           |                                    |                                             |
| المحتوى أ | أ- الاعتناء بالمقدمات (ص297)       | الإبداع في الاستهلال (ص309)                 |
|           | الاعتناء بآخر الفصول (ص300)        | التخلصات (ص314)                             |
|           | قانون ترتيب الفصول (ص288)          | (ترتيب تيمات الأغراض)                       |
|           |                                    |                                             |

أُ مُحَّد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 06.

<sup>2</sup> مجًّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 494، 494.

| ب) التقصير والتطويل والتوسط (ص303) | ب- الكم: الموفي والمقصر (ص292) | المحتوى |
|------------------------------------|--------------------------------|---------|
| المقطعون والمقصدون (ص323)          |                                |         |
|                                    |                                |         |

يُوضِحُ العمرِيُّ مِنْ خلالِ هذا الجَدوَلِ مَدَى التَّداحُلِ الكَبِيرِ بِينَ مَنَاهِجِ الكتابِ كتابُ مِنهاجِ البلغاءِ"، حيثُ يتَجَلَّى لِلْعَيَانِ، منذُ الوهْلَةِ الأُولَى، ذلِكَ التَّشابُهُ الشَّديدُ بينَ العِبارَاتِ سَوَاءٌ فِي البلغاءِ"، حيثُ يتَجَلَّى لِلْعَيَانِ، منذُ الوهْلَةِ الأُولَى، ذلِكَ التَّشابُهُ الشَّديدُ بينَ العِبارَاتِ سَوَاءٌ فِي البلغاءِ"، و" المقدِّمَاتُ هي نَفْسُهَا " العنوانِ أَوْ فِي المُحتَوَى، فا الفُصُولُ " هي نَفْسُهَا " مبانِي القصائِدِ"، و" المقدِّمَاتُ " هي نَفْسُهَا " الاستهلَلُل"، و" التَّخلُّصُ أو حُسْنُ التَّخلُّصِ " هو نَفْسُهُ " الاعتناءُ بآخرِ الفصل ِ " ... الح .

وإضافةً إلى هذا، أشارَ العُمريُّ إلى ذلِكَ الخَلْطِ فِي وَضْعِ عَنَاوِينِ الكِتابِ، أو التَّوسُّعِ المفرطِ فِي تَسمِيةِ العنوانِ الواحِدِ، " إذْ نَجِدُ أَنَّ عنوانَ المَعْلَمِ الواحِدِ، أو المنْهَجِ، يَستغرِقُ ثلاثةَ سُطورٍ أحيَانًا، كما هُوَ الحالُ فِي عنوانِ المنهجِ الثَّالثِ مِنَ البابِ الثانِي، ونَصُّهُ: ( المنهجُ الثَّالثُ، فِي الإبانَةِ عمَّا بِهِ تَتَقَوَّمُ صِنْعَتَا الشِّعرِ والخَطابَةِ مِنَ التَّخييلِ والإقناعِ، والتَّعرِيفِ بأنحَاءِ النَّظرِ فِي كِلْتَا الصَّنْعَتيْنِ، مِنْ جَهَةِ مَا بِه تَقَوَّمَتْ، ومَا بِه تُعْتَبَرُ أحوَالُ المعانِي فِي جِميعِ ذلِكَ، مِنْ حَيثُ تَكُونُ مُلائِمةً للنُّفوسِ جَهَةِ مَا بِه تَقَوَّمَتْ، ومَا بِه تُعْتَبَرُ أحوَالُ المعانِي فِي جِميعِ ذلِكَ، مِنْ حَيثُ تَكُونُ مُلائِمةً للنُّفوسِ أَوْ مُنافِرَةً لِمَا)" أَنْ الشَّورَةُ لَمَا)" أَنْ مُنافِرَةً لَمَا)" أَنْ مُنافِرَةً لَمَا)" أَنْ مَنْ المَّالِي المُنافِرَةُ لَمَا)" أَنْ مُنافِرَةً لَمَالُ المُعالِي المُنافِرَةُ لَمَا) أَنْ مَا الْمُعْلِقِيقِ الْمُنْفِرِ المُنافِرَةُ لَمْ السَّافِرَةُ لَمْ اللَّهُ المُنْ المُنْفِرِيقِ الْمِنْ الْعَلْمِيقِ الْمُنْفِرِيقِ الْمُنْفِرَةُ لَمُنْ الْمُنْفِرِيقِ الْمُنْفِرَةِ لَمْ الللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ الْمُنْفِرِيقِ الْمُنْفِرَةُ اللَّهُ الْمُنْفِرَةُ لَمْ الْمُنْفِرِيقُ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرَةِ اللَّهُ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرِيقُ الْمُنْفِرَةُ اللْمُنْفُرُولُ المُعْلَقِيقِ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرِيقِ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِيقِ الْمُعْلِيقِ الْمُعْلِقِيقِ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرِيقِ اللْمُنْفِرِيقِ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِرَةُ الْمُنْفِيقِ الْمُنْفِيقِ الْمُنْفِيقِ الْمُنْفِيقِ الْمُنْفُرُونُ الْمُنْفِقُ اللْمُنْفِيقُ الْمُنْفِقُ الْمُنْفِقُ الْمُنْفِيقُ الْمُنْفِيقُ الْمُنْفِيقُ الْمُنْفِيقُ الْمُنْفِيقِ الْمُنْفِيقِ الْمُنْفِيقُ الْمُنْفِقُ الْمُنْفُولِ الْمُنْفِيقُ الْمُنْفُلِقُ الْمُنْفُولُ اللْمُنْفِقُ الْمُنْفُلِلْمُ الْمُنْفِقُ الْمُنْفِيقُ الْمُنْفِيقُولُ الْمُنْفُولُ الْمُنْفِيقُولُ الْمُنْفِيقُولُ الْمُنْفِقُ الْمُنْفُولُ الْمُنْف

6- الرؤيةُ الشّعريّةُ عندَ حَازِمٍ: لقدِ اهتمّ حَازِمُ بالشّعرِ اهتمَامًا كبِيرًا، ما جعَلَهُ يَقِفُ مُطَوّلًا عند مسألةِ الصّدقِ والكذبِ فِي الشّعرِ، خاصّةً وأهّا مَسألَةٌ جِدُّ حَسَّاسَةٍ، فنحنُ لا نَجِدُ الشعرَ عند العُصاةِ مِنَ النَّاسِ فقط، وَإِنما نَجِدُهُ لَدى العُلمَاءِ والمتدّيّنِينَ أيضًا، وليسَ قَوْلُمُمْ: "أعذَبُ الشّعرِ العُصاةِ مِنَ النَّاسِ فقط، وَإِنما كَانَ قَدْ طَرَحَهَا أَكْذَبُهُ " بالذي يُقلِّلُ مِنْ قِيمَتِهِ، وعلَى أيّ حالٍ فالمسألَةُ ليْسَتْ بالجدِيدَةِ، وإنما كانَ قَدْ طَرَحَهَا الجُرجَانِيُّ مِنْ قَبَلُ، حيثُ يقُولُ: " وكذلِكَ قولُ مَنْ قَالَ: " حَيْرُ الشّعرِ أَكْذَبُهُ "، فهذَا مُرَادُهُ أَنَّ الشّعرِ لَا يُكتَسَبُ مِنْ حيثُ هو شِعْرٌ فضْلًا، ونقصًا، وإنجِطَاطًا، وإرْتقاعًا، بأنْ ينْحَلَ الوضيعُ مِنَ السّعرَ لَا يُكتَسَبُ مِنْ حيثُ هو شِعْرٌ فضْلًا، ونقصًا وإنجِطَاطًا، وأرْتقاعًا، بأنْ ينْحَلَ الوضيعُ مِنَ السّعرِ أَصْدَقَهُ كما قال الشاعر 2: خيرُ الشعر أَصْدَقَهُ كما قال الشاعر 2:

البيت لحسان بن ثابت الأنصاري، ينظر: ديوان حسان بن ثابت، تع: الأستاذ عبد أ. مهنا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية 1414ه/1994م، ص: 173.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نُحِّد العمري، البلاغة العبية أصولها وامتداداتها، ص: 494 .

وَإِنَّ أَحْسَنَ بَيْتٍ أَنْتَ قَائِلُهُ بَيْتُ يُقَالُ - إِذَا أَنْشَدْتَهُ - : صَدَقًا .

فقد يَجُوزُ أَنْ يُرادَ به أَنَّ خيرَ الشِّعرِ مَا دَلَّ عَلَى حِكْمَةٍ يَقْبَلُهَا العَقْلُ، وأَدَبٍ يَجِبُ بِهِ الفَضْلُ، والأَوَّلُ أَوْلَى لأَنَّهُمَا قَولانِ يَتَعَارَضَانِ فِي اِحْتَيَارِ نَوْعَيِ الشِّعرِ، فَمَنْ قالَ حَيرُهُ أَصْدَقُهُ، كَانَ تَرَكَ الإِغْرَاقَ، والمُبَالَغَة، والتَّجُوزُ، إلى التَّحقِيقِ، والتَّصْحِيحِ، ومَنْ قالَ: أَكْذَبُهُ، ذَهَبَ إلى أَنَّ الصَّنْعَة الإِغْرَاقَ، والمُبَالَغَة، والتَّجُوزُ، إلى التَّحقِيقِ، والتَّصْحِيحِ، ومَنْ قالَ: أَكْذَبُهُ، ذَهَبَ إلى أَنَّ الصَّنْعَة إلى أَنْ يُبدِعَ ويزِيدَ" أَلَمَا يَمُدُّ بَاعَهَا، ويَنْشُرُ شُعَاعَهَا، ويَتَسِعُ مَيْدَانُهَا، وهناكَ يَجِدُ الشَّاعرُ سَبِيلًا إلى أَنْ يُبدِعَ ويزِيدَ" أَل

وقدْ عالَجَ حَازِمُ الأمرَ مِنْ زاويتَيْنِ إثْنتيْنِ - اجتهَدْنَا في تَسْمِيتهِمَا - هما:

أ- عدمُ صلاحِيَةِ المُقُولَةِ علَى الدَّوامِ: وهوَ مَا ذَهَبَ إليهِ صَاحبِ كتابِ العُمْدَةِ، في قولِهِ: " وَمِنْ فضائِلِ الشعْرِ أَنَّ الكَذِبَ الذِي أَجْمَعَ الناسُ علَى قُبْحِهِ حَسَنُ فيهِ، وحَسْبُكَ مَا حَسَّنَ الكَذِبَ وَاغْتُفِرَ لَهُ قُبْحُهُ "2.

ب- تبريرُ دعْوَى الكذبِ فِي الشّعرِ -إنْ وُجدَتْ-: وإنما سَاغَ فِي الشعرِ وُقُوعَ الكَذِبِ فِي المُمْكِنَاتِ ولم يسعْ فِي المستَحِيلاتِ، لِأَنَّ الأَمْرَ إِذَا كَانَ مُمْكِنَا سَكَنَتْ إليهِ النَّفْسُ، وَجَازَ تَمْوِيهُهُ عليْهَا، والمحالُ تَنْفُرُ مِنْهُ النَّفْسُ ولا تَقْبَلُهُ البَتَّةَ، فكانَ مُناقِضًا لغرَضِ الشِّعرِ، إِذِ المقصُودُ بالشِّعرِ الاحتِيَالِ فِي تحريكِ النَّفسِ لمقتضى الكَلامِ لِإيقَاعِهِ منهَا بِمَحَلِّ القُبُولِ بما فيهِ مِنْ حُسْنِ المحَاكَاةِ والهُيئَةِ بَلْ وَمِنَ الصِّدقِ والشُّهرَةِ فِي كثيرٍ مِنَ المواضِعِ" .

ويرَى العُمرِيُّ أَنَّ حَازِمًا سَعى فِي هذَا الإطارِ إلى " تَرتِيبِ الأغراضِ والأقاوِيلِ الشِّعريَّةِ حَسْبَ الحُسُولِ والاختِلَافِ، تمهِيدًا لِتَرْتِيبِهَا فِي سُلَّمِ الحُسْنِ إلى مُسْتَحْسَنَةٍ وَلا مُسْتَصَاغَةٍ (-)" .

<sup>. 237</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرارا البلاغة في علم البيان، ص $^{1}$  36، 236 عبد القاهر الجرجاني، أسرارا البلاغة في علم البيان، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن رشيق القيرواني، العمدة في صناعة الشعر ونقده، الجزء الأول، تح : السيد مُحَّد بدر الدين الشعباني الحلبي، مطبعة السعادة، مصر، الطبعة الأولى 1225هـ/1907م، ص : 06 .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص: 265.

<sup>4</sup> مُحِد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 496.

وبهذا يكونُ العُمرِيُّ قَد شَرَحَ لَنَا عَمَلَ القَرطاجَتِي مع الأغرَاضِ والأقاوِيلِ الشِّعريّةِ، حسْب الصِّدقِ أو الكذِب، تمهِيدًا لترتيبِها فِي سُلَّم الحُسْنِ، وقدْ قَابَلَ كلِمَةَ " الصّدق " به "الحُصول"، أي أنَّ حُصُولَ الشَّيْءِ الذي أشَارَ إليهِ الشَّاعِرُ، وقدْ حَصَلَ فعْلًا، والشاعِرُ صادِقٌ فِي نَقْلِهِ الخَبَرَ، وأمَّا كلمةُ "الكذب" فقد قابَلَهَا به الاختلافِ"، إشارَةً إلى الاختِلافِ فِي إِمْكانِيَّةِ حُصُولِ ذلِكَ الأَمْرِ أو عَدَم حُصُولِهِ، ولَعَلَّ تَوْظِيفَهُ لكلِمَةِ " الاختلافِ " رَاجِعٌ إلى نُزُوعِهِ نحو تَبرِيرِ دَعْوَى الكذبِ فِي الشِّعرِ التي أَشَرْنَا إلَيْهَا .

هذا وإِنَّ النَّتِيجَةَ التِي تَوَصَّلْنَا إليها مِنْ خِلالِ رُؤْيَةِ القرطَاجَنِيّ الشِّعرِيَّةِ، تتجَلَّى فِي كُوْنِ الأقوَالِ الشِّعرِيَةِ علَى ثَلَاثَةِ أَنْواَعٍ هِيَ: 1- المُسْتَحْسَنُ: وهُوَ الممْكِنُ سَوَاءٌ كَانَ صِدْقًا أَوْ كَذِبًا، 2- المُسْتَصَاغُ: وهوَ المُسْتَصَاغُ: وهو الممتنعُ سواءٌ مَا كَان صِدْقًا أَو كَذِبًا، 3- لَا مُسْتَحْسَنُ ولا مُسْتَصَاغُ: وهو المستَحِيلُ.

يقولُ العُمرِيُّ: " فالمستَحْسَنُ هو الاقتصادِيِّ والممْكِنِ سَوَاءٌ كَانَ حَاصِلَيْنِ أَوْ مُخْتَلِفَيْنِ، والمستَصَاغُ مِنَ المعايِي هو الممتَنعُ سواءٌ كانَ حَاصِلًا أو مختَلِفًا، وغيرُهُمَا المقصِّرُ والمستَحِيلُ، فهناكَ إِذَنْ طَرَفَانِ مَرْفُوضَانِ وَوَسَطٌ مَقْبُولٌ: مُسْتَحْسَنُ ومُسْتَصَاغُ، فالشِّعْرُ مَوْجُودٌ إِذَنْ فِي مِنْطَقَةِ وَسَطٍ بِذَنْ طَرَفَانِ مَرْفُوضَانِ وَوَسَطٌ مَقْبُولٌ: مُسْتَحْسَنُ ومُسْتَصَاغُ، فالشِّعْرُ مَوْجُودٌ إِذَنْ فِي مِنْطَقَةِ وَسَطٍ بِينَ التَّقْصِيرِ والاسْتِحَالَةِ، ويُستَثْنَى مِنْ هذَا التَّصْنِيفِ الخِطَابُ السَّاخِرُ الذِي يَسْتَهَدِفُ " الزِّرَايَة والإضْحَاكَ"، فالاسْتِحَالَةُ فِيه مَقْبُولَةٌ لأنَّه محمُولٌ علَى المفَارَقَةِ أَصْلًا "1.

7- تقاطُعُ الْخَطابِي والشِّعْرِي: يميِّزُ القَرْطاجَنِّي فِي تَدَاحُلِ الْخَطَابَةِ مَعَ الشِّعرِ بينَ أَمْرَيْنِ اِثْنَيْنِ هُما:

أ- العُمدةُ: وَيُسَمِّيهَا كذلِك " الأصِيلُ، والقَوَامُ "، وهي تُشيرُ إلى المكوِّنِ الأصْلِيِّ في كُلِّ نَوْعٍ، فهي تَغنِي التَّخييلَ في الجانِبِ الخَطَابِي .

ب- التَّابِعُ: ويُسَمِّيهِ كذلِك " الدَّخيلُ "، ويُشير إلى المكوِّنِ غيرِ الأصْلِيِّ ، فهوَ يَعنِي التِّخييلِ إذا وُجدَ فِي الشِّعرِ .

<sup>1</sup> مجَّد العمري، البلاغة العبية أصولها وامتداداتها، ص: 496، 497 .

عبارة غير الأصلي من اجتهاد الطالب .

وعملًا بذلك، يَشترِطُ القرْطَاجَنِي أَنْ تَكُونِ الْأَقَاوِيلُ التَّخييليَّةُ فِي الْخَطابَةِ تَابِعَةً لِلْأَقَاوِيلِ اللَّغييل، والعَكْسُ صَحِيحُ بالنِّسبَةِ للجَانِبِ الإِقْنَاعُ لَا التَّخييل، والعَكْسُ صَحِيحُ بالنِّسبَةِ للجَانِبِ الشِّعرِيّ، حيثُ يكونُ الإقنَاعُ تَابِعًا للتَّخييل، لأنَّ الأساسَ فِي الشِّعرِ التَخييلُ وليْسَ الإِقْنَاعُ، يقُولُ الشِّعرِيّ، حيثُ يكونُ الإقاويلُ المقنِعةُ، الوَاقِعَةُ فِي الشِّعرِ، تَابِعَةً لِأَقاوِيلُ مُؤكِّدةً لمعَانِيهَا، مُؤكِّدةً لمعَانِيهَا، مُنَاسِبَةً لها فِيمَا قُصِدَ مِنْهَا مِنَ الأَعْرَاضِ، أَوْ أَنْ تَكُونَ المحيَّلَةُ هِيَ العُمْدَةُ، وكذلِكَ الخَطَابَةُ ينبَغِي أَنْ تَكُونَ الأَقاوِيلُ مُقْنِعَةً مُنَاسِبَةً لها مُؤكِّدَةً لمعانِيهَا، وأَنْ تَكُونَ المُقنِعَةُ هِيَ العُمْدَةُ، وكذلِكَ الخَطَابَةُ الوَاقِعَةُ فيهَا تَابِعَةُ لأقاوِيلُ مُقْنِعَةً مُنَاسِبَةً لها مُؤكِّدَةً لمعانِيهَا، وأَنْ تَكُونَ الأَقاوِيلُ المقنِعَةُ هِيَ العُمْدَةُ، والمُعْمَدَةُ المُؤلِّعَةُ مُنَاسِبَةً لها مُؤكِّدَةً لمعانِيهَا، وأَنْ تَكُونَ المُقنِعَةُ هِيَ العُمْدَةُ هِيَ العُمَدَةُ الوَاقِعَةُ فيهَا تَابِعَةُ لأقاوِيلُ مُقْنِعَةً مُنَاسِبَةً لها مُؤكِّدَةً لمعانِيهَا، وأَنْ تَكُونَ المُقنِعَةُ هِيَ العُمْدَةُ هِيَ العُمْدَةُ المَالِعَةُ هِيَ العُمْدَةُ هِيَ العُمْدَةُ هِيَ العُمْدَةُ الْوَاقِعَةُ فيهَا تَابِعَةُ لأقاوِيلُ مُقْنِعَةً مُنَاسِبَةً لها مُؤكِّدَةً لمعانِيهَا، وأَنْ تَكُونَ المُقاوِيلُ المَقنِعَةُ هِيَ العُمْدَةُ الوَاقِعَةُ فيهَا تَابِعَةُ لأقاوِيلُ مُقافِيلًا المَقنِعَةُ هِيَ العُمْدَةُ الْمَالِيهُ الْعَالِيهِ اللهُ المُؤمِّلِةُ المُؤمِّيةُ المُؤمِّلِةُ الْمُؤمِّلُ المُؤمِّلُ المُؤمِّلُةُ المُؤمِّلُةُ المُؤمِّلُةُ المُؤمِّلُةُ المُؤمِّلُةُ المُؤمِّلِةُ المِؤمِّلِةُ المُؤمِّلِةُ المُؤمِ

ومعَ ذلِك، فَإِنَّ حَازِمَ يَرَى بِأَنَّ التَّابِعَ، وإِنْ كَانَ ضَرُورِيًّا أَحيَانًا بِالنِّسبَةِ لِلْأَصِيلِ (العُمدَة)، فإِنَّ الاسْتِكَثَارَ مِنْهُ، على حِسَابِ الأَصِيلِ، أَمْرٌ مُسْتَنْكَرٌ وغيرُ مَقْبُولٍ، وأَنَّ الإِتْيَانَ باليَسِيرِ منهُ أَفضَلُ، يقُولُ حَازِمُ : " وينْبَغِي أَلَّا يُسْتَكْثَرَ فِي كِلْتَا الصِّنَاعَتَيْنِ مِمَّا لَيْسَ أَصِيلًا فِيهَا كَالتَّحْييلِ فِي الْخَطَابَةِ، والإِقْناع فِي الشِّعْرِ، بَلْ يُؤتَى فِي كِلْتَيْهِمَا بِاليَسِيرِ مِنْ ذَلِكَ عَلَى سَبِيلِ الإِلْمَامِ"2.

هذا وقد بَيَّنَ العُمرِيُّ مَرَدَّ التَّدَاحُلِ بِينَ الشَّعرِيِّ والخَطَابِي عِندَ القَرطاجَنِي إِلَى " كَوْنِ الشِّعرِ والحَطَابَةِ يَلْتَقِيَانِ فِي الغُرضِ والمقْصَدِ، وهُو إعْمَالُ الحِيلةِ فِي إِلْقَاءِ الكَلامِ مِنَ التُّفوسِ بِمَحَلِّ القُبُولِ التَّاَثَّرَ لمَقتَضَاهُ، ولكنَّهُ يُؤَكِّدُ مع ذلِكَ، دَوْرَ الغَرَابَةِ فِي تحقِيقِ الوَظِيفَةِ الشِّعريَّةِ"3، أَيْ أَنَّ الشِّعرَ لتَتَأَثَّرَ لمقتَضَاهُ، ولكنَّهُ يُؤكِّدُ مع ذلِكَ، دَوْرَ الغَرَابَةِ فِي تحقِيقِ الوَظِيفَةِ الشِّعريَّةِ"3، أَيْ أَنَّ الشِّعرَ للشِّعرَ للسُّعِنْاءَ عَنِ الغَرَابَةِ، والاَكْتِفَاءِ بإعْمَالِ الحِيلِ فقطُّ.

وكخُلاصَةٍ لهذَا المبحَثِ نَقُولُ: إِنَّ مَا يمكِنُ اِسْتَفَادَتُهُ مِنْ دراسَةِ العُمرِيِّ لمشرُوعَيِ السَّكاكِي والقَرْطَاجَنِي مَعًا، يتّضِحُ فِي النِّقاطِ التَّاليَةِ:

1- المقصُودُ بالبَلاغَةِ المعضُودَةِ، أيْ البلاغَةُ القَائِمَةُ على عِلْمَيِ النَّحوِ والمنْطِقِ، فهي مَعضُودَةٌ بَعمَا
 2- عِلْم النَّحوِ يَتَجَسَّدَ فِي مشرُوع السَّكَاكِي، وعلمَ المنطِقِ يَتَجَسَّدُ فِي مشرُوع القرْطَاجَيِّي .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، ص: 326.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 396.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه، ص : 497 .

3- السَّكَاكِي حِين اِسْتَثْمَرَ النَّحْوَ فِي خِدْمَةِ البَلاغةِ، لم يَكُنْ مُكْتَفِيًا بدراسةِ النَّحوِ وَحْدَهُ، وإنَّمَا بأبعدَ مِنْ ذلِكَ، بدراسةِ عِلْمِ الأَدَبِ كَكُلِّ .

4- اِسْتَفَادَ القَرطَاجَنِي كَثِيرًا مِنِ اِطِّلاعِهِ علَى المنطِقِ الصُّورِي، فِي تقدِيمِ نَظرِيَّتِهِ الجدِيدَةِ في البلاغة، والتي سَمَّاهَا " العلمُ الكُلِّي" .

5- أَنَّ كُلَّا مِنَ السَّكَاكِي والقَرْطَاجَنِي، عَانَا مِنْ عَدَمِ فَهْمِ، أَوْ عَدَمِ اِهْتِمَامِ الباحِثِينَ بَمِما، لكنَّ مُعَانَاتُهُ فِي كَوْنِ بَلَاغَتِهِ بُتِرَتْ، فَتَحَوَّلَتْ مُعَانَاتُهُ فِي كَوْنِ بَلَاغَةٍ عَتَمُّ بالمُعَانِي والبَيَانِ، والبَدِيعِ فَقَط، وهُوَ مَا لَم يَكُنْ مِنْ بَلَاغَةٍ تَهْتَمُّ بِعِلْمِ الأَدَبِ كَكُلٍّ، إلى بَلَاغَةٍ تَعْتَمُّ بالمُعَانِي والبَيَانِ، والبَدِيعِ فَقَط، وهُو مَا لَم يَكُنْ السَّكَاكِي يَسْعَى إليهِ .

وَإِذَا كَانَ السَّكَاكِيُّ قَدْ عُدَّ ضَحِيَّةَ قِلَّةِ اِهْتِمَامِ البَاحِثِينَ بَمْشُرُوعِهِ البَلاغِيِّ، علَى الوجْهِ الذِي كَانَ يُرِيدُهُ هوَ، فَإِنَّ القَرْطَاجَنِي هو الآخرُ، يُعَدُّ ضَحِيَّةَ الإِهْمَالِ الكُلِّي مِنْ لَدُنِ البَاحِثِينَ، ذلكَ أَنَّ يُويدُهُ هوَ، فَإِنَّ القَرْطَاجَنِي هو الآخرُ، يُعَدُّ ضَحِيَّةَ الإِهْمَالِ الكُلِّي مِنْ لَدُنِ البَاحِثِينَ، ذلكَ أَنَّمَ لَمْ يَفْهَمُوهُ حَقَّ الفَهْمِ، وكَانَتْ أَعْمَاهُمُ فِي جُلِّهَا مُنْصَبَّةً عَلَى المَفْتَاحِ لِلسَّكَاكِي .

ومِنَ النَّصُوصِ التي يمْكِنُ الاسْتِدلالُ بِها عَلَى اعْتِبَارِ العُمرِيِّ لِعَمَلَيِ القَرْطَاجَنِي والسَّكَّاكِي ضِمْنَ الامتِدادَاتِ قولُهُ: " إِنَّ السَّكَاكِي وحَازِمُ، يسْعَيَانِ فِي نَظَرِي نَحَو شَيْءٍ وَاحدٍ مِنْ زَاوِيَتَيْنِ ضِمْنَ الامتِدادَاتِ قولُهُ: " إِنَّ السَّكَاكِي وحَازِمُ، يسْعَيَانِ فِي نَظَرِي نَحْو شَيْءٍ وَاحدٍ مِنْ زَاوِيَتَيْنِ خُتُلِفَتَيْنِ كَثِيرًا، بِل تَبْدُوانِ مُتَنَاقِضَتَيْنِ، والمشترَكُ بينَهُمَا هُوَ السَّعْيُ إِلَى تَوْفِيرِ أَدَاةٍ معرِفِيَّةٍ تَأْخُذُ الفَعَالِيَّةَ اللَّغوِيَّةَ لِلْإِنْسَانِ، بِعَينِ الاعتِبَارِ، مِنْ هُنا فَكَّرَ اللَّكَاكِيُّ حَازِمُ فِي البَلاغةِ باعتِبارِهَا عِلْمًا كُلِيًّا، يُسْتَخْلَصُ رَحِيقُهُ مِنْ عُلُومِ اللِّسَانِ الجُزْئِيَّةِ، وفَكَّرَ السَّكَاكِيُّ حازِمُ فِي البَلاغةِ باعتِبارِهَا عِلْمًا كُلِيًّا، يُسْتَخْلَصُ رَحِيقُهُ مِنْ عُلُومِ اللِّسَانِ الجُزْئِيَّةِ، وفَكَّرَ السَّكَاكِيُّ عَلُومِ اللِّسَانِ الجُزْئِيَّةِ، وفَكَّرَ السَّكَاكِيُّ والبَيَانِ، قَبْلَ أَنْ يَسْتَخْلَصُ رَحِيقُهُ مِنْ عُلُومِ اللِّعَةِ والمَنْطِقِ، فِي شَيْءٍ مَاثِلٍ سَمَّاهُ عِلْمَ الأَدَبِ، وَاكْتَشَفَ فِي الأَخِيرِ أَنهُ تركِيبٌ بِينَ عُلُومِ اللَّعةِ والمَنْطِقِ، فِي الْبَلاغةِ والمَنْطِقِ، فِي الْمَلاغةِ إِلَى أَنَّ هَذَيْنِ العِلْمَيْنِ هُمَا البَلاغةِ الْمَالِي وَالبَيَانِ، قَبْلَ أَنْ يَنْتَبِهَ، فِي غِلَيَةِ الرِّحْلَةِ إِلَى أَنَّ هَذَيْنِ العِلْمَيْنِ هُمَا البَلاغَةُ بِعَيْنِهَا "أَ.

ومِنَ المَفَارَقَاتِ العَجِيبَةِ أَنْ نَجِدَ القَرَطَاجَنِي يَصِفُ عِلْمَهُ بالعلْمِ الكُلِّي، لَكَنَّهُ يَلْقَى مَعَ ذَلكَ إِهْمَالًا كُلِيًّا، أو شِبْهَ كُلِيِّ، لا نَعنِي بَعذَا عَمَلَ مُحَقِّقِي الكتابِ ومقدِّميهِ، كالشيْخِ مُجَّد الفاضل بِنْ

أنجًد العمري، البلاغة العبية أصولها وامتداداتما، ص: 478.

عاشُور، ولَا مُجْمَلَ البَاحِثِينَ مِنْ طَلبَةٍ وأساتِذَةٍ، وإنما نَعْنِي عَمَلَ البُلَعَاءِ الذِينَ عَكَفُوا عَلَى مِفْتَاحِ السَّكَاكِيِّ، وَأَهْمَلُوا مِنْهَاجَ القَرْطَاجَيِّي .

الباب الثاني: تطبيقات العمري على البلاغة الجديدة، والمناهج النقدية المتبعة الباب الثاني: تطبيقات العمري على البلاغة الخطاب الاحتمالي ( الخطبة، الفصل الأول: دراسة تحليلية في بلاغة الخطاب الاحتمالي ( الخطبة، والشعر )

الفصل الثاني: دراسة تحليلية في بلاغة الخطاب الاحتمالي (القصة والمناظرة) الفصل الثالث: دراسة تحليلية لمناهج العمري في مشروعه البلاغي الجديد

فِي هَذَا البَابِ سَوْفَ نَتَطَرَّقُ إِلَى الجَانِبِ التَّطْبِيقِيِّ الثَّانِي مِنْ مُذَكِّرَتِنَا، والذِي يَتَعَلَّقُ بالبلاغَةِ الجَّانِبِ التَّطْبِيقِيِّ الثَّانِي مِنْ مُذَكِّرَتِنَا، والذِي يَتَعَلَّقُ بالبلاغَةِ الجَدِيدةِ عِندَ العُمرِيِّ، ذَلِكَ أَنَّنَا تَنَاوَلْنَا فِي البَابِ الأَوَّلِ الجَانِبَ النَّظرِيُّ مِنَ الدِّراسَةِ مَعَ التَّطْبِيقِ الجَدِيدةِ عَندَ العُمرِيِّ مِنَ الدِّراسَةِ مَعَ التَّطْبِيقِ عَليها .

وَمِنَ أَجْلِ رَبْطِ أَجْزاءِ المذكِّرَةِ، إِرْتَأَيْنَا أَنْ نُذَكِّرَ أَوَّلَ الأَمْرِ بِمَا كُنَّا قَدْ تَوَقَّفْنَا عندَهُ فِي اِسْتِنْبَاطِ مفهُومِ البلاغَةِ الجديدَةِ عندَ العُمرِيِّ، حيثُ قلنَا بِأَنَّهَا قَدْ مَرَّتْ عَلَى ثَلاثَةِ مَرَاحِلَ هِيَ:

- مرحلةُ البحثِ .
- مرحلةُ الاصطِلاح .
- ومرحلةُ الاكتِمالِ .

وكانَ مفهُومُ البلاغَةِ الجديدةِ عِندَ العُمرِيِّ يحُومُ حَولَ التَّعرِيفِ الأَوَّلِ الذِي اِنْطَلَقْنَا مِنهُ وهوَ:
"علمُ الخِطابِ الاحتِمَالِيِّ الهادِفِ إِلَى التَّاثِيرِ أو الإِقنَاعِ أَوْ هُمَا مَعًا، إِيهَامًا أَوْ تَصْدِيقًا "1، وأَهَّا بَهذَا التَّعرِيفِ لَا تَقِفُ عند المعانِي والبَيانِ والبَدِيعِ فقط، بَلْ تَشْمَلُ جَمِيعَ أَنْواعِ الخِطابِ، مِنْ قِصَةٍ، ورُوايَةٍ، وإشْهَارٍ، وخُطبَةٍ، وصُورَةٍ، ... الخ .

وسنرَى فِي الفَصْليْنِ الموالِيَيْنِ، المكوِّنَيْنِ لهذَا البَابِ، تَطْبِيقَاتِ العُمَرِي علَى البَلاغَةِ الجديدة ( الخُطبةُ، والشَّعرُ، والقِصَّةُ، والمناظرَةُ )، كما نَرَى فِي الفَصْلِ الأَخِيرِ تَطبِيقَاتِهِ لِلْمَنَاهِجِ المَّتَبَعَةِ ( البِنيَوي، والتَّدَاوُلِي، والتَّارِيخِي، والتَّأُولِلي (نَظَريَّةُ التَّلقِي) ) .

\_

مُحَّد العمري، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، ص: 06 . ( بتصرّف ) .  $^{1}$ 

الفصل الأول: دراسة تحليلية في بلاغة الخطاب الاحتمالي ( الخطبة والشعر )

المبحث الأول: بلاغة الخطبة

المبحث الثاني: بلاغة الشعر

## المبحثُ الأوَّلُ: بلاغَةُ الخُطبةِ:

بلاغة الخطبة عند العُمرِيّ لا تتَعلَّقُ بالجانِبِ العرَبِيِّ فَحسْبُ، وإنَّما تَنْطَلِقُ مِنَ اليونَانِ قَالَعَرِي، وذلِكَ كُوْنُ البلاغةِ كُلِّهَا فِي البِّهايةِ بلاغةً للإنسَائِيَّةِ جُمْعَاء؛ فَأَمّا مَا يَتَعَلَّقُ باليُونَانِ فَهُوَ محصورٌ فِي عناصِرِ بِناءِ الخطابَةِ عندَ أُرِسطُو، وهي ثلاثَةً: الحُججُ ( البراهِينُ )، والأسلُوبُ، وترتيبُ أَجْزَاءِ القَوْلِ، إضافةً إلى عُنْصُرٍ رابِعٍ وَضَعَهُ البلاغِيُّونَ العرَبُ، وهو عنصُرُ الإلقاءِ "أ، ويُقَسِّمُ أُرِسطُو المُقولِةُ إلى ثَلاثَةِ أَنْوَاعٍ: خُطبٌ مَشُورِيَّةٌ، وخُطَبٌ مُشَاجَرِيَّةٌ، وَخُطَبٌ دِينِيَّةٌ، وهذا إعْتِبَارًا بِحَالِ المستَمِعِينَ، لِأَنَّ كُلُّ خُطْبٌ مَشُوريَّةٌ، وخُطبٌ مُشَاجَرِيَّةٌ، وخُطبٌ دِينِيَّةٌ، وهذا إعْتِبَارًا بِحَالِ المستَمِعِينَ، لِأَنَّ كُلُّ خُطْبَةٍ تَتَأَلَّفُ مِنْ المُستَمِعِينَ، لِأَنَّ كُلُّ خُطْبَةٍ تَتَأَلَّفُ مِنْ المُستَمِعِينَ، والمُوضُوعُ الذي يَتَنَاوَلُهُ، والشَّخصُ الذي يُوجِّهُ إليهِ الخِطابَ، – أعنِي السَّامِع الذي إليهِ يُحِيلُ العائِة أو الهَدَفَ مِنَ الخطبَةِ – أما السَّامِعُ، فهوَ بالضَّرُورةِ مُجَرُّهُ مُشاهِدٍ أو السَّامِع الذي إليهِ يُحِيلُ العَنهُ فِي جُعِيةٍ السَّامِعُ الذي إليَّةِ عُمِلُ العَايةَ أو الهَدَفَ مِنَ الخطبَةِ – أما السَّامِعُ، فهوَ بالضَّرُورة مُجَرُّهُ مُشاهِدٍ أو قاضٍ، والقاضِي إليَّه يُحِيلُ العَنهُ فِي الْأُمُورِ المُقْبِلَةِ، والقاضِي يَقْضِي فِي الأُمُورِ المُشَاهِدِ أَن عَلَى الأُمُورِ المُشَاهِدِ أَو عَلَى الأُمُورِ المُقْبِقِ هُو حَاكِمٌ ( قَاضٍ ) علَى الأُمُورِ المُقْبِقَةُ أَنواعٍ مِنَ الخُطبِ: المشُوريَّةُ انواعٍ مِنَ الخُطبِ: المشُوريَّةُ والمُنْ الطَسُرُورةِ ثُلَاثَةُ أَنواعٍ مِنَ الخُطبِ: المُشُوريَةُ الطَالِيَةُ الطَالِي الللَّهُ الطَّالِي الطَّرُورةِ ثُلَائَةُ أَنواعٍ مِنَ الخُطبِ: المُشُوريَةُ الطبِي الطبَّرِيَّةُ الطبُونِ المُؤْمِورةُ الطبُورةُ الطبُورةُ الطبُولِ المُنْ المُنْ اللهُ الطبُورة أَلِيَّةُ العُنْ والمُنْ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ الطبُولِ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ الطبُولِ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ اللهُ المُنْ ا

أولا: الحجج والبراهين: في البلاغة اليُونانِيَّة، يُطلِقُ أُرِسطُو علَى الحُجج مُصْطَلَحَ التَّصْدِيقَاتِ، وهي عندَهُ قِسْمَانِ، صِنَاعِيَّةٌ وغَيرُ صِنَاعِيَّةٍ، فالأُولى هِيَ تِلكَ التي كَانتْ مَوْجُودَةً مِنْ قَبْلُ، ولم نأتِ فهي عندَهُ قِسْمَانِ، صِنَاعِيَّةٌ وغيرُ صِنَاعِيَّةٍ، فالأُولى هِي تِلكَ التي كَانتْ مَوْجُودَةً مِنْ قَبْلُ، ولم نأتِ نحنُ بَعَا، مِثلَ: الشُّهودِ، والتَّعذِيبِ، والصُّكوكِ، وما أَشْبَهَهَا؛ وأمَّا الثانِيَةُ فهي كُلُّ ما يمكِنُ إعدَادُهُ بخُو بهَا، مِثلَ: الشُّهودِ، والتَّعذِيبِ، والصُّكوكِ، وما أَشْبَهَهَا؛ وأمَّا الثانِيَةُ فهي كُلُّ ما يمكِنُ إعدَادُهُ بالخِيلةِ وبمجْهُودِنَا، وهكذَا مَا عليْنَا إلَّا الاسْتِقَادَةُ مِنَ الأُولى، بينَمَا الثانِيَةُ فَيَجِبُ عليْنَا إلَّا الاسْتِقَادَةُ مِنَ الأُولى، اللهُ ال

<sup>.</sup> 20: ص وقاطاب الإقناعي، ص  $^{1}$ 

<sup>2</sup> نفسه، ص: 38 .

<sup>3</sup> نفسه، ص : 24 .

أمَّا عندَ العرَبِ، فَإِنَّ الحُججَ تَظْهَرُ مِنْ تَقْسِيمِ الخطابَةِ، وهيَ علَى ثَلَاثَةِ أَنْوَاعٍ: الخَطَابَةُ الدِّينِيَّةُ، ولِكُلِّ وَاحِدٍ منهَا مَقَامَاتُ يَقِلُّ فِيهَا الحِجَاجُ أو الدِّينِيَّةُ، ولِكُلِّ وَاحِدٍ منهَا مَقَامَاتُ يَقِلُّ فِيهَا الحِجَاجُ أو يزيدُ على حَسَبِ النَّوْعِ.

1- مقاماتُ الخطابَةِ الدِّينيَّةِ: تُقَسَّمُ إلى ثلاثَةِ أنواعِ هِيَ: التَّعلِيمِيَّةُ، الوعظيَّةُ، الحجَاجِيَّةُ.

أ- الخطابَةُ التعليمِيَّةُ: هي التي يَقِلُ فيها عُنْصُرُ المنطِقِ والحِجاجِ والاهْتِمَامِ بتَجْمِيلِ الأُسْلُوبِ، بَلْ تَسْتَهْمِرُ عناصِرَ التَّأْكِيدِ، والأَمْرِ، والنَّهْيِ، وَالعَرْضِ، وغيرها مِنْ أَدَوَاتِ الجُملةِ الإِنْشَائِيَّةِ "أ، ومثالُ ذلك حُطْبَةُ أَبِي بِكْرِ الصِّدِيقِ فِي أُسامَةَ وَجَيْشِهِ، التِي جَاءَ فِيهَا: " يَا أَيُّهَا النَّاسُ، قِفُوا أُوصِيكُمْ يَعْشْرٍ فَاحْفَظُوهَا عَتِي: لَا تَخُونُواْ، وَلَا تَغَلُّواْ، وَلَا تَغْدِرُواْ، وَلَا تَغْدِرُواْ، وَلا تُقْتَلُواْ وَلَا تَقْتُلُواْ طِفْلًا صَغِيرًا، وَلا يَعْقِرُواْ خَلُواْ مَوْلاً عَنْدِرُواْ، وَلا تَقْطَعُواْ شَجَرَةً مُثْمِرَةً، وَلا تَعْقِرُواْ خَلًا وَلا تَغْدُرُواْ، وَلا تَقْطَعُواْ شَجَرَةً مُثْمِرَةً، وَلا تَدْبَحُواْ شَاةً وَلا بَعْيرًا إِلَّا لِمَأْكُمَةٍ ... ، سَوْفُ تَمَرُونَ بِأَقْوَامٍ قَدْ فَرْغُواْ أَنْفُسَهُمْ فِي الصَّوَامِعِ فَدْعُوهُمْ وَمَا شَيْعًا بَعْدَ شَيْءٍ، فَاذْكُرُواْ إِسْمَ الله عَلَيْهَا، وَتَلْقُونَ أَقْوَامًا قَدْ فَحَصُواْ أَوْسَاطَ رُؤُوسِهِمْ وَتَرَكُواْ حَوْمًا فَلْ العَصَائِلِ فَأَخْوَقُوهُمْ بِالسَّيْفِ حَفْقًا ... إِنْدَفِعُواْ بِاسْمِ الله "2.

ب- الخطابة الوعظيّة: المستمع في الخطابة الوعظيّة مؤضوعٌ مؤضع الغافل المقصِر فيما يجِبُ عليه، وأكثرُ مَا تظهَرُ فيهِ هذه الخطابة في العصر الأمويّ، عصر الأحرَاب، والانشِغالِ بالصِراعِ الدُّنْيَويّ التَّارِيخِي، فالخطيبُ فِي العصرِ الأوَّلِ كانَ أَمْيَلَ إلى الهدوء لِانْدِمَاجِهِ فِي المجتمعِ وفَعَالِيَّتِهِ فيهِ، أمَّا فِي العصرِ الأَوَّلِ كانَ أَمْيَلَ إلى الهدوء لِانْدِمَاجِهِ فِي المجتمعِ وفَعَالِيَّتِهِ فيهِ، أمَّا فِي العصرِ الأَمويّ فربما أحْسَنَ الواعِظُ الذي أصْبَحَ لَا يُمَارِسُ إلَّا هذهِ السُّلْطَة، إِفْلَاتُ المستَمعِ مِنْ قَبْضَتِهِ فَاعْتَبَرَهُ مُنْكِرًا أَوْ مُتَنَكِّرًا، وقدْ قَامَ الوعظُ أوَّلَ الأَمْرِ بالمزاوَجَةِ بينَ الوَعدِ والوَعِيدِ، أو نَبْذِ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحِدً العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحَّد رضا، أبو بكر الصديق أول الخلفاء الراشدين، درا الكتب العلمية، بيروت، لبنان (ب، س)، ص: 44، 45.

الدُّنيا وتحبِيبِ الآخِرةِ "1، فمثالُ الأُولَى خُطَبُ الإمامِ علِيّ بنِ أبِي طالِبٍ، ومنهَا مَا كانَ فِي معركةٍ قَادَهَا، " لِمَا رَأَى مَيْمَنَتَهُ قَدْ عَادَتْ إلى مَوَافِقِهَا ومَصَافِّهَا، وَكَشَفَتْ مَنْ بِإِزَائِهَا مِنْ عَدُوّهَا، حتى ضَارَبُوهَا فِي مَوَاقِفِهِمْ ومَرَاكِزهِمْ، أَقْبَلَ حتَّى اِنْتهَى إليْهِمْ، فقال: " إِنِّي قَدْ رَأَيْتُ جَوْلَتَكُمْ وَانْجِيْازُكُمْ عَنْ صُفُوفِكُمْ، يَخُوزُكُمُ الطُّغَاةُ الجُفَاةُ، وَأَعْرَابُ أَهْلِ الشَّامِ، وَأَنْتُمْ لَهَامِيمُ العَرَبِ، والسَّنامُ الأَعْظَمُ، وعُمَّارُ اللَّيْلِ بِتِلَاوَةِ القُرْآنِ، وَأَهْلُ دَعْوَةِ الحَقِّ إِذَ ضَلَّ الخَاطِئُونَ، فَلَوْلَا إِقْبَالُكُمْ بَعْدُ إِدْبَارِكُمْ وَكَرُّكُمْ بَعْدَ اِنْجِيَازِكُمْ، وَجَبَ عَلَيْكُمْ مَا وَجَبَ عَلَى المُولِّى يَوْمَ الزَّحْفِ دُبُرَهُ، وَكُنْتُمْ مِنْ الهَالِكِينَ، وَلَكِنْ هَوَّنَ وَجْدِي، وَشَفَى بَعْضَ أُحَاحَ نَفْسِي، أَيِّ رَأَيْتُكُمْ بِأَحْرَة حُزْتُمُوهُمْ كَمَا حَازُوكُمْ، وَأَلْزَمْتُمُوهُمْ عَنْ مَصَافِّكُمْ كَمَا أَزَالُوكُمْ، تَحُسُّونَهُمْ بِالسُّيُوفِ تَرْكَبُ أُولَاهُمْ أُخْرَاهُمْ كَالِإبِلِ المطْرُودَةِ إِلَيْهِمْ، فالآنَ فَاصَبِرُوا ... نَزَلَتْ عَلَيْكُمُ السَّكِينَةُ، وَتُبَّتَكُمُ الله عَزَّ وَجَلَّ بِاليَقِينِ، وَلِيَعْلَمَ المنْهَزِمُ أَنَّهُ مُسْخِطٌ رَبَّهُ، ومُوبِقُ نَفْسَهُ؛ إِنَّ فِي الفِرَارِ مَوْجُودَةَ الله عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْهِ، والذُلَّ اللَّازِمِ لَهُ، وَالعَارَ البَاقِي، وإعْتِصَارَ الفَيْءِ مِنْ يَدِهِ، وَفَسَادَ العَيْش عَلَيْهِ، وَإِنَّ الفَارَّ لَا يَزِيدُ الفِرَارُ فِي عُمْرِه، وَلَا يُرْضِي رَبَّهُ، فَمَوْتُ المرْءِ مُحِقًّا قَبْلَ إِتْيَانِ هَذِهِ الخِصَالِ خَيْرٌ مِنَ الرِّضَا بِالتَّلَبُّسِ هِمَا وَالإِصْرَارِ عَلَيْهِ "2؛ ومثالُ الثانيةِ خُطبُ الحسَن البصريّ رحمه الله تعالى في الوَعظِ، " فَمِمَّا قَالَهُ في يومِ الفطْر، وقدْ رأَى النَّاسَ هيئاتهم، إِنَّ الله تباركَ وتعالَى جَعَلَ رَمَضَانَ مِضْمَارًا لِخَلْقِهِ، يَسْتَبِقُونَ فِيهِ بِطَاعَتِهِ إِلَى مَرْضَاتِهِ، فَسَبَقَ أَقْوَامٌ فَفَازُواْ، وَتَخَلَّفَ آخَرُونَ فَحَابُواْ، فَالعَجَبُ مِنَ الضَّاحِكِ اللَّاعِبِ فِي اليَوْمِ الذِي يَفُوزُ فِيهِ الحُسِنُونَ، وَيَخْسَرُ فِيهِ المُبْطِلُونَ؛ أَمَا وَالله لَوْ كُشِفَ الغِطَاءُ، لَشُغِلَ مُحْسِنٌ بِإِحْسَانِهِ، وَمُسِيءٌ بإِسَاءَتِهِ، عَنْ تَرْجِيل شَعْر أَوْ تَحْدِيدِ ثَوْبِ "3.

1 مُحِّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 43، 44، 45. .

أحمد زكي صفوت، جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة، ج1، مكتبة مصطفى الباني الحلبي وأولاده، مصر، الطبعة الأولى، 1352هـ/1923م، ص185، 186.

د أحمد زكي صفوت، جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة، ج2، ص $^{3}$ 

ج- الخطابَةُ الحِجاجِيَّةُ ( مقامُ المناظرَاتِ المذهبِيَّةِ ): علَى خِلافِ الخَطَابَتيْنِ التَّعَلُمِيَّةِ والوَعْظِيَّةِ، تأتي الخطَابَةُ الحجَاجِيَّةُ لِتُوَاجِهَ نَوْعًا ثَالِقًا مِنْ المسْتَمِعِينَ، والذي هُو علَى حَسَب تصنيف إبن رُشدٍ مِنَ المَقْتَدِرِينَ على التَّأُويل المتطَلَّب إِقْنَاعُهُمْ بَرْهَنَةً وَحِكْمَةً، وهو مِنْ جهةٍ أخرى مَوْضُوعٌ مَوْضِعَ المُنْكِرِ الجاحِدِ، حَسْبَ تصنِيفِ البلاغَةِ العربِيَّةِ لمنْ يُلقِي إليْهِمُ الخَبَرَ، فاقْتَضَى الأمرُ أَنْ يعتَمِدَ علَى الحُجج العقليَّةِ والنَّقليَّةِ، حسب نوْع الثقافَةِ والأَيْدَيُولُوجِيَّةِ التي يحمِلُهَا المخاطب، غير أنَّ المناظراتِ لِم تَكُنْ فِي أُوَّلِ نَشْأَقِهَا خَالِيَةً مِنْ تَدَخُّل عَناصِرَ عَقليَّةً إقناعيَّةً تَصِلً أحيانًا إِلَى حَدِّ التَّعسُّفِ والاحتِيالِ "1، ومثالُ ذلك مُناظَرةُ الأوْزاعِيّ مَع غيْلَانَ في مجلِسِ هشامِ بنِ عبدِ الملك، قَالَ الأَوْزَاعِيُّ: أَسْأَلُكَ عَنْ خَمْس أَوْ ثَلَاثٍ ؟ فَقَالَ غَيْلانُ: عَنْ ثَلَاثٍ، قَالَ الأَوْزَاعِيُّ: هَلْ عَلِمْتَ أَنَّ الله قَدْ أَعَانَ عَلَى مَا حَرَّمَ ؟ قَالَ غَيْلاَنُ: مَا عَلِمْتُ، (وعَظُمَتْ عِنْدَهُ) . قَالَ: فَهَلْ عَلِمْتَ أَنَّ الله قَضَى عَلَى مَا نَهَى ؟ قَالَ غَيْلَانُ: هَذِهِ أَعْظَمُ، مَالِي بِهَذَا عِلْمٌ ، قَالَ: فَهَلْ عَلِمْتَ أَنَّ الله حَالَ دُونَ مَا أَمَرَ ؟ قَالَ غَيْلَانُ: حَالَ دُونَ مَا أَمَرَ ؟ مَا عَلِمْتُ ، قَالَ الأَوْزَاعِيُّ: هَذَا مُرْتَابٌ، مِنْ أَهْل الزَّيْغ، فَأَمَرَ هِشَامُ بِقَطْع يَدِهِ وَرِجْلِهِ، ثُمَّ أَلْقَى بِهِ فِي الكنَّاسَةِ "2، ثم اِلْتَفَتَ هِشامُ إِلَى الأوزَاعي وقال له: " قَدْ قُلْتَ يَا أَبَا عَمْرُو فَفَسِّرْ، فَقَالَ: نَعَمْ، قَضْى عَلَى مَا نَهَى عَنْهُ، نَهَى آدَمَ عَنْ أَكُل الشُّجَرَة وَقَضَى عَلَيْهِ بِأَكْلِهَا، وَحَالَ دُونَ مَا أَمَرَ، أَمَرَ إِبْلِيسَ بِالسُّجُودِ لِآدَمَ وَحَالَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ ذَلِكَ، وَأَعَانَ عَلَى مَا حَرَّمَ، حَرَّمَ المَيْتَةَ وَأَعَانَ المضطرَّ عَلَيْهَا "3.

2- مقاماتُ الخطابةِ السِّياسيّة: تقسّمُ الخطابةُ السياسيَّةُ عندَ العُمريِّ إلى قِسميْن هما: خطابةُ الأندادِ، وخطابةُ غير الأندادِ، وهذا مَا يُستَشَفُّ مِنْ قولهِ: " يمكنُ تصنِيفُ الخطابةِ السياسيّةِ

<sup>1</sup> مُحِدِّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 46.

<sup>2</sup> ابن عبد ربه، العقد الفريد، الجزء الثاني، تح : مفيد مُحَّد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1404هـ/1983م، ص : 219

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه، ص 220 .

حسَبَ العلاقةِ بينَ المتحاوِرِينَ، إلى صنفيْنِ كبيريْنِ يَضُمَّانِ تصنِيفاتٍ فرعيّةٍ وهما: 1 الحوارُ بينَ الأندادِ، 2 الحوارُ بين الرّاعِي والرعيّةِ "1 .

أ- خطابة الأنداد: أغلبها كانَ على الخِلافة، ويعتمدُ هذا الحوارُ على النُّصح والمشاوَرَاتِ ولمناظَرَاتِ، ومثالُهُ خُطبَةُ أبي بكرٍ الصِّدِيقِ يوم السَّقيفَة، وهي خطبَةٌ طويلةٌ جِدًّا، اِقتطَفْنَا منها مَا يَلِي: قال الصدِّيق بعد أنْ حمد الله وأثنَى عليهِ وصلَّى على رسُوله الكريم عَلَيْ: " أَمَّا بَعْدُ، يَا مَعْشَرَ الأَنْصَارِ، فَإِنَّكُمْ لَا تَذْكُرُونَ مِنْكُمْ فَضْلًا إِلَّا وَأَنْتُمْ لَهُ أَهْلُ، وَإِنَّ العَرَبَ لَا تَعْرِفُ هَذَا الأَمْرَ إِلَّا فِلَذَا الْحَيْرِ، فَبَايِعُواْ الحَيِّ مِنْ قُرَيْشٍ، وَهُمْ أَوْسَطُ العَرَبِ دَارًا وَنَسَبًا، وَلِكَنْ قَدْ رَضِيتُ لَكُمْ أَحَدَ هَذَيْنِ الرَّجُلَيْنِ، فَبَايِعُواْ أَيَّهُمَا شِئْتُمْ \* "2.

وهناك خُطبُ أخرى أشارَ إليهَا العُمري ولم نرَ أنَّ هنالِك بُدًّا مِنْ إِيرادها جَمِيعًا، كَخُطبةِ عثمانَ بنِ عفان عِنْ بعدَ مقتلِ سيّدنا عمرَ بنَ الخطاب عِنْ إضافَةً إلى نوعٍ آخرَ مِنَ الخُطبِ التي تُذْكُرُ في ذاتِ الصّددِ، إلا أنها تَتميَّزُ بكونِها داخِلَ الأحزَابِ والجماعاتِ، كتشاؤرِ الخوارِجِ في شأنِ عبد الله بنِ الزُّبيرِ وتشاؤرِ الشِّيعة حينَ عزَمَ الحُسين على السَّفرِ إلى الكُوفةِ، والمشاورَاتِ داخلَ حَرَكةِ التوَّابِينَ بعد مَقتَلِ الحسين وغيرها ....

ثم جاءَ نوعٌ آخرُ مِنَ الخطابةِ الاستشاريَّةِ المظهريَّةِ التي لا تشَاوُر فيها، غير أنَّ مِنَ الخطباءِ مضنِ اصطنَعَ لها لُغَةَ الخُطبِ الاستشاريَّةِ، كقضيَّةِ بيْعَةِ يزيدِ بنِ مُعاويَة، ومثالُه قولُ يزِيدِ بن المقنع " أَمِيرُ المؤْمِنِينَ هَذَا – وأشار إلى معاوية –، فَإِنْ هَلَكَ فَهَذَا – وأشار إلى يزيد –، فَمَنْ أَبَى فَهَذَا – وأشار إلى سيفه، فَقَالَ لَهُ مُعَاوِيَةً : اِجْلِسْ فَإِنَّكَ سَيِّدُ الخُطبَاءِ "3 .

\* أخذ بيد سيدنا عمر بن الخطاب، وبيد سيدنا عبيدة بن الجرّاح رضي الله عنهما وعن الصدّيق، وعن الصحابة أجمعين .

<sup>1</sup> مُحِدً العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 50، 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو جعفر مُحِّد بن جرير الطبري، تاريخ الطبري، الجزء الثالث، تح : مُحَّد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرف، مصر، الطبعة الثانية، 1387هـ/1967م، ص : 205، 206 .

أحمد زكي صفوت، جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة، الجزء الثاني، ص: 232.

هذا ويشيرُ العمرِيُّ إلى أنَّ " الخُطبِ السياسيَّةِ الهادئةِ القائِمةِ على الحِجاجِ قليلَةٌ جدًّا في الخطابَةِ العربيَّةِ، وذلك أنَّ العلاقةَ بين الأنْدادِ أَنْفُسِهِمْ كانتْ مَيَّالَةً إلى حسْمِ الأمورِ بطُرُقٍ أُخْرَى عَيْرَ طُرُقِ الْإِقْنَاعِ، وَمَعَ ذَلِكَ نَجُدُ نَماذَجَ للحِوارِ الهادِئ بينَ الخوارِجِ والأطرافِ الأخرَى، والأمرُ راجعٌ في نظرِنا إلى عدم مُطَالَبَتِهِمْ بالخلافةِ "1.

ب- خطابَةُ غيرِ الأندادِ ( الحوارُ بينَ الرَّاعِي والرعيَّةِ ): ما يُلاحظُ على هَذَا النَّوعِ أَنَّه لم يكنْ معرُوفًا في عهدِ النبي عَلَيْ على الرُّغِم مِنْ عدم وجُود نِدٍ لهُ، وذلك لأنّ رسولَ الله عَلَيْ لم يكنْ يتعامَلُ مع رَعِيَّتِهِ بالطرِيقةِ التي سَنَعْرِفُهَا الآن معَ بعضُ القُوَّادِ أو الخُلَفَاءِ، بل كانَ عَادِلًا وَرَاحِمًا قولًا وفعلًا، قال الله تعالى : وَكَانَ بِاللَّمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ [ سورة الأحزاب : 43 ]، وعلى هذا تكونَ بدايةُ هذا النَّوعِ عندَ العُمري " يؤمَّ الدَّارِ حِينَ اتَّهَمَ الثُوَارُ سِيَاسَةَ الحَلِيفَةِ عُثْمَانَ بْنَ عَفَّانَ، إلَّا أَنَّهُ كَانَ قَدْ فُرِضَ عَلَيْهِ وَقْتَعِذٍ أَنَّ يُلِينَ خِطَابَهُ، وَيَقْبَلُ النَّصَفَ فِي نَفْسِهِ، وَيُخَاطِبَهُمْ مُخَاطَبَةً النَّدِ لِلنَّدِ النَّي عَلَى عَيْدِ والصلاة على النبي عَلَي قولُهُ: " كَانَ قَدْ فُرِضَ عَلَيْهِ وَقْتَعِذٍ أَنَّ يُلِينَ خِطَابَهُ، وَيَقْبَلُ النَّصَفَ فِي نَفْسِهِ، وَيُخَاطِبَهُمْ مُخَاطَبَةً النَّدِ لِلنَّدِ اللَّذَا عَلَيْ وَمُعلَا عَلَى النبي عَلَيْ قولُهُ: " أَمُ ومُما جاءَ فِي خُطبة عثمانَ بعدَ حَمْدِهِ الله عَزَّ وجل والثَّناءِ عليهِ والصلاة على النبي عَلَيْ قولُهُ: " أَمَّا قَوْلُكُمْ ثَمُ تَعْدِلُوا فِي المُسْلِمُونَ، فَإِنِي لِهُ عَلَى غَيْرِي، وَلَكِنِي أَتُوبُ وَأَنْرِعُ، وَلا أَعُودُ اللهَ عَلَى عَيْرِي، وَلَكِنِي أَتُوبُ وَأَنْرِعُ، وَلا أَعُودُ اللهُ عَلَى عَيْرِي، وَلَكِنِي أَتُوبُ وَأَنْرِعُ، وَلا أَعُودُ اللهُ عَلَى عَيْرِي، وَلَكِنِي أَتُوبُ وَأَنْرِعُ، وَلا أَعُودُ اللهَ عَلَى عَيْرِي، وَلَكِي أَمُوبُ وَاللهُ عَيْرِ أَمْري ... ) وَأَمَّا قَوْلُكُمْ: تُقَاتِلُونَ فَإِنَّا لِعَيْرُ أَمْرِي ... "دُانَى اللهُ المَالِي لِعَيْر أَمْري ... "دُانَى اللهُ المُسْلِمُونَ، فَإِنِي لا آمَرُ أَحَدًا بِقِتَالِكُمْ، فَمَنْ قَاتَلَ دُونِي فَإِنَّا لِغَيْر أَمْري ... "دُانَى اللهُ اللهُ اللهُ عَيْر أَمْري ... "دُانَى اللهُ اللهُ عَيْر أَمْري ... "دُانَ اللهُ اللهُ عَلْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَيْر أَمْري ... "دُانَا اللهُ ا

والنوعُ الثاني هو خطابُ الاتمامُ والتهدِيدُ والوعيدُ الذي قامتْ عليهِ خطَبُ بني أميَّةَ بَعد انحزامِ الشِّيعةِ وقتْلِ زعمَائِهمْ، واتَّسعَتِ الهوَّة بينهمْ وبين الخطابِ الأموِيِّ وجماهِيرِه في الكُوفةِ، مع اِيّساعِهَا أيضًا بينَهُم وبين أهلِ الحِجازِ ( مكة والمدينة ) بعدَ إسْتِباحَةِ المدينةِ وقتْلِ ابنِ الزبير في

<sup>1</sup> مُحِدُّ العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 54.

<sup>2</sup> نفسه ، ص : 55 .

مد زكي صفوت، جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة، ج1، ص1 .

مكَّة "1، وفي هذا خُطب كثيرةٌ منها خطبةُ الحجّاجِ بنِ يوسفَ التَّقفي في أهلِ الكوفةِ حينَ عزمَ على الحجّ، فقال: يَا أَهْلَ الكُوفَةِ، إِنِي أُرِيدُ الحَجَّ وَقَدِ اِسْتَخْلَفْتُ عَلَيْكُمُ اِبْنِي مُحَمَّدًا، وَأَوْصَيْتُهُ عِلَى الحجّ، فقال: يَا أَهْلَ الكُوفَةِ، إِنِي أُرِيدُ الحَجَّ وَقَدِ اِسْتَخْلَفْتُ عَلَيْكُمُ اِبْنِي مُحَمَّدًا، وَأَوْصَيْتُهُ بِخِلَافِ وَصِيَّةِ رَسُولِ الله عَلَيْ فِي الأَنْصَارِ، فَإِنَّهُ أَمَرَ أَنْ يُقْبَل مِنْ مُحْسِنِهِمْ، ويُتَجَاوَزَ عَنْ مُسِيئِهِمْ، ويُتَجَاوَزَ عَنْ مُسِيئِهِمْ، وَلِا يَتَجَاوَزَ عَنْ مُسِيئِهِمْ، وَلَا يَتَجَاوَزَ عَنْ مُسِيئِكُمْ، أَلَا وَإِنَّكُمْ سَتَقُولُونَ بَعْدِي: لَا أَحْسَنَ الله لَهُ الصَّحَابَةَ ، أَلَا وَإِنِي مُعَجِّلٌ لَكُمُ الجَوَابَ: لَا أَحْسَنَ الله لَكُمُ الخِلافَةَ "2.

وهناكَ نوعٌ ثالثٌ يتمثّلُ في الخطابةِ السياسيّةِ الدينيّةِ، والتي جاءَتْ بعدَ فشلِ الخطابةِ السياسيَّةِ المباشِرةِ، فظهَرَتِ الوُعودُ بالصَّلاحِ والاستقامةِ وأداءِ الحقوقِ ... الخ، وأكثرُ ما نَجدُ هذا النَّوعَ عند الخليفةِ عمرَ بنَ عبد العزيزِ، الذي جمعَ بين الإمارةِ والزُّهد، ومما جاء في خُطَبِهِ قوله: " النَّوعَ عند الخليفةِ عمرَ بنَ عبد العزيزِ، الذي جمعَ بين الإمارةِ والزُّهد، ومما جاء في خُطَبِهِ قوله: " أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّمَا نَحْنُ مِنْ أُصُولٍ قَدْ مَضَتْ فُرُوعُهَا، فَمَا بَقَاءُ فَرْعٍ بَعْدَ أَصْلِهِ ؟ وَإِنَّمَا النَّاسُ فِي هَذِهِ الدُّنيَا أَعْرَاضٌ تَنْتَضِلُ فِيهِمُ المنايّا، وَهُمْ فِيهَا نُصْبَ المصَائِبِ، مَعَ كُلِّ جُرْعَةٍ شَرْقٌ، وَفِي كُلِّ أَكْلَةٍ غَصَصَىٌ، لَا يَنَالُونَ نِعْمَةً إِلَّا بِفِرَاقِ أُحْرَى، وَلَا يُعَمَّرُ مُعَمَّرٌ مِنْكُمْ يَوْمًا مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا بِهَرُم آخَرَ مِنْ أَجْلِهِ "3.

وكان الحوارُ بين الرّاعِي والرعيّةِ يستولِي علَى الخطابةِ في آخرِ العصرِ الأمويّ، إذِ انشغلَ الشّيعةُ في هذه الفترةِ بالعملِ السِّريِّ المنظّمِ فقلّتْ خُطَبُهُمْ أو لمْ يَصِلْنَا - كما يرى العمري - منها شيءٌ كثِيرٌ "4 .

الرؤيةُ العامَّةُ للخطابتيْنِ (السياسيَّةُ والدينيَّةُ): يرى العُمرِيُّ أَنَّ الرؤيَةَ العامَّةَ بين الخطابَتيْنِ مُوَحَّدَةٌ تتمثَّلُ في أربعَةِ عناصِرَ هي: 1- الدَّعوةُ إلى الطَّاعةِ، 2- الدَّعوةُ إلى العِصيَانِ، 3- الوعدُ، 4-

<sup>1</sup> مُحِدِّ العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 55.

<sup>2</sup> ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، الجزء الأول، تح : مُحَدِّد إبراهيم، دار الكتاب العربي، بغداد، العراق، الطبعة الأولى 1428هـ/2007م، ص : 220 .

<sup>. 189 :</sup> صفوت، جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة، الجزء الثاني، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مُحِّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 57.

### الفصل الأول: دراسة تحليلية في بلاغة الخطاب الاحتمالي ( الخطبة، والشعر )

التهدِيدُ والوعِيدُ  $^1$  .

| نوع الخطبة                                        | الرؤية العامة      |
|---------------------------------------------------|--------------------|
| - طاعة الله عز وجل / خطابة دينية                  | الدعوة إلى الطاعة  |
| - طاعة أولي الأمر عند بني أمية / خطابة سياسية     |                    |
| - الطاعة والوفاء للحزب عند الشيعة / خطابة         |                    |
| سياسة                                             |                    |
| - الثورة على الخصوم ومحاربتهم، كالخوارج والشيعة / | الدعوة إلى العصيان |
| خطابة سياسية                                      |                    |
| - الوعد بالجنة وحسن الثواب عند الوعاظ / خطابة     | الوعد              |
| دينية                                             |                    |
| - الوعد بالجنة وحسن الثواب عند الخوارج / خطابة    |                    |
| سياسية                                            |                    |
| - الوعد بالعطاء الجزيل وحسن المعاملة عند بني أمية |                    |
| / خطابة سياسية                                    |                    |
| - التهديد بعذاب الله ونقمته عند الوعاظ / خطابة    | التهديد والوعيد    |
| دينية                                             |                    |
| - التهديد بعذاب الله ونقمته عند الشيعة / خطابة    |                    |
| سياسية                                            |                    |
| - التهديد بالحرمان والقتل عند بني أمية/خطابة      |                    |
| سياسية                                            |                    |

3- مَقاماتُ الخطابَةِ الاجتماعيَّةِ: يصنِّفُ العمرِيُّ الخطابَةَ الاجتماعيَّةَ إلى صِنْفَيْنِ، خُطَبٌ ذَاتُ طبيعَةٍ موضوعيَّةٍ، وخطَبُ ذاتُ طبيعةٍ وجدانيَّةٍ، تتناوَلُ الأولى العلاقة بينَ النَّاسِ، وتعظيم المجتمَع

220

<sup>1</sup> مُحِدِّ العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 58، 59 .

مثلَ: خُطَبِ الإِمْلَاكِ، والصُّلَحِ، والمحَاصَمَاتِ القَضَائيَّةِ، وتعدِفُ الثانيَةُ إلى المشارَكَةِ أو الإِشْرَاكِ في المسرَّاتِ والأحزَانِ، كالتعزِيَةِ، والتَّهنِئَةِ، وَوَصْفِ المشاهِدِ والبِلَادِ "1 .

أ- الخطبُ الموضُوعِيَّةُ: يكونُ المتلقِّي فِي الخُطبِ ذاتِ الطبِيعةِ الموضُوعيَّةِ مِحْرَدَ حَكَمٍ يَنْظُرُ فِي مُحجِ المتخاصِمِينَ بِحِيَادٍ يَجعَلُهُمَا يَعتَمِدانِ الحَجَّةَ المقنِعةَ والأحوالَ المؤثِرة، كمَا يَعتَمِدانِ النَّاثِيرِ الأُسلوبِيَّ "2، ومثالُ ذلكَ مخاصَمةُ أبي الأَسْوَدِ الدُّولِي وزوجَتِهِ عندَ زِيادِ بنِ أبِيهِ، ذلكَ أَنَّه قدْ " جرَى بينَ أبي الأَسْودِ الدُّولِي وامرَأتِهِ كلامٌ في ابنٍ لَمّا منهُ، وأرادَ أخذَهُ منها، فسارًا إلى زِيادٍ وهوَ فِي البَصرَة، فقالتِ المرأةُ: أَصْلَح الله الأَمِيرَ، هَذَا إبْنِي، كَانَ بَطِنِي وِعَاءَهُ، وَحِجْرِي فِناءَهُ، وَتُدْبِي سِقَاءَهُ، أَكْلُوهُ إِذَا نَامَ، وَأَحْفَظُهُ إِذَا قَامَ، فَلَمْ أَزَلْ بِلَلِكَ سَبْعَةَ أَعْوَامٍ، حَتَّى إِذَا اِسْتَوْقَى فِصَالُهُ، وَيَسْتَوْكَعَتْ أَوْصَالُهُ، أَوْلُ بِلَلِكَ سَبْعَةَ أَعْوَامٍ، حَتَّى إِذَا اِسْتَوْقَى فِصَالُهُ، وَيَسْتَوْكَعَتْ أَوْصَالُهُ، أَوْلُ بِلَلِكَ سَبْعَةَ أَعْوَامٍ، حَتَّى إِذَا اِسْتَوْقَى فِصَالُهُ، وَيَسْتَوْكَعَتْ أَوْصَالُهُ، فَلَمْ أَزَلُ بِلَكِكَ سَبْعَةَ أَعْوَامٍ، حَتَّى إِذَا اللهُ عَلْمُ فَيْكُ وَمُعَلِّهُ فَيْلَ أَنْ عَلَامُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَيَسْتَعْمُ عَلْمَ وَاللّهُ الْمُورِةِ وَلَكَمُلُ وَيَسْتَعْمُ عَلْمُ وَيَسْتَعْمُ عَلَيْهُ وَيَسْتَعْمُ اللهُ وَيَسْتَعْمُ مَا عُلْهُ وَيَسْتَعْمُ مَا عُلُهُ وَيَسْتَعْمُ مَا لَهُ وَيَسْتَعْمُ مَا وَصَعَعْتُهُ شَهْوَةً، وَوَصَعَعْتُهُ مَوْمً عَلَيْهُ وَيَسْتَعْمُ مَا لَوْ اللّهُ وَيَادَدُ أَرْدُوهُ عَلَى اللهُ وَلَكَمَا مَقْلُهُ اللّهِ وَلَعَمْ مَنْ سَجْعِكَ "3.

ويُضيفُ العُمري إِلَى هذَا النَّوعِ خُطَبًا ورَدتْ فِي الجاهليَّةِ، مِثلَ خُطبةِ أَبِي طَالِبٍ عَمِّ رسُولِ الله عَلَيْ الله عَلْمَ الله عَلَيْ الله عَلْمَ الله عَلَيْ الله عَلْمُ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلْمُ الله عَلَيْ الله عَلْمُ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله

<sup>1</sup> مُحِدًّ العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 62 .

<sup>. 377، 376 :</sup> صفوت، جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة، الجزء الثاني، ص $^{3}$  376، مد زكى صفوت، جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة، الجزء الثاني، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مُجَّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 66.

فَتَتَمَيَّزُ بِالإطالةِ لأَجْلِ إِعطاءِ الفُرصَةِ الكامِلَةِ لِلمُتخاصِمِينَ حتَّى يتسَامِحُوا ويتصَالِحُوا فيمَا بينَهمْ، كَخُطَبِ النِخَارِ بْنِ أَوْسٍ العُذْرِيِّ، " فَإِنَّهُ كَانَ إِذَا تَكَلَّمَ فِي الْحَمَالَاتِ وَفِي الصَّفْحِ وَالاحْتِمَالِ وَصَلَاحِ ذَاتِ البَيْنِ وَتَخُوِيفِ الفَرِيقِيْنِ مِنَ التَّفَانِي وَالبَوَارِ، كَانَ رُبَّكَا رَدَّدَ الكَلَامَ عَلَى طَرِيقِ التَّهْوِيلِ وَصَلَاحِ ذَاتِ البَيْنِ وَتَخُوِيفِ الفَرِيقِيْنِ مِنَ التَّفَانِي وَالبَوَارِ، كَانَ رُبَّكَا رَدَّدَ الكَلَامَ عَلَى طَرِيقِ التَّهْوِيلِ وَالتَّوْدِيفِ، وَرُبَّكَا حَمِي حَتَى خَرَ "1.

ب- الخطبُ الوجدانيَّةُ: يكونُ الخطِيبُ فِي الخُطَبِ الوُجدانيَّةِ أَشْبَهَ مَا يَكونُ بِوَضِعِ الشَّاعرِ، فالاسْتمالَةُ فيهَا مُقدَّمةٌ علَى الحُجةِ فِي الغالبِ، إذْ يسعَى الخطِيبُ لمشارَكَةِ الآخرِينَ ما يَجِدهُ أو يتظاهرُ بِهِ، أو إِشعارِهمْ بمشارَكَتِهِ إيَّاهُم وتَعَاطُفِهِ معهُم فيمَا ألمَّ بَهمْ، على أنَّ الخطِيبَ في مثلِ هذه يتظاهرُ بِهِ، أو إِشعارِهمْ بمشارَكَتِهِ إيَّاهُم وتَعَاطُفِهِ معهُم فيمَا ألمَّ بَهمْ، على أنَّ الخطِيبَ في مثلِ هذه الموضُوعاتِ قدْ يُواحِهُ نَفْسَهُ مُرسِلًا ومُتَلَقِيّا، كمَا فِي نَدْبِ الموتَى وتَأْبِينِهمْ "2، ومثالُه كلِمَةُ فَرْغَانَةَ على قبْرِ الأَحْنَفِ بْنِ قيسٍ: " إِنَّا لله وَإِنَّ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ، رَحِمْكَ الله أَبَا بَحْرٍ مِنْ مُجَنِّ فِي جَننٍ، ومُدْرَجٍ على قبْرِ الأَحْنَفِ بْنِ قيسٍ: " إِنَّا لله وَإِنَّ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ، رَحِمْكَ الله أَبَا بَحْرٍ مِنْ مُجَنِّ فِي جَننٍ، ومُدْرَجٍ على قبْرِ الأَحْنَفِ بْنِ قيسٍ: " إِنَّا لله وَإِنَّ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ، رَحِمْكَ الله أَبَا بَحْرٍ مِنْ مُجَنِّ فِي جَننٍ، ومُدْرَجٍ فِي كَفْنِ، فَوَ الذِي إِبْتَلَانَا بِفَقْدِكَ، وَأَبْلَغَنَا يَوْمَ مَوْتِكَ، لَقَدْ عِشْتَ جَمِيدًا، وَمُتَ فقِيدًا، وَلَقَدْ كُنْتَ فِي عَلْمِ اللهَ أَبِا لَسُعْمَ الجِلْم، فَاضِلَ السِّلْم، رَفِيعَ العِمَادِ، وَارِيَ الزِّنَادِ، مَنِيعَ الجَرِيم، سَلِيمَ الأَدِيم، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسُوّدًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسَوَّدًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسَوَّدًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسُودًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسَوَّدًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسَوِّدًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسَوَّدًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسَوِّدًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسَوِّدًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسَوَّدًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسَوِّدًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسُودًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسَوِّدًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسَوِّدًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسَوِّدًا، وَإِنْ كُنْتَ لَمُسَوِّدًا، وَلِي لَكُولِكَ لَمُعْتِعِينَ، وَلِرَأَيكَ لَمُ لَيْكِيلًا لَعُولُولًا لَعُولُولًا لَلْهُ لِكُولًا لَعُمُولًا لَلْهُ الْمُؤَلِّدُهُ اللْهُ اللْهُ الْعُولُ اللهِ الْعَوْلِكَ لَمُ النَّالِ الْعَوْلِكَ لَلْهُ الْمُؤْلِلُهُ الْعَلْولُ الْمُؤَلِّذَا الْهُ الْعُلُولُ الْمُؤَلِّذَا الْمُؤْلِي الْعَلْهُ الْمُؤْلُقُهُ الْمُؤْلُلُهُ الْعُولُولُ الْعَلْهُ ال

#### نماذج من الأقيسة الخطابية:

أ- التعارُض والتضادُ: أَوْردَ العُمري في هذا النَّوعِ أَمثلَةً كَثِيرةً مِنْ خُطَبِ العربِ ومُناظَراتهِم، كَخُطبِ الحجَّاجِ بْنِ يوسُفَ الثَّقفِي، والأحنَفِ بْنِ قيسٍ وغيرهما ... ونذْكُرُ مِنْ ذلِك مَا كَانَ مِنَ الأَحْنَفِ بْنِ قيسٍ وغيرهما أَبِي سُفْيَانَ لَمَّا نَصَّبَ يَزِيدَ الأَحْنَفِ بْنِ قيسٍ مع سيِّدنَا معاويَةَ ﴿ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّلُولُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الل

<sup>.</sup> 105: الجاحظ، البيان والتبيين، الجزء الأول، ص= 105:

<sup>2</sup> مُحِدَّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 67.

<sup>3</sup> الجاحظ، البيان والتبيين، الجزء الثاني، ص: 302 . / فرغانة : هي فرغانة بنت أوس بن حجر / أجنه في الجنن أي وضعه في القبر، وأجنه أي ستره .

رَجُلُ فَفَعَلَ ذَلِكَ، ثُمُّ رَجَعَ إِلَى مُعَاوِيَةَ فَقَالَ: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، اِعْلَمْ أَنَّكَ لَوْ لَمْ تُولِ هَذَا أَمْرَ المُؤْمِنِينَ، اِعْلَمْ أَنَّكَ لَوْ لَمْ تُولِ هَذَا أَمْرَ المُسْلِمِينَ لَأَضَعْتَهَا - والأحنف جالس - فَقَالَ لَهُ مُعَاوِيَةُ: مَا بَالُكَ لَا تَقُولُ يَا أَبَا بَحْرٍ ؟ فَقَالَ: المسلِمِينَ لَأَضَعْتَهَا - والأحنف جالس - فَقَالَ لَهُ مُعَاوِيَةُ: مَا بَالُكَ لَا تَقُولُ يَا أَبَا بَحْرٍ ؟ فَقَالَ: أَحَافُ الله إِنْ كَذَبْتُ، وَأَحَافُكُمْ إِنْ صَدَقْتُ "1، والتضادُ المقصودُ هنا في قولِهِ: أخافُ الله إنْ كذبتُ وأخافُكم إنْ صدقتُ .

ب التّقسِيمُ المستقْصِي: ومِنْ أَمثلَةِ هذا النّوعِ قولُ الحجّاجِ فِي إحدَى خُطَبِهِ لأهلِ البصرةِ: " مَا لِي أَرْى عُلَمَاءَكُمْ يَذْهَبُونَ، وَجُهَّالَكُمْ لَا يَتَعَلَّمُونَ "، فهو هُنا أَقْصاهُمْ مِنَ العِلم، ومِنَ التعلُّم مَعًا، ومَنَ الخَلْبَةِ كَالآتِي : " قَالَ الحَجَّاجُ بَعْدَ أَنْ حَبِدَ الله وَأَنْتَى عَلَيْهِ: إِنَّ الله كَفَانَا مَؤُونَةَ الدُّنْيَا، وَأَمْرَنَا بِطلَبِ الدُّنْيَا، مَا لِي أَرَى عُلَمَاءَكُمْ يَذَهَبُونَ، وَشِرَارَكُمْ لَا يَتُوبُونَ ؟ مَا لِي أَرَاكُمْ خَرْصُونَ عَلَى مَا كُفِيتُمْ، وَتُضِيعُونَ مَا بِهِ وَجُهَّالَكُمْ لَا يَتَعَلَّمُونَ، وَشِرَارَكُمْ لَا يَتُوبُونَ ؟ مَا لِي أَرَاكُمْ خَرْصُونَ عَلَى مَا كُفِيتُمْ، وَتُضِيعُونَ مَا بِهِ وَجُهَّالَكُمْ لَا يَتَعَلَّمُونَ، وَشِرَارَكُمْ لَا يَتُوبُونَ ؟ مَا لِي أَرَاكُمْ خَرْصُونَ عَلَى مَا كُفِيتُمْ، وَتُضِيعُونَ مَا بِهِ وَجُهَّالَكُمْ لَا يَتَعَلَّمُونَ، وَشِرَارَكُمْ لَا يَتُوبُونَ ؟ مَا لِي أَرَاكُمْ خَرْصُونَ عَلَى مَا كُفِيتُمْ، وَتُضِيعُونَ مَا بِهِ وَجُهَّالَكُمْ لَا يَتَعَلَّمُونَ الْقَرْآنَ إِلَّا هَجُرًا، وَلَا يَالْعَلَمَاءِ، أَلَا وَإِيّ أَعْلَمُ بِشِرَارِكُمْ مِنَ البَيْطَارِ بِالفَرَسِ، وَبُعْهُ ذَهَابُ العُلَمَاءِ، أَلَا وَإِنَّ الدُّنْيَا عَرَضَّ حَاضِرٌ، يَأْكُلُ اللّهِ يَوْمَونَ القُرْآنَ إِلَا هَجُرًا، وَلَا يَأْتُونَ الصَّلَاةَ إِلّا دُبُرًا، أَلَا وَإِنَّ اللّهُ عَرْفُونَ القُرْآنَ إِلَا هَمْرَا وَلَا يَوْمَلُوا وَيَجْزِي اللّهِ يَعْمُلُوا وَيَجْزِي اللّهِ يَقَالَ دَرَّةً شَرًا يَوْهُ مَ لَاللّهُ لِي وَلَكُمْ وَيَهَا مَلِكَ قَادِرٌ، أَلَا وَإِنَّ مَنْ يَعْمُلُوا وَيَجْزِي اللّهِ يَعْمُلُوا وَيَجْزِي الذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْقَى، وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةِ شَرًّا يَرَهُ، وَأَسْتَغُورُ الله لِي وَلَكُمْ "2.

صُورُ الحَجَاجِ: يُعدُّ الحجاجُ مِنْ أهمِّ الركائِزِ التِي تَعتَمِدُ عليْهَا الخُطبَةُ، سَواءٌ كانَتْ يُونانِيَّةً أَوْ عربيَّةً، أو غيرَ ذلِكَ، ولِذلِكَ يُفرِدُ لَه العُمريُّ فصْلًا خاصًّا يَدرُسُ فيه صُورَهُ الثَّلاثَةَ وهي: " القِيَاسُ، والمثَّالُ، والشَّاهِدُ "، ذَلك أَنَّ الخَطيبَ إِذا أرادَ أَنْ يَخْتَجَّ أَوْ يُحَاجِجَ، فإنهُ مُجبَرُّ بالضَّرورَةِ علَى الأَخْذِ بِجَمِيعِهَا، وهاتِهِ الصُّورُ الثَّلَاثَةُ يَجمَعُهَا أَمرُ واحدٌ فِي نَظرِ العُمري بإحدَى هذهِ الصُّورِ، أو الأَخذِ بِجَمِيعِهَا، وهاتِهِ الصُّورُ الثَّلَاثَةُ يَجمَعُهَا أَمرُ واحدٌ فِي نَظرِ العُمري

المبرّد، الكامل في اللغة والأدب، المجلد الأول، تح: عبد الحميد هنداوي، وزارة الشؤون الدينية والأوقاف، المملكة العربية السعودية، طبعة سنة 1319هـ/1998م، ص: 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد زكي صفوت، جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة، الجزء الثاني، ص: 283.

وهُوَ " الدَّعْوَةُ إِلَى الانسِجَامِ إِمَّا داخلِيًّا أو خارجِيًّا، فالانسِجامُ الدَّاخليُّ هو القيَاسُ الخطابِيُّ، الذي يتَّسعُ ليشمَلَ جمِيعَ صُورِ الاسْتِقراءِ والاسْتِنتاجِ القَائِمَةِ على الاحتِمَالِ لا القَطْعِ "1، وأما الذي يتَّسعُ ليشمَلَ جمِيعَ صُورِ الاسْتِقراءِ والاسْتِنتاجِ القَائِمَةِ على الاحتِمَالِ لا القَطْعِ "1، وأما الذي يتَّسعُ ليشمَل عبد أرسطُو بالحُجج الجَاهِزَةِ أَوْ غيرِ الصِّنَاعِيَّةِ "2.

أ- صُورُ الحِجاجِ فِي ضَوء الانسِجامِ الدَّاخِلي: وهي ثلاثَةٌ كمَا قُلنا مِنْ قبل: " القِياسُ، والمثالُ، والشَّاهدُ " .

1- القياسُ: وقد جمّع أرسْطُو مجمُوعةً مِن البراهِينِ الخطابِيَّةِ تَحْتَ مَا تُرْجِمَ بالقِياسِ المضمر Enthyméme الذي يَقُوم عَلَى الاحتِمالاتِ، والاحتمالاتُ نَوْعَانِ، نَوْعٌ عَامٌ يمكن أَنْ يطبّقَ فِي جمِيعِ الموادِ، مِثْلَ مَبْدأ الأقلِّ والأحْثِرِ، وتُدعَى المواضِعِ العامَّةِ Lieux communs أو المواضِعِ العامَّةِ الطواضِعِ العامَّةِ وهي فِي المواضِعِ العامَّةُ وهي فِي المواضِعِ العامَّةُ وهي أن مَفاهيمَ خاصَّةً وهي فِي المواضِعِ العالَةِ تُطبَقُ فِي الموادِ التِي هَا عَلاقةٌ بهذهِ المفاهِيم، وقدم أرسطُو فِي كتابِ الحَطابَةِ تَمانٍ وعشرِينَ حالةً مِن البرَهنةِ بالقِياسِ المضمَرِ وهِي الأقيسةُ الاسْتِدلَالِيَّةُ، وأربعةً مِن الأقيسةِ التَّفْنيدِيَّةِ، واهجم والحَيْفِ، كان والحَيْفِ، كان والحَيْفِ، كان فَولبريخت تيتيكا مِنْ هذهِ الأفكارِ العامَّةِ أو المواضِعِ، بِفِحُرَقِ الحَمِّ والحَيْفِ، كان بالإمكانِ فِي نَظرِهِمَا إدماجُ ما سِواهُما فِيهمَا مِثلَ فِحُرةَ التَّرتِيبِ، والوُجودِ والجَوهرِ والشَّحْصِ "3.

2- المثل: يقومُ المثَلُ فِي الخطابَةِ مَقَامَ الاسْتقرَاءِ فِي المنطِقِ، أَوِ المثلِ هُو اِستقْراءٍ بَلَاغِيٍّ، والمثَل حُجَّةً تقُومُ علَى المشَاجَةِ بيَن حَالتيْنِ فِي مُقدِّمَتِهِمَا، ويُرادُ اِسْتنتَاجُ نَهايَةَ إِحْدَيْهِمَا بالنَّظرِ إلى نَهايَةِ عُمَا اللَّهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُلِلْ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحِدً العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص : 90 .

<sup>.</sup> 72,71: نفسه، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> نفسه، ص : 82 . <sup>4</sup>

والمثَلُ عندَ أرسْطُو يَنْقسِمُ إلى قِسْمَيْنِ، تَارِيخِي ومُصْطَنَعٌ، فالمُصْنَطَعُ إمَّا أَنْ يكونَ بالتَّشابُهِ، كالاسْتشهَادِ علَى فَسادِ القُضاةِ بالقُرعةِ وتَفْنيدِ رأي مَنِ اِقتَرَحَ ذلكَ بِفَسادِ اِخْتِيارِ المتَصارِعِينَ أو رُبَّانِ السَّفينةِ، وإمَّا أَنْ يكُون مَثَلًا حُرَافِيًّا، كَقِصَّةِ اِستِعبَادِ القُرْسِ، التِي حَاكَهَا الشَّاعرُ اليُونانيُ السَّفينةِ، وإمَّا أَنْ يكُون مَثَلًا حُرَافِيًّا، كَقِصَّةِ اِستِعبَادِ القُرْسِ، التِي حَاكَهَا الشَّاعرُ اليُونانيُ السَّفينةِ، وإمَّا أَنْ يكُون مَثَلًا حُرَافِيًّا، كَقِصَّةِ اِستِعبَادِ القُرْسِ، التِي حَاكَهَا الشَّاعرُ اليُونانيُ السَّفينةِ، وإمَّا أَنْ يكُون مَثَلًا حُرَافِيًّا، كَقِصَّة السَّعبَادِ القُرْسِ، التِي حَاكَهَا الشَّاعرُ اليُونانِيُ السَّفينةِ، وإمَّا أَنْ يكُون مَثَلًا حُرَافِيًّا، كَقِصَّةِ السَّعبَادِ القُرْسِ، التِي حَاكَهَا الشَّاعرُ اليُونانِيُّ السَّفينةِ، وإمَّا أَنْ يكُون مَثَلًا حُرَافِيًّا، كَقِصَّةِ السَّعبَادِ القُرْسِ، التِي حَاكَهَا الشَّاعرُ اليُونانِيُّ السَّفينةِ، وإمَّا أَنْ يكُون مَثَلًا حُرَافِيًّا، كَقِصَة السَّفينةِ، وإمَّا أَنْ يكُون مَثَلًا حَرَافِيًّا، كَقِيصَةِ السَّفينةِ، وإمَّا أَنْ يكُون مَثَلًا حُرَافِيًّا، كَقِصَة السَّفينةِ السَّفينةِ السَّفِينَةِ السَّالِيَّةِ السَّفِينِيْنِ السَّفِينَةِ السَّفِينِيْةِ السَّفِينِيْنِ السَّفِينِيْنَ السَّامِينَةِ السَّفِينِيْنِ السَّفِينِيْنِ السَّفِينِيْنِ السَّفِينِيْنِ السَّفِينِيْنِ السَّفِينِيْنِيْنِ السَّفِينِيْنِيْنَانِيْنَ السَّفِينِيْنِ السَّفِينِيْنِيْنِ السَّفِينِيْنِيْنِ السَّفِينِيْنِ السَّفِينِيْنِيْنِ السَّفِينِيْنِ السَّفِينِيْنِ السَّفِينِيْنِيْنِ السَّفِينِيْنِيْنِ السَّفِينِيْنِ السَّفِينِيْنِ السَّفِينِيْنِ السَّفِينِيْنِ السُّفِيلِ السَّفِيلِيْنِ السَّفِيلِيْنِ السَّفِيلِيْنَ السَّفِيلِ السَّفِيلِ السَّفِيلِ السِّفِيلِ السَّفِيلِ السِيْنِيْنِ السَّفِيلِ السَّفِيلِ السَّفِيلِ السَّفِيلُ السَّفِيلُ السَّفِيلُ السَّفِيلُ السَّفِيلُ السَّفِيلِ السَّفِيلِ السَّفِيلِ السَّفِيلُ السَّفِيلُ السَّفِيلِ السَّفِيلِ السَّفِيلُ السَّفِيلِ السَّفِيلِ السَّفِيلِ السَّفِيلِ السَّفِيلُ السَّفِيلُ السَّفِيلِيْنِ السَّفِيلِ السَّفِيلِ السَّفِيلِ السَّفِيلُ السَّفِيلِ

والنَّوعُ الثَّانِي التَّارِيخِي، فهوَ كَأَنْ تُرِيدَ الحُصولَ عَلَى شَيْءٍ مَا، وَكَانَ غَيرُكَ قَدْ حَصَلَ عليْهِ قَبْلكَ وَالنَّوعُ الثَّانِي التَّارِيخِي، فهوَ كَأَنْ تُريدَ الحُصولَ عَلَى شَيْءٍ مَن الواجِبِ عليْكَ أَنْ تَسلُكَ نَفسَ السُّلوكِ فِي زَمَنٍ مضَى، عَنْ طَرِيقِ سُلوكِ فِعلٍ مُعَيَّنٍ، فَيُصْبِحُ مِنَ الواجِبِ عليْكَ أَنْ تَسلُكَ نَفسَ السُّلوكِ لِيَتَالَ هذا الشيءَ، " كَمَا لَوْ قَالَ قَائلُ إِنَّهُ ينبَغِي لِلْملِكِ أَنْ يَستَعِدَّ وَلَا يُخلِي العدُوَّ ودخُولَ مِصرَ، فَلمَّا حَوَاهَا دَلَفَ ... والآن فإنَّ دَارْيُوسَ أَيْضًا فِي تِلكَ الغُزَاةِ لَمْ يتقدَّمْ دُونَ أَنِ اِحْتَوَى عَلَى مِصْرَ، فَلمَّا حَوَاهَا دَلَفَ ... والآن أيضًا إِنْ أَخذَ العَدُوُ مِصرَ مَضَى قُدُمًا، فَليسَ ينْبَغِي لِلملِكِ أَنْ يُرَجِّصَ فِي ذلكَ " .

وبالنِّسبةِ لتعرِيفِ المثالِ عندَ العَربِ، فقدْ أَوْرَدَ العُمرِيُّ مِجْمُوعَةً مِنَ التَّعرِيفَاتِ، منهَا تَعرِيفُ ابْنُ وَهَبٍ الذِي يقُولُ: " وَأَمَّا الأَمْثَالُ فَإِنَّ الحُكمَاءَ، والعُلمَاءَ، والأُدبَاءَ، لمْ يزَالُوا يَضرِبُونَ الأَمْثَالَ وَيُرَوْنَ هَذَا النَّوْعَ مِنْ القَوْلِ أَبْحَحَ مَطْلَبًا، ويُبَيِّنُونَ للنَّاسِ فِي هَنذَا ٱلقُوْلِ أَبْحَحَ مَطْلَبًا، وأَقْربَ مَذْهَبًا، ولذلِكَ قال الله عز وجل: ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَنذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثْلٍ وَاقْربَ مَذْهَبًا، ولذلِكَ قال الله عز وجل: ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَنذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثْلُ وَاقْربَ مَذْهَبًا، ولذلِكَ قال الله عز وجل اللهُ عَرْوَا إِنْ أَنتُمْ إِلَّا مُبْطِلُونَ ﴿ السَورة الروم: 58 ]، وإنمَّا فَعَلَتِ العُلمَاءُ ذَلكَ لِأَنَّ الخبرَ فِي نَفسِهِ، كَانَ مُحَنَّا فَهُو مُحْتاجٌ إِلَى مَا يَدُلُّ على صِحَّتِهِ، والمثلُ مقرُونٌ بالحُبَّةِ ... " وعندَ الرَّاغِبِ الأَصْفَهَانِي " المثلُ عِبارَةٌ عَنْ قَولِ شَيْءٍ فِي شَيْءٍ يُشْبُهُ قَوْلًا فِي مُقُولُ ثَيْ الْعَنْ الطَّبُونَ صَالَعُونَ صَيَّعْتَ اللَّبَلَ، فَإِلَّ شَيْءٍ أَخَرَ بَيْنَهُمَا مُشَابَهَةً، ليبيِّنَ أُحدُهُمَا الآخر، ويصَوِّرُهُ، نحو قَوْهُم : الصَيْفَ صَيَعْتَ اللَّبَلَ، فَإِلَّ شَيْءٍ آخَرَ بَيْنَهُمَا مُشَابَهَة، ليبيِّنَ أُحدُهُمَا الآخر، ويصَوِّرُهُ، نحو قَوْهُم : الصَيْفَ صَيَعْتَ اللَّبَلَ، فَإِلَّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أرسطو طاليس، الخطابة الترجمة العربية القديمة، تح : عبد الرحمن بدوي، دار القلم، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1979م، ص : 138، 139

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن وهب، البرهان في وجوه البيان، 118 .

هذا القولَ يشبِهُ قولَكَ : أَهْمُلْتَ وَقْتَ الإِمْكَانِ أَمْرَكَ "1، إضافَةً إلى تعرِيفَاتٍ أُخرَى أَوْرَدَهَا العُمرِيُّ للعضِ العُلماءِ مِثلَ الزّركشي، والرّازي وغيرهم ....

وعنْ معنى المثلِ فِي القرآنِ الكريمِ، اِسْتَشْهَدَ العُمري بقولِهِ تعالى: ۚ وَتِلْكَ ٱلْأَمْتُلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ۚ [ سورة الحشر : 21 ]، وقوله تعالى : ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْتُلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴿ السورة العنكبوت : 43 ] ، فالمثَلُ فِي القُرآنِ مُرتَبِطٌ بالتَّفَكُّرِ، والتَّعَقُّلِ، والتَّعَلَّمِ، لَا لِمُجَرَّدِ الذِّكْرِ .

هذا ويرى العمريُّ أنَّ المثلَ يُعتبرُ دعامَةً كُبرى مِنْ دعائِمِ الخَطابَةِ لِمَا يُحَقِّقُهُ مِنْ إقناعٍ وتأثِيرٍ، وإذَا أَحَذْنَاهُ بمعنَاهُ الوَاسِعُ الذِي يشمَلُ التَّشبِية والاسْتِعارَةَ، ولنَ نفعلَ ذلكَ إِلَّا فِي حُدودٍ ضَيِّقَةٍ، صَار أَهمَّ دَعائِمِ هذِه البلاغةِ "2.

## نماذِجُ عنِ المثلِ:

1- المثلُ التاريخي: كقصصِ الأُممِ في القرآنِ الكريم، وبالنسبةِ للحَطابةِ يكُونُ في الحالَاتِ التي يَحُثُلُ فِيها حَرَجٌ عندَ الْحَطيب، فَيضْطُرُ عندهَا لِتَبْرِيرِ الوضعيَّةِ المحرِجَةِ التي يَمُرُّ بِمَا فِي حُطْبَتِهِ، مثل مَا أُثِرَ عَنِ الحَجَّاجِ بَعدَ مقتلِ ابنِ الزُّبيرِ حيث قالَ: " مَوْجُ لَيْلٍ الْتَطَمَ، وَانْجُلَى بِضَوْءٍ صُبْحُهُ، يَا مَا أَثِرَ عَنِ الحَجَّاجِ بَعدَ مقتلِ ابنِ الزُّبيرِ حيث قالَ: " مَوْجُ لَيْلٍ الْتَطَمَ، وَانْجُلَى بِضَوْءٍ صُبْحُهُ، يَا أَهْلُ الجَجَازِ، كَيْفَ رَأَيْتُمُونِ ؟ أَلَمُ أَكْشِفْ ظُلْمَةَ الجَوْرِ، وَطِحْيَةَ البَاطِلِ بِنُورِ الحَقِّ ؟ والله لَقَدْ وَطِئكُمُ الحَجَاجُ وَطْأَةَ مُشْفِقٍ، وَعَطْفَةَ رَحِمٍ، وَوَصْل قَرَابَةٍ، فَإِيَّاكُمْ أَنْ تَزِلُواْ عَنْ سَنَنِ أَقَمْنَاكُمْ عَلَيْهِ، وَطِئكُمُ الحَجَّاجُ وَطْأَةَ مُشْفِقٍ، وَعَطْفَةَ رَحِمٍ، وَوَصْل قَرَابَةٍ، فَإِيَّاكُمْ أَنْ تَزِلُواْ عَنْ سَنَنِ أَقَمْنَاكُمْ عَلَيْهِ، فَأَقْطَعَ عَنْكُمْ مَا وَصَلْتُهُ لَكُمْ بِالصَّارِمِ البَتَّارِ، وَأُقِيمَ مِنْ أَوْدِكُمْ مَا يُقِيمُ المُثَقِّفُ أَوْدَ القَنَاةِ بِالنَّارِ، ... فَعْ فَرْلُ وَهُو يقُولُ 3 ...

الراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، الجزء الأول، تح: مركز الدراسات والبحوث بمكتبة نزار مصطفى الباز، نشر مكتبة نزار مصطفى الباز، ( ب، س )، ( ب، ط )، ص: 596.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحِدًّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 85.

أحمد زكى صفوت، جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة، الجزء الثاني، ص: 397.

## أَحُو الحَرْبِ إِنْ عَضَّتِ الحَرْبُ عَضَّهَا \* وَإِنْ شَكَرَتْ عَنْ سَاقِهَا الحَرْبُ شَكَّرًا 1

2- المثلُ الحُرافيُّ: كالذِي جَدُه فِي حِكايَاتِ إِبنِ المقفَّعِ، ومثالُهُ فِي الجانِبِ الخطَابِي حُطبةَ عبدِ الملكِ بنِ مَروانَ حِينَ رَفَضَ أهلُ المدِينةِ أَعْطِيَاتِهِ لهمْ فخطَب قائلا: " يَا مَعْشَرَ قُرُيْشٍ، مَقَلْنَا وَمَثَلُكُمْ أَنَّ أَحُويْنِ فِي الجَاهِلِيَّةِ حُرَجَا مُسَافِرِيْنِ، فَنَرَلا فِي ظِلِّ شَجرَةٍ تَحْتَ صَفَاةٍ، فَلَمَّا دَنَا الرَّوَاحُ حَرَجَتْ إِلَيْهِمَا مِنْ ثَحْتِ الصَّفَاةِ حَيَّة تَحْمِلُ دِينَارًا، فَأَلْقَتْهُ إِلَيْهِمَا، فَقَالاً: إِنَّ هَذَا لِمَنْ طَنر، فَأَقَامَا عَلَيْهِا ثَلاَثَةَ أَيَامٍ، كُلَّ يَوْمٍ ثَحْرِجُ إِلَيْهِمَا دِينَارًا، فَقَالَ أَحَدُهُمَا لِصَاحِبِهِ: إِلَى مَتَى نَنْتَظِرُ هَذِهِ الحَيَّة ؟ عَلَيْهَا ثَلاَثَةُ أَيَامٍ، كُلَّ يَوْمٍ ثُحْرِجُ إِلَيْهِمَا دِينَارًا، فَقَالَ أَحَدُهُمَا لِصَاحِبِهِ: إِلَى مَتَى نَنْتَظِرُ هَذِهِ الحَيَّة ؟ عَلَيْهِا ثَلاثَةَ أَيَامٍ، كُلَّ يَوْمٍ ثُحْرِجُ إِلَيْهِمَا دِينَارًا، فَقَالَ أَحُوهُ وَقَالَ: مَا تَدْرِي لَعَلَّكَ تَعْطِبُ وَلَا ثُدُولُ المَالَ، قَلْكَ تَعْظِبُ وَلَا تُلَكْ تَعْظِبُ وَلا ثُدُولُ المَلَا، فَقَالَ أَحُوهُ وَقَالَ: مَا تَدْرِي لَعَلَّكَ تَعْظِبُ وَلاَ ثُدُولُ المَلَا، فَقَامَ أَحُوهُ وَقَالَ: يَا هَذِهِ، وَأَعَامَ مَعَةً وَرَجَعَتْ إِلَى حِجْرِهَا، فَقَامَ أَحُوهُ فَدَفَتُهُ وَأَقَامَ، حَتَّى إِذَا كَانَ مِنَ العَدِ حَرَجَتِ فَقَالَ لَكَانَ اللهُ بَيْنَا الله بَيْنَا أَلَا تَطْيبِ لِي أَبْدَا وَأَنْتَ تَرَى عَنْ ذَلِكَ ؟ قَالَتِ المِيْهُ وَلَا النَّابِعَة ٤ لا ، قالَ: وَلِمُ ذَلِكَ ؟ قَالَتْ: إِنِي لِأَعْلَمَ أَنَّ نَفْسَكَ لَا تَطِيبِ لِي أَبَدًا وَأَنْتَ تَرَى عَلْ النَّاعِمَة ٤ وَالله مَا وَسُعِبَ لِي أَبُدًا وَأَنْتَ تَرَى فَلَا النَّاعِمَة وَلَا النَّاعِمَة ٤ وَلَا النَّاعِمَة وَلَ النَّاعِمَة وَلَ النَّاعِمَة ٤ وَلَا اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّه

# فَقَالَتْ أَرَى قَبْرًا تُرَاهُ مُقَابِلِي \* وَضَرْبَةَ فَأْسِ فَوْقَ رَأْسِيَ فَاغِرَهْ \* وَضَرْبَةَ فَأْسِ فَوْقَ رَأْسِيَ فَاغِرَهْ

3- الشّاهدُ: الشاهِدُ هُو المثالُ التَّشبِيهِي الذِي يَقومُ عَلَى الاسْتعارَةِ والرَّمزِ بِصِفَةٍ عَامَّةٍ ، ومثالُهُ الحُوارُ الذِي جَرى بَين اِبنِ الزُّبيرِ ومُعاوِيَةَ بنَ أَبِي سُفيانَ، فقدْ " دَحَلَ عبدُ الله بنُ الزُّبيرِ علَى مُعاوِيَةَ الحَوارُ الذِي جَرى بَين اِبنِ الزُّبيرِ ومُعاوِيَةَ بنَ أَبِي سُفيانَ، فقدْ " دَحَلَ عبدُ الله بنُ الزُّبيرِ علَى مُعاوِيَة

<sup>1</sup> هذا البيت هو لحاتم الطائي، ينظر : ديوان حاتم الطائي، دار صادر، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1401ه/1981م، ص : 49 .

<sup>2</sup> ديوان النابغة الذبياني، تح : عباس عبد الساتر، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الثالثة، 1416هـ/1996م، ص : 121 . وفي هذه النسخة : وجدنا البيت التالي : أَبِي لِيَ قَبْرٌ، لَا يَزَالُ مُقَابِلِي \* وَضَرْبَةَ فَأْس، فَوْقَ رَأْسِيَ فَاقِرَهُ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أحمد زكى صفوت، جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة، الجزء الثاني، ص: 148.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> مُحِّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 89 .

فقالَ: يَا أَمِيرُ المُؤْمِنِينَ، لَا تَدَعُنَّ مَرُوانَ يَرْمِي جَمَاهِيرَ قُرَيْشٍ بِمَشَاقِصِهِ، وَيَضْرِبَ صَفَاتَهُمْ بِمَعُولِهِ، أَمَّا والله لَوْلا مَكَانُكَ، لَكَانَ أَحَفَّ عَلَى رِقَابِنَا مِنْ فَرَاشَةٍ، وَأَقَلَ فِي أَنْفُسِنَا مِنْ خُشَاشَة، وأيمُ الله، لَيْنُ مَلَكَ أَعِنَّةً حَيْلٍ تَنْقَادُ لَهُ، لَتَرَكّبُنَّ مِنْهُ طَبَقًا تَخَافُهُ، فَقَالَ مُعَاوِيَةُ: إِنْ يَطْلُبْ مَرْوَانُ هَذَا الأَمْرَ، فَقَدْ مَلْكَ أَعِنَّ مَنْهُ مَنْهُ طَمَعَ فِيهِ مَنْ هُوَ دُونَهُ، وَإِنْ يَتُرْكُهُ لِمَنْ فَوْقَهُ، وَمَا أَرَاكُمْ بِمُنْتَهِينَ، حَتَّى يَبْعَثَ الله عَلَيْكُمْ مَنْ طَمَعَ فِيهِ مَنْ هُو دُونَهُ، وَإِنْ يَتُرْكُهُ لِمَنْ فَوْقَهُ، وَمَا أَرَاكُمْ بِمُنْتَهِينَ، حَتَى يَبْعَثَ الله عَلَيْكُمْ مَنْ لَمَعْ فِيهِ مَنْ هُو دُونَهُ، وَلا يَذْكُرُكُمْ عِنْدَ مُلِمَّةٍ، يَسُومَكُمْ حَسْفًا، وَيَسُوقَكُمْ عَسْفًا ، فَقَالَ البُنُ لِللهَ يَعْطِفُ عَلَيْكُمْ بِقُرَابَةٍ، وَلا يَذْكُرُكُمْ عِنْدَ مُلِمَّةٍ، يَسُومَكُمْ حَسْفًا، وَيَسُوقَكُمْ عَسْفًا ، فَقَالَ البُنُ اللهُ يَعْفُونَ اللهَ يُعْلِقُ عِقَالُ الحَرْبِ تَهُورُ كَرِجْلِ الجَرَادِ، حَافَاتُهَا الأَسَلُ، لَمَا دَوِيُّ كَدَوِيِّ الرِيحِ، الرُّيْنِ فِي إِذَنْ وَالله يُطْلِقُ عِقَالُ الحَرْبِ تَهُورُ كَرِجْلِ الجَرَادِ، حَافَاتُهَا الأَسَلُ، لَمَا دُويُّ كَدَوِيِّ الرِّيحِ، الرَّيْقِ الْمَالُ مُعْلِيقًا مِنْ قُرَيْشٍ، لَمَ تَكُنْ أُمُّهُ رَاعِيَةٌ ثُلَة ، فَقَالَ مُعاوِيَةُ: أَنَا إِبْنُ هِنْدٍ، أَطْلَقُتُ عَقَالِ الحَرْبَ، فَأَلَ الْمُنَامِ، وَشَرَبْتَ عُنْفُوانَ المَكْرَعِ، وَليْسَ لِلْآكِلِ بَعْدِي إِلَّا الفَلَذَةَ، وَلَا لِلشَّارِبِ إِلَّا الْمُلَذَةَ، وَلَا لِلشَّارِبِ إِلَّا الْفَلَذَةَ، وَلَا لِلشَّارِبِ إِلَى الْفَلَدَةَ، وَلَا لِلشَّارِبِ إِلَّا الْمُكْرَعِ، وَلِيْسَ لِلْآكِلِ بَعْدِي إِلَّا الفَلَذَةَ، وَلَا لِلشَّارِبِ إِلَّا الْمُؤْمِنَ المَكْرَعِ، وَليْسَ لِلْآكِلِ بَعْدِي إِلَا الْفَلَذَةَ، وَلَا لِلشَّارِبِ إِللللهُ الْفَالَدَةَ، وَلا لِلشَّارِبُ إِلَيْ اللهَ الْمُ لَا لَكُونُ اللهَ لَا الْمُؤْمِ اللهُ الْمُؤْمِقُونَ المَالِونَ المَعْفَى اللهُ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ الْمُؤْمُ اللّهُ الللهُ الْمُؤْمِلُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الْ

ب- صُورُ الحِجاجِ فِي ضَوْءِ الانْسِجامِ الخَارِجِي: يدخلُ ضِمنَ هَذا النَّوْعِ عندَ أَرْسطُو، القَوانِينُ والشُّهودُ، والاعترافَاتُ، وأقوالُ الحُكماءِ، وتَخْتَصُّ إِجْمَالًا بِالخطابَةِ القضائِيَّةِ، أمَّا عِندَ العَرَبِ، وَلشُّهودُ، والاعترافَاتُ، والأحادِيثُ، والأشعارُ، والأمْثالُ، والحِكمُ "2.

## أمثلة ذلك:

1- خطبَةُ مُصعَبِ بْنِ الزُّبيرِ فِي أهلِ العراقِ: حِين وُلِّيَ مُصعبُ بنُ الزُّبيرِ علَى العِراقِ مِنْ طَرَفِ أَخِيهِ عبدِ الله بنِ الزُّبيرِ حَطَبَ فِي النَّاسِ قَائِلًا:

#### بِسْـــــهُ ٱللَّهُ ٱلرِّحِيَــهِ

أحمد زكي صفوت، جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة، الجزء الثاني، ص: 154، 155. ( مرجع سابق ) ./ الشرح: المشاقص: جمع مشقص، كمنبر وهو النصل الطويل أو سهم فيه ذلك يرمى به الوحش – الخشاشة: واحدة الخشاش بتثليث الحاء، وهي حشرات الأرض والعصافير ونحوها ... وفي الأصل حشاشة وهو تصحيف –الطبق: هو الحال، ومنه قوله تعالى: " لتركبن طبقا عن طبق "، أي يوليكم ذلا – العسف: الظلم، وسلوك طريق على غير هداية – تمور: تضرب – الغطريف: السيد الشريف – الثلة: جماعة الغنم أو الكثيرة منها – عنفوان الشيء: أوّله أو أوّل بمجته، والمكرع: المورد،

مفعل من كرع في الماء أو في الإناء – الفلذة : القطعة من اللحم .

طسَمَ ﴿ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِتَبِ ٱلْمُبِينِ ﴿ نَتْلُواْ عَلَيْكَ مِن نَبُا مُوسَىٰ وَفِرْعَوْنَ بِٱلْحَقِّ لِقَوْمِ يُومِنُونَ ﴾ يُؤمِنُونَ ﴿ إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَآبِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَآءَهُمْ وَيَعْمِنُونَ ﴾ وَأَشَارَ بِيَدِهِ نَحُو الشَّام، ... ثم قال : وَنُرِيدُ أَن تَمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَخَعْلَهُمْ أَبِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَارِثِينَ ﴾ وأَشَارَ بِيدِهِ نَحُو الشَّام، ... ثم قال : وَنُرِيدُ أَن نَمُنَ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَخَعْلَهُمْ أَبِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَارِثِينَ ﴾ وأَشَارَ بِيدِهِ نَحُو الطِّرَاقِ أَن وَنُمَكِنَ هُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهَعْمَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُواْ الطِّحَازِ، ... ثم قال : وَنُمَكِن هُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهَعْمَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُواْ الطِحَاقِ أَلْ . . . . ثم قال : وَنُمَكِن هُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهُعْمَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُواْ الْمِنَاقِ أَلْمُ لِيَدِهِ فَوْ العِرَاقِ أَنْ . . . . ثم قال : وَنُمَكِن هُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهُونَ وَهُا عَرَاقٍ أَنْ اللَّهُ لِيَالِهُ فَيْ الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُمُ أَلُونُ الْعِرَاقِ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَلُونُ الْعِرَاقِ أَنْ . . . . ثم قال : ونُمُرَى هُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَنُرِى فِرْعَوْنَ فِي الْعَرَاقِ أَنْ عَلَى الْعِرَاقِ أَنْ الْعَلَمُ الْوَالِيْسِ الْمُ الْمُعْلِي الْعَرَاقِ الْعِرَاقِ أَلْ عَلَى الْعَلَاقُ الْمُعْرِقِ الْعَرَاقِ أَلَاقُوا الْعِرَاقِ أَلَا الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ أَلْهُمْ فَيْ الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ أَلَاقُوا الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ أَلَا الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ أَنْ الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ أَلْمُ الْمُولِي الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ الْعِرَاقِ الْعَرَاقِ الْعَرَاقِ الْعِرَاقِ الْعَلَاقُوا الْعَلَاقُوا الْعَلَاقُولُ الْعَلَاقُولُ الْمُولِي الْعَرَاقِ الْعِرَاقِ الْعَلِقُولُ الْعَلَاقُولُ الْعَرَاقِ الْعِرَاقِ الْعَرَاقِ الْعَلَاقِ الْعَرَاقِ الْعَلَاقُولُولُولِ الْعَلَاقُولُولُولُ الْعَلَاقُول

ويُقسِّمُ العُمرِيُّ الاستِشهادَ بِالقُرآنِ فِي الخَطابَةِ إِلَى ثَلاثةِ أَقْسَامٍ هِيَ: الأَوَّلُ منهَا يَتضمَّنُ " الاستئناسُ الاحتجَاجُ لِقضيَّةٍ مُختلَفٍ فِيهَا "، والثانِي " تمثِيلُ حالةٍ مُشاهِهَةٍ "، وأمَّا القّالثُ فهُوَ " الاستئناسُ وحَلْقُ جَوِّ دِينِيِّ " .

أ- الاحتجاجُ لقضيَّةٍ مختلَفٍ فِيهَا: كاحْتِجاجِ الحَسَنِ لِحَقِّهِ فِي الخِلافةِ بِقولهِ تعالى: " وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنةً نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسَنا [ سورة الشوى: 23 ] إِذْ قَالْ: فْاقْتِرْافُ الحَسَنةِ مَوَدَّتُنَا؛ باعتِبارِ أَنَّ الآيَةَ صِلَةٌ لِمَا قَبْلَهَا، وَهُوَ قُولُه تعالى: قُل لَّآ أَسْعَلُكُم عَلَيْهِ أُجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَى [ سورة الشورى: 23 ] .

ب تمثيل حالَةٍ مُشابِحَةٍ: كمَا فِي اِسْتطْرادِ الحِجاجِ فِي قولِهِ: وَإِنَّكُمْ كَأَهْلِ قَرْيَةٍ كَانَتْ آمِنَةً مُطْمَئِنَةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكَانٍ، فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ الله فَأَذَاقَهَا الله لِبَاسَ الجُوعِ وَالخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُونَ .

<sup>·</sup> الجاحظ، البيان والتبيين، الجزء الثاني، ص: 300 .

ج- الاستئناسُ وَحَلْقُ جَوِّ دِينِيِّ: وهذهِ الوظِيفةُ غَالِبَةٌ تَكُونُ عَلَى خُطبِ المناسَبَاتِ الدِينيَّةِ والاجتمَاعيَّةِ "1 .

<u>النيا: الأُسلُوبُ</u>: لِلأسلُوبِ مَكانَةٌ حِدُّ مُعتبَرَةٍ فِي البَلاغَتيْنِ العَربيَّةِ واليُونانيَّةِ، وتَعُودُ أهييَّةُ الأُسلُوبِ فِي نظرِ أَرِسْطُو إِلَى أَنَّ عَامَّةَ النّاسِ يَتَأْثُرُونَ بِعُقولِمِمْ فَلا يَكفِي المرْءَ مَعرِفَةً مَا ينبَغِي أَنْ يُقالَ بَلْ أَنْ يَقولَ مَا يَبغِي، وهُو يَتغيَّرُ بِتغيُّر المقام، أُسلوبٌ كتابيُّ، أسلوبُ مُناقشةٍ، أسلوبُ مُحاكمةٍ ... الخاوضافَةً إِلَى ذلِك، فإننَا نجدُ – وعلى سبيل المثال لا الحصر – الخُطب التي تُحدثُ أثرًا جَميلًا عند الإلقّاءِ، تكُونُ هَزيلةً عِندمَا تُكتبُ؛ وممَّا يزيدُ فِي بَماءِ الأُسلُوبِ الخَطابِيِّ، حذفُ أدواتِ الوصلِ والتَّردِيدِ، لأَنَّ التَّرديدَ، أو التِّكرارَ فِي الإلقاءِ يسبِّبُ مَللًا وضَجَرًا لَدى السَّامِعِينَ، وأما الأُسلُوبُ المؤدِّى فِي الحَافِلِ الشَّعبِيَّةُ فلا يُحتاجُ إلى تدقِيقٍ فِي التَّفَاصِيلِ، بِقدرِ مَا يهتَمُّ بالتهْيِيج، والحَماسِ، المؤدِّى فِي العَافِلِ الشَّعبِيَّةُ فلا يُحتاجُ إلى تدقيقٍ في التَّفَاصِيلِ القضيَّةِ دُوغَا إِعارَةٍ لِلجانِبِ الحَماسِيّ، أُمَّا فِي القَضاءِ فالعَكْسُ، إذْ يكونُ الاهتِمامُ بِكُلِّ تَفاصِيلِ القضيَّةِ دُوغَا إِعارَةٍ لِلجانِبِ الحَماسِيّ، وفيمَا يتعلَّقُ بأهيَّةِ الأُسلُوبِ فِي الخطابَةِ العربيَّةِ فَإنَّهَا تَعُودُ إلى ثلاثةِ أَشيَاءَ:

1- هَيمنَةُ الشِّعرِ: وَمثالُهُ الْحَاكَمةُ التِي جَرتْ بِينَ عَمرِو بْنِ كُلثُومٍ والْحَارِثِ بْنِ حِلِّرَةَ اليَشْكُرِي، وَكَانَ الْأَوَّلُ تَغْلِبًا، أمَّا الثَّانِي فَكَانَ بَكْرِيًّا، وقدْ وَقَعَتْ بِينَ بَكرٍ وتَغْلِب، كما هُو معلومٌ في التَّاريخِ معارِكُ كثِيرةٌ، تَحَمَعُها الحربُ الطَّويلَةُ التِي شُمِّيَتْ " حَربَ البَسُوسَ "، وما لبِثَ الفَريقانِ أنْ تَصالحَا عند المنذرِ بْنِ ماءِ السَّماءِ، ولكنْ عِنْدَمَا " هَلكَ التَّغْلِيثُونَ بِرِيحٍ سَمُومٍ، هَبَّتْ عَليْهِم، وسلِمَ البَكرِيُّونَ، طَلبَتْ تَغلِبُ بِديَّةِ أَبنَائِهَا، فَأبتْ بَكُرُ، وتَحَاكَمَ الفَريقانِ إلى عَمْرِو بْنِ هندٍ، وقالَ عَمْرُو البَكرِيُّونَ، طَلبَتْ تَغلِبُ بِديَّةِ أَبنَائِهَا، فَأبتْ بَكُرُ، وتَحَاكَمَ الفَريقانِ إلى عَمْرِو بْنِ هندٍ، وقالَ عَمْرُو

230

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحِدًّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 93.

2- خوضُ الخطابَةِ العربيَّةِ فِي الموضُوعاتِ الشِّعريةِ: " الشعرُ، التعزيةُ، الوصفُ ... الخ .

3- إضافةً إلى ذلك، كوْنُ العدِيدِ مِنَ الخُطباءِ فِي الأصْل شُعراءَ "2".

## غاذِجُ عنِ الأُسلُوبِ:

1- في العصرِ الأوَّلِ: كَانَ الاهتِمامُ بالانْزِيَاحِ فِي هذَا العصْرِ قَلِيلًا، ومِنَ الأَمْثَلَةِ القَليلَةِ الدَّالَةِ عَلَى خَلِيهُ خَطْبَةُ عُثمانَ بْنِ عَفَّانَ التِي كَانَتْ فِيهَا بِالجَانِبِ البَيانِي، وَقَدْ أَلْقَاهَا حِينَ نَقَمَ عَليهِ عَلَى ذَلِكَ خطبةُ عُثمانَ بْنِ عَفَّانَ التِي كَانَتْ فِيهَا بِالجَانِبِ البَيانِي، وَقَدْ أَلْقَاهَا حِينَ نَقَمَ عَليهِ النَّاسُ مَا نقمُوا فَقامَ وقالَ: إِنَّ لِكُلِّ شَيْءٍ آفَةُ، وَإِنَّ لِكُلِّ نِعْمَةٍ عَاهَةٌ، فِي هَذَا الدِّينِ عَيَّابُونَ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الزوزيي، شرح المعلقات العشر، دار مكتبة الحياة، بيروت - لبنان، طبعة 1983م، ص: 259، 260 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُجَّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 97، 98، 99، 100.

ظَنَّانُونَ، يُظْهِرُونَ لَكُمْ مَا تُحِبُّونَ، وَيُسِرُّونَ مَا تَكْرَهُونَ، يَقُولُونَ لَكُمْ وَتَقُولُونَ طَعَامٌ مِثْلَ النَّعَامِ، يَتْبَعُونَ أَوَّلَ نَاعِقٍ، أَحَبُ مَوَارِدِهِمْ إِلَيْهِمُ النَّازِحُ، لَقَدْ أَقْرَرْتُمْ لِابْنِ الْحَطَّابِ بِأَكْثَرَ مِمَّا نَقَمْتُمْ عَلَيَّ، وَلَكِنَّهُ قَمَّكُمْ، وَقَمَعَكُمْ، وَزَجَرَكُمْ زَجْرَ النَّعَامِ المَحْزَمَةِ، وَالله إِنِي لَأَقْرَبُ نَاصِرًا، وَأَعَزُ نَافِرًا، وَأَقْمَنُ - وَلَكِنَّهُ قَمَّكُمْ، وَقَمَعَكُمْ، وَزَجَرَكُمْ زَجْرَ النَّعَامِ المَحْزَمَةِ، وَالله إِنِي لَأَقْرَبُ نَاصِرًا، وَأَعَزُ نَافِرًا، وَأَقْمَنُ - وَلَكِنَّهُ قَمَّكُمْ، وَقَمَعَكُمْ، وَزَجَرَكُمْ زَجْرَ النَّعَامِ المَحْزَمَةِ، وَالله إِنِي لَأَقْرَبُ نَاصِرًا، وَأَعَزُ نَافِرًا، وَأَقْمَلُ فِي إِنْ قُلْتُ هَلُمُ اللهِ لَا أَفْعَلُ فِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

2- في العصرِ الأمَويِّ: وَفِي هذَا العصْرِ يكُونُ الاهتِمامُ بالأُسلُوبِ أَكثَرَ، ومثالُ ذلِكَ خُطبَةُ الحجَّاجِ بْنِ يوسفَ التَّقفِي بعدَ مقتلِ ابنِ الزبير \* .

أَقْسَامُ الخطابةِ العربيَّةِ فِي القرْنِ الأوَّلِ حسْبَ العُنصُرِ الصَّوتِي: يُؤكِّدُ العُمريُّ علَى وُجودِ جَانبَيْنِ بارِزيْنِ مِنَ البِناءِ الفَيِّي للنَّصِ الخَطابِي هُما: البِناءُ الدِّلالِي، والإِيقَاعُ، حيثُ يتعلَّقُ الأوَّلُ بكثْرَةِ المعايِي أَوْ قِلَّتِهَا، على حسَبِ نوعيَّةِ الخِطابِ ومَكانتِهِ، أمَّا الثَّابِي فإنهُ يُركِّز على جَماليَّةِ اللَّفظةِ مِنَ النَّاحِيَةِ الصَّوتِيَّةِ والجَرَسِ الذِي تُحْدِثُهُ، حيثُ تتْرُكُ تأثِيرًا بالغًا فِي النَّفسِ، ومِنَ المصطلحاتِ الصَّوتِيَّةِ التِي الصَّوتِيَّةِ التِي المَصطلح التوازُنِ، ومُصطلح التَوازُنِ، ومُصطلح التَوازُنِ، ومُصطلح التوازُنِ، ومُصطلح التوازُنِ، ومُصطلح التوازُنِ ومُصلح التوازِنِ ومُصلح التوازِنِ ومُصلح التوازِنِ ومِن المِسْرِقِي النَّورِ والمِنْ المُسْرَقِي التَوازِنِ العَمْرِيُّ العَمْرِيُّ اللْعَالِقِي النَّورُ والْمِنْ اللْعَالِقِي النَّورُ والْمِنْ اللْعَالِقِي النَّورُ والْمِنْ الْمُونِ العَمْرِيُّ اللْعَالِقِي اللْعَالِقِي النَّورُ والْمِنْ العَمْرِيُّ اللْعَالِقِي النَّورُ والْمِنْ اللْعَالِقِي النَّورُ والْمِنْ الْمُعْرَقِي النَّورُ والْمِنْ اللْعَالِقِي اللْعَالِقِي اللْعَالِقِي اللْعَالِقِي اللْعَالِقِي اللْعَالِقِي اللْعَالِقِي اللْعَالِقِي اللْعَالِقُونُ الْعَالِقُونُ الْعَالِقُونُ الْعَالِقُونُ اللْعَالِقُونُ الْعَالِقُونُ الْعَالِقُونُ الْعَالِقُونُ

ونظرًا للأهميَّةِ البالِغةِ للجَانِبِ الصَّوتِي فِي صِياغَةِ الخُطَبِ العَربيَّةِ، فَقَدْ قَامَ العُمريُّ بِتقسِيمِ الخَطابَةِ إِلَى ثَلاثَةِ أَنْواعِ حَسْبَ العُنصُرِ الصَّوتِي وهِيَ:

أ- خُطَبٌ كثيفَةُ الصِّناعةِ ( مَسجوعةٌ ): هذا الطَّابِعُ هو طَابِعُ أَغْلَبِ مَا وَصَلَنَا مِنْ خُطَبِ الجَاهليَّةِ، ومِثَالُهُ سَجَعُ الكُهَّانِ، كَسَجَعِ الكاهِنِ الخُزاعِي عَبْدُ عَمْرٍو بْنِ الْحَمَقْ فِي الحكومَةِ بيْنَ الجَاهليَّةِ، ومِثَالُهُ سَجَعُ الكُهَّانِ، كَسَجَعِ الكاهِنِ الْخُزاعِي عَبْدُ عَمْرٍو بْنِ الْحَمَقْ فِي الحكومَةِ بيْنَ هاشِم ومُعاوِية، وجَلاءِ مُعاوِية، وجَلاءِ مُعاوِية إِلَى الشَّامِ مُدَّةَ عَشْرِ سَنَوَاتٍ كامِلةً، على حَسَبِ الاتِّفاقِ المبرَمِ بينَهُمَا، وكان مَضْمُونُ خُطبَةِ الكاهِن ما يلي : وَالقَمَرِ سَنَوَاتٍ كامِلةً، على حَسَبِ الاتِّفاقِ المبرَمِ بينَهُمَا، وكان مَضْمُونُ خُطبَةِ الكاهِن ما يلي : وَالقَمَرِ

<sup>.</sup> 102: صفوت، جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة، الجزء الأول، ص $^{1}$ 

<sup>\*</sup> ذكرنا هذه الخطبة من قبل.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحِدُّ العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 101-114.

البَاهِرْ، وَالكَوْكَبِ الزَّاهِرْ، وَالغَمَامِ المَاطِرْ، وَمَا بِالجَوِّ مِنْ طَائِرْ، وَمَا اِهْتَدَى بِعَلَمٍ مُسَافِرْ، مِنْ مُنْجِدٍ وَغَائِرْ، لَقَدْ سَبَقَ هَاشِمُ أُمَيَّةً إِلَى المَآثِرْ، أَوَّلُ مِنْهُمْ وَآخِرْ، وَأَبُو هَمْهَمَةً بِذَلِكَ حَابِرْ "1".

ب- خُطبٌ مُتوسِطةُ الصِّناعةِ ( بينَ السَّجعِ والازْدِواجِ ): وهذَا الاجِّاهُ يُزَاوِجُ بينَ الصَّنْعَةِ الصَّوتِيَّةِ وغيرِها مِنَ المقوِّماتِ الأُخرى، ويُقيمُ إِيقاعَهُ علَى مُوازَنَاتٍ تَتَرَاوَحُ بينَ الازْدِواجُ والسَّجعِ مَعَ الصَّوتِيَّةِ وغيرِها مِنَ المقوِّماتِ الأُخرى، ويُقيمُ إِيقاعَهُ على مُوازَنَاتٍ تَتَرَاوَحُ بينَ الازْدِواجُ والسَّجعِ مَعَ تَفاوُتِ بينَ الفَواصِلِ أَحْيَانًا، والتّخلِي عَنِ القوافِي أحيانًا أُخرَى، بَل يَتصرَّفُ الحَطِيبُ مِنْ حِينٍ لَا فَواصِلِ اللَّهُ الْمُوازِنَةِ بينَ الفَواصِلِ اللَّهُ وَلِيهِ الحَجَّاجِ، وأبِي الْمُوازِنَةِ بينَ الفَواصِلِ "2، مِثْلَ خُطَبِ الحَجَّاجِ، وأبِي حَمْزَةً، وَزِيادِ .

ج- خطبٌ مرْسلَةٌ ( قلِيلةُ الصِّناعَةِ ): وهِي خُطَبٌ قلِيلَةُ العِنَايَةِ بِالموازنَاتِ الصَّوتِيَّةِ - الإِيقَاعِيَّةِ، وخاصَّةً الجِناسُ، الذِي لَا يَكادُ يَظهَرُ إلَّا لِمَامًا، غَيرَ أَنَّ أَصحابَ هَذهِ الخُطبِ لَمَ يُهْمِلُوا الإِيقَاعَ وخاصَّةً الجِناسُ، الذِي لَا يَكادُ يَظهَرُ إلَّا لِمَامًا، غَيرَ أَنَّ أَصحابَ هَذهِ الخُطبِ لَم يُهْمِلُوا الإِيقَاعَ إِهْمَالًا مُطْلَقًا، بلُ حَاولُوا تَحقِيقَ شيءٍ مِنهُ بِاعتِمادِ الجُملِ والفَواصِلِ القَصِيرةِ غَالِبًا "3، مِثْلَ خُطبِ رَسُولِ الله عَلَيُّ، وَالخُلُفاءِ الراشدينَ، ورجالِ الدَّولةِ فِي الصَّدرِ الأَوَّلِ الإِسْلَامِيّ ( حَجَّةُ الوداع ) .

ثَالثًا: تَرتِيبُ أَجزاءِ القَولِ: يُعتبَرُ كُورَاكُوسْ أَوَّلَ مَنْ وضَعَ تَرتِيبَ الأَجزاءِ الكُبرى لِلخِطابِ، غَيرَ أَنْ التَّقسِيمَ التَّقلِيدِيَّ لَيْسَ مُنَاسِبًا إِلَّا فِي بَعْضِ أَنْوَاعِ الْحَطَابَةِ، يَقْصِدُ بِذلك مَا يَتعلَّقُ بِعرْضِ القِصَّةِ والبَرْهَنَةِ عَليهَا، أمَّا عِندَ بيرِلمَانْ فالتَّرتِيبُ إذا كانَ فِي القَضايَا الشَكليَّةِ فقطْ يَتعلَّقُ بِعرْضِ القِصَّةِ والبَرْهَنَةِ عَليهَا، أمَّا عِندَ مِيرِلمَانْ فالتَّرتِيبُ إذا كانَ فِي القضايَا الشَكليَّةِ فقطْ يَكُونُ فِي القضايَا الحِجَاجِيَّةِ، ومِمَا إنْتَقَدَهُ أُرسِطُو فِي يَكُونُ غَيرَ ذِي أَهْمِيةِ، وعَمْ النَّقَدَهُ أُرسِطُو فِي القَضايَا الحِجَاجِيَّةِ، ومِمَا الْتَقَدَهُ أُرسِطُو فِي القَوْلِ ما يلي:

أ- اِنتقَدَ وُجُودَ القَصّ، إِلا فِي الخُطبِ القَضائيَّةِ.

ب- إنتقَدَ الاسْتِهلَالَ والمناقَشَةَ بالتَّسَاجُلِ وَالتِّكْرَارِ بِإِيجَازِ فِي الخُطَبِ الاحْتِفَاليَّةِ ( إِلَّا إِنْ كَانَ فِيهَا

<sup>1</sup> مجًّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 317.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 118

<sup>3</sup> نفسه، ص: 122 . <sup>3</sup>

مُنَاظَرَةٌ ) .

ج- إِنْتقدَ وُجُودَ الخَاتِمةِ فِي الخُطبِ القَضائِيَّةِ، بل إِنَّ الضَّرورَةَ فِي رأيهِ لا تكُونُ هُنا إِلَّا للقضيَّةِ والدَّليل .

د- تَرتِيبُ أجزاءِ القَوْلِ عندَ أُرِسطُو يَكُونُ علَى النَّحوِ التَّالِي:

د-1- الدّعوةُ إِلَى العَاطِفةِ فِي المقدِّمةِ والخَاتِمةِ، والدّعوةِ إلى العَقلِ والوَاقِعيَّةِ فِي العَرْضِ والدَّلِيلِ.

د-2- الدعوةُ للاسْتِهوَاءِ والاسْتِمالَةِ فِي المقدِّمةِ، ثُمُ الإعلانِ عَنِ التَّقسِيمِ والتَّخطِيطِ .

د-3- ينبغي أنْ يكُونَ العَرْضُ وَاضحًا ومُختصَرًا، خَالِيًا مِنَ الاستطْرادِ والتَّشخِيصِ، يكتَفِي بالإعْدادِ لمرْحَلةِ البرْهَنَةِ ، وهوَ يضُمُّ ذكرَ الوَقائِع ووَصْفِهَا، زَمانِيًّا ومَكَانِيًّا، كما يَصفُ الذَّواتَ .

د-4- تَقُومُ البرهنَةُ عندَ أرسِطُو علَى تَقْدِيمِ بعضِ الأَدِلَّةِ القَويَّةِ وتأخِيرِ بَعْضِهَا، وتُقَدَّمُ الحُجَجُ تَنَازُلًا مِنَ اللَّنازُلِ والتَّصَاعُدِ . تَصَاعُدًا )، أو توزِيعٌ بينَ التّنازُلِ والتَّصَاعُدِ .

وفي البلاغة العربيَّة يَرى العُمريُّ أنَّه لَا يُوجدُ نِظامٌ يقنِّنُ ما ينبَغِي للخطِيبِ أَنْ يَتَبِعَهُ فِي تَرتيبِ أَجزاءِ خُطبتِهِ عَدا الإِلحاحِ على الاستهلَالِ الدِّينِي، وقدْ رَاعَى الخُطباءِ العَربِ (خاصَّةً فِي خُطَبِ القرْنِ الأوَّلِ فَلا يُوجَدُ خُطَبِ الكُتُبِ ) تَضْميُن المقدِّمةِ مَا يَدلُّ على الموضُوعِ، وأمَّا فِي خُطَبِ القرْنِ الأوَّلِ فَلا يُوجَدُ حُطبِ الكُتُبِ ) تَضْميُن المقدِّمةِ مَا يَدلُّ على الموضُوعِ، وأمَّا فِي خُطبِ القرْنِ الأوَّلِ فَلا يُوجَدُ حُرضٌ على الاهتِمامِ بالمقدِّمةِ، والعَرْضِ، والخاتِمةِ بالنِّسبة للحَطيب، غيرَ أنهم إهتمُّوا بِوسَائِلِ حرْضٌ على الاهتِمامِ بالمقدِّمةِ، والعَرْضِ، والخاتِمةِ بالنِّسبة للحَطيب، غيرَ أنهم إهتمُّوا بِوسَائِلِ الإقتاع .

ومِنَ الحُطَبِ التِي لَم يَكَنْ فِيهَا اِسْتهلالٌ دِينِيُّ، خُطبَةُ زِيادٌ البَتْراءُ، ومعَ ذلِك فَهِي لَا تَخْلُو مِنْ تَرْتِيبٍ لِلمعَانِي، وتَسَلْسُلِ فِي الأَفْكَارِ، واِرتبَاطِ بَعْضِهَا بِبَعْضٍ .

هذَا ويَعُود عَدَمُ اِهْتِمامِ العَربِ بالتَّرتِيبِ إلى أَنَّ اِطِّلَاعَهُمْ علَى الفِكرِ اليُونَايِي فِي القَرْنِ الأُوَّلِ الْمُوتَايِي فِي القَرْنِ الأُوَّلِ الْمُوتَايِي فِي القَرْنِ الأُولَاعِهِمْ فَإِنَّ أَرِسطو نفستهُ يَكُنْ كَثِيرًا، ولَمْ يَتَسَنَّ لَهُمُ الأَمْرُ إلَّا معَ العَصْرِ العَبَّاسِي، بَلْ وحَتَّى بَعدَ الطِّلَاعِهِمْ فَإِنَّ أَرِسطو نفستهُ

لَمْ يُلْزِمِ الخطابةَ الاحتفاليَّةَ التَّنظِيمَ وَالتَّرِيبَ الذِي أَلْزَمَ القضَائيَّةَ والاسْتشَارِيَّة به، وأغلبُ الخطابةِ الأموِيَّةِ إلا الخطابةِ العَربيَّةِ قَائِمةٌ علَى الإيجازِ والشَّاعِرِيَّةِ "1 .

## المبحثُ الثَّانِي: بَلَاغَةُ الشِّعرِ:

فِي بلاغةِ الشِّعرِ، اِنْطلَقَ العُمَريُّ مِنَ " المكوِّنِ الصَّوْتِي "، لما لهِذا الأخِيرِ مِنْ قُدْرَةٍ علَى صَوْغِ القَصيدَةِ الشِّعريَّةِ، بِنَوْعَيْهَا العَمُودِيِّ والحُرِّ، ومِنْ هذا المكوِّن تَمَكَّنَ العُمريُّ مِنَ الوُصولِ إلى ثَلاثةِ القَصيدةِ الشِّعريَّةِ، بِنَوْعَيْهَا العَمُودِيِّ والحُرِّ، ومِنْ هذا المكوِّن تَمَكَّنَ العُمريُّ مِنَ الوُصولِ إلى ثَلاثةِ أنوَاع - أو إتجاهَاتٍ - للشِّعرِ العربِي، سمّاهَا " اِتِّجَاهَاتُ التَّوَازُنِ الصَّوْتِيِّ فِي الشِّعْرِ العَرَبِيِّ " .

اِتجاهاتُ التوازِنِ الصوبِي فِي الشِّعرِ العَربِي: هُناكَ ثَلاثَةُ اِتجاهاتٍ لِلشعرِ العَربِي القَدِيم، على غِرارِ ما يَراهُ العُمرِيُّ، وهِيَ: اِتجاهُ التَّراكُم، واِتجّاهُ التَّفاعُلِ، واجِّاهُ التَّكامُلِ، وقدْ أبانَتْ الاجِّاهَاتُ الحدِيثَةُ عَنْ آليَّاتِ اِشْتِغالِ الموازَناتِ الصوتِيَّةِ التِي يُمكِنُ إِرجَاعُهَا إِلَى ثلاثةِ أُسُسٍ أو شُرُوطٍ وهِيَ: كَثَافَةُ الأصواتِ المَردِّدَةِ، والفَضاءُ الذِي تَتَوزَّعُ فيهِ الأصواتُ، والتَّفاعُلُ الحاصِلُ بينَ الأصواتِ والدِّلالَةِ؛ غيرَ أَنَّ الموازَناتِ الصَّوتِيَّةِ ليستْ فِي الظَّاهِرِ إِلاَّ أحدَ العناصِرِ الثَّلاثةِ المكوِّنةِ للإِيقاعِ أَوْ لِلْبِنْيَةِ الإِيقاعِ أَوْ لِلْبِنْيَةِ الإِيقاعِ أَوْ لِلْبِنْيَةِ الإِيقاعِ أَوْ لِلْبِنْيَةِ الْإِيقاعِ أَوْ اللهِ المُوتِيَّةِ، وهِي: الوزْنُ العرُوضِيُّ، والأَداءُ الشَّفوِيُّ، والموازَناتُ الصوتِيَّةُ "2.

هذَا وسنتَناوَلُ اِتَحاهَاتِ الشِّعرِ العربِيِّ القديم، وشُروطِ اِشتغالِ الموازناتِ، والعنَاصِرِ المكوِّنةِ للإِيقاع علَى النَحوِ التَّالِي:

## أولا: اِتجاهاتُ الشِّعرِ العربيِّ القديم:

1- اِتجاهُ التَّكَامُلِ: عَثِّلُ هذَا الاَتِّجَاهُ حالَةَ تكَامُلِ الموازناتِ الصَّوتيَّةِ معَ الوَسائِلِ الشِّعريَّةِ الأُخرَى، خاصَّةً التَّشبِيهِ، والاستِعارَة، اللَّذَيْنِ اِعْتُبرًا مِقْيَاسَيْنِ أَسَاسِيَّيْنِ فِي تقوِيمِ الشِّعرِ القديم، وهذَا الاَتِّجَاهُ هو الغالِبُ فِي الشِّعرِ العرَبِيِّ القديم، الميَّالِ إلى الوُضوحِ والإبلاغ ونَبْذِ كُلِّ مَظاهِرِ التَكلُّفِ

<sup>1</sup> مُحِدًّ العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 142.

<sup>. 137 ، 136 ، 135 ،</sup> ص : 135 ، 136 ، 137 .  $^2$  مُحِّد العمري ، الموازنات الصوتية ، ص

### الفصل الأول: دراسة تحليلية في بلاغة الخطاب الاحتمالي ( الخطبة، والشعر )

والتَّصَنُّعِ، التِي مِنْ شَأْنِهَا أَنْ تَعُوقَ الوظِيفةَ الإِبلاغِيَّة، ويمثِّلُ هذَا الاتجاهَ شِعْرُ المعَلَّقَاتِ، والنَّقَائِضُ، وعيونُ المراثِي الجاهليَّةِ والإِسْلامِيَّةِ.

خصائِصُ الاتِّجاهِ التَّكامُلِيِّ: اِعتَمدَ العُمريُّ على شعرِ النَّابِغةِ الذُّبيَانِي، كَأْمُوذَجٍ لِمَعْرِفَةِ خَصائصِ هذَا الاتِّجاهِ، وبِذلِك اِسْتَطاعَ اِستِنْباطَ الحَصائِصِ التَّاليَةِ:

أ- ضعفُ الاشتِقاقَاتِ والتَّرديدَاتِ: وهذا يكون إما اشتقاقا وترديدا نازلا إلى مستوى الصفر، أو مرتفعا، فعلى سبيل المثال نجد من المرتفع الأبيات: 24-25-26-3- والأبيات 28-34-35 والأبيات 6-8-11-10 مِنْ مُعَلَّقةِ زُهَيِر .

-24: فَمَنْ أَطَاعَكَ، فَانْفَعْهُ بِطَاعَتِهِ

-25: وَمَنْ عَصَاكَ فَعَاقِبْهُ مُعَاقَبَةً

-26: أَعْطَى لِفَارِهَةٍ خُلْوٍ تَوَابِعُهَا

-27: الوَاهِبِ المِئَةِ المَعْكَاءِ، زَيَّنَهَا

كَمَا أَطَاعَكَ، وَإِدْلُلْهُ عَلَى الرُّشْدِ

تَنْهَى الظُّلُومَ، وَلَا تَقْعُدْ عَلَى ضَمَدِ

مِنَ المَوَاهِبِ لَا تُعْطَى عَلَى نَكَدِ

مِثْلُ الزُّجَاجَةِ، لَمْ تَكْحَلْ مِنَ الرَّمَدِ

سَعْدَانَ، تُوضَحُ فِي أَوْبَارِهَا اللَّبَدِ 1

وقوله:

-32: يَحُفْهُ جَانِبَا نِيقِ، وَتَتْبَعُهُ

-34: فَحَسَّبُوهُ فَأَلْفَوْهُ، كَمَا حَسَبَتْ تِسْعًا وَتِسْعِينَ، لَمْ تَنْقُصْ وَلَمْ تَزدِ 2

وقوله:

-06: أَمْسَتْ حَلَاءً، وَأَمْسَى أَهْلُهَا إِحْتَمَلُواْ أَخْنَى عَلَيْهَا الذِي أَخْنَى عَلَى لُبُدِ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ديوان النابغة الذبياني، ص: 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 14

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه، ص : 10، 11 .

-80: مَقْذُوفَةً بِدَخِيسِ النَّحْضِ، بَازِهْمًا لَهُ رَصِيفٌ، رَصِيفُ القَعْرِ بِالمَسَدِ

-10: مِنْ وَحْشِ وَجْرَةً، مَوْشِيٌّ أَكَارِعُهُ طَاوِي المَصِيرِ، كَصَيْفِ الصَّيْقَلِ الفَرَدِ

-11: سَرَتْ عَلَيْهِ، مِنَ الجُوْزَاءِ، سَارِيَةٌ تَوْجِي الشَّمَالُ عَلَيْهِ جَامِدَ البَرَدِ "

ب- اعتمادُ التَّوازُنِ السَّجعِيِّ التَّجنِيسِيِّ، والتَّرصِيعِي: كقولِه فِي وَصْفِ الثَّوْرِ الوَحْشِيِّ:

مِنْ وَحْشِ وَجْرَةَ، مَوْشِيٌّ أَكَارِعُهُ طَاوِي المَصِيرِ، كَصَيْفِ الصَّيْقَلِ الفَرَدِ

ج- اِعتمادُ السَّردِ الْحَطِّي القَليلِ الرُّجوعِ: فَفِي المَعَلقةِ مِنْ ظواهِرِ هذَا النُّزوعِ، قِصَّةُ التَّورِ الوحشِي، وقصَّةُ زَرْقَاءِ اليَمَامةِ، وقصَّةُ سُليمَانَ عليْهِ السَّلام ... الخ "1".

د- سماحَةُ اللَّفظِ وسُهُولةُ مَخْرَجِهِ: وهذِهِ الخاصِيَّةُ هِي التِي أَشَارَ إليْهَا أَحدُ النُقَّادِ القدَمَاءِ، وهُوَ قُدَامَةُ بْنُ جَعْفَرٍ، ويَرى العُمرِيُّ أَنَّهُ " مِنَ النَّظرِ إِلَى البِناءِ النَّظرِيِّ عَامَّةً، لكتابِ " نَقدِ الشِّعرِ " خَبْرِمُ بُذُهُ بُنُ جَعْفَرٍ، ويَرى العُمرِيُّ أَنَّهُ " مِنَ النَّظرِ إِلَى البِناءِ النَّظرِيِّ عَامَّةً، لكتابِ " نَقدِ الشِّعرِ " خَبْرِمُ بأنَّ المقصُودَ باللَّفظِ هُو البِناءُ الصَّوتِيُّ " 2.

والمثالُ الذي اِستدَلَّ بِهِ قُدامةُ هو قَوْلُ الحادِرةِ الذُّبيانِي: 3

وَتَصَدَّقَتْ حَتَّى اِسْتَبَتْكَ بِوَاضِحٍ صِلْتٍ، كَمُنْتَصِبِ الْغَزَالِ الْأَثْلَعِ كَمُنْتَصِبِ الْغَزَالِ الْأَثْلَعِ كَعُرِيضِ سَارِيَةٍ أَدَرَّتُهُ الصَّبَا لِبَزِيلِ أَسْحَرَ طَيِّبِ المُسْتَنْقَعِ كَغُرِيضِ سَارِيَةٍ أَدَرَّتُهُ الصَّبَا

وقد بيَّنَ العُمرِيُّ المزايَا الصَّوتيَّةَ لِبَيْتَيِ الحَادِرةِ الذُّبيانِيِّ فيمَا يَلِي:

<sup>.</sup> 151,150 : ص : الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية والممارسة الشعرية، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 159 .

 $<sup>^{3}</sup>$  ديوان شعر الحادرة، تح : د. ناصر الدين الأسد، مستل من " مجلة معهد المخطوطات العربية "، المجلد 15، الجزء2، (ب،  $^{3}$  ديوان شعر  $^{3}$  ديوان شعر  $^{3}$  ديوان شعر الحادرة، تح :  $^{3}$ 

# 1- التجنيسُ السَّجعِيُّ: وَتَصَدَّقَتْ لَحَتَّى اِسْتَبَدُّ اِكَ بِوَاضِحٍ صِلْتٍ كَمُنْتَصِبِ الغَزَالِ الأَثْلَعِ متفاعلن مستفعلن مستفعلن من ت ص ت ن ت ص ب ل . ل . ت ل ت ص ت ن ت ص ب ل . ل . ت ل

لن يُخطِئ القَارِئ التَّجاوُبَ بِينَ " تصدّقتْ "و" استَبَتْكَ " لمَا هُناكَ مِنْ مُضارَعَةٍ بِينَ القَافِ والكَافِ، يُبرِزهَا الْحِيطُ المتكوِّنُ مِنَ التَّوازُن النَّحوِيِّ، ومِنْ وُجودِ وِحْدَتَيْنِ صَوْتِيَّتَيْنِ مُتَمَاثِلَتَيْنِ ( ت والكَافِ، يُبرِزهَا الحِيطُ المتكوِّنُ مِنَ التَّوازُن النَّحوِيِّ، ومِنْ وُجودِ وِحْدَتَيْنِ صَوْتِيَّتَيْنِ مُتَمَاثِلَتَيْنِ ( ت ت )، كمَا لنْ يُخطِئ بَحَاوُبَ " صِلْتٍ "مع " وَاضِحٍ "، بالقافيَةِ، والمضارَعَةِ التَّقْطِيعِيَّةِ، ومعَ " مُنْتَصِبٍ " بالاشتِراكِ فِي التَّاءِ والصَّادِ " أ .

2- ترصِيعُ المضارَعَةِ: كَغَرِيضِ سَارِيَةٍ أَدَرَّتْهُ الصَّبَا

بِنَزِيلِ أَسْحَرَ طَيِّبِ المُسْتَنْقَعِ

يقوِّي هذَا التَّوازُنُ تماثُلَ الصِّيغَتَيْنِ فِي أُوَّلِ الشَّطريْنِ.

ك. غريض

ب. نزيل

→ فعيل

2- اِتجاهُ التَّراكُم: التَّراكُم: التَّراكُم خاصِيَّةٌ عامَّةٌ بين جمِيعِ الاتِّحاهَاتِ، لكِنَّهُ فِي هذَا اِتِّحَاهُ يَغلِبُ علَى بَقِيَّةِ العناصِرِ التِي تَتفَاعَلُ معَهُ فِي تكوِينِ القَصِيدَةِ، كالدِّلالاتِ الصَّوتِيَّةِ، والبِنيَةِ الجَازِيَّةِ، فهوَ يَضُمُّ الشِّعرَ الذِي تَتقدَّمُ فِيهِ البِنيةُ التَوازُنِيَّةُ علَى البِنيةِ الدِّلالِيَّةِ ( الجَازِيَّة خاصَّة ) وفي الحَالَاتِ القُصوَى يكُونُ الشِّعرُ المتضمِّنُ للتَّراكُم شعْرَ مُوازَنَاتٍ، وهوَ شِعْرٌ يَعتَمِدُ علَى الأُسلُوبِ الذِي يمكِنُ أَنْ يَدحُل فِي الشَّعرُ المتضمِّنُ للتَّراكُم شعْرَ مُوازَنَاتٍ، وهوَ شِعْرٌ يَعتَمِدُ علَى الأُسلُوبِ الذِي يمكِنُ أَنْ يَدحُل فِي الشَّعرِ اللهِ التَّوازُناتِ فِي سِياقٍ أو مُناسَبةٍ لا تَتوفَّرُ فِيها الصُّورُ اللَّوارُناتِ فِي سِياقٍ أو مُناسَبةٍ لا تَتوفَّرُ فِيها الصُّورُ اللَّي التَّوارُناتِ فِي سِياقٍ أو مُناسَبةٍ لا تَتوفَّرُ فِيها الصُّورُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية والممارسة الشعرية، ص: 153.

الجازِيَّةُ، وقدْ تنبَّهَ إلى ذلِك ياكُوبْسُونْ (Jakobson) فاعتبرَ أنَّ القَصِيدَةَ الحَاليَةَ مِنَ الصُّورِ الجازِيَّةِ عَندَ تُمُيْمِنُ عليْهَا التَّوازُناتُ، مُستدِلًا علَى ذَلِكَ بِأُنشُودَةِ مَعرَكَةِ هُوسِّتْ، والقصائِدِ الغِنائيَّةِ عندَ بُوشكِينْ (Alexander PUSHKIN)، وتعويضُ الصُّورِ البيانيَّةِ يكونُ عندَهُ بالصُّورِ النحوِيَّةِ، ويمكِنُ بِذلِكَ تعويضُ حالاتٍ أَوْسَعَ، كَضُعْفِ الوَزْنِ، ولقدِ اِختَزَلَ العُمَرِيُّ مُناسبَاتِ هَيْمَنةِ المُوازَنَاتِ فِي الحالاتِ التَّالِيَة:

أ- شِعرُ الترنمُّ: ويكُونُ لِمُناسَباتٍ حياتِيَّةٍ بِغَرَضِ الإطْرَابِ، أو التَّحْمِيسِ، أو الدَّفعِ للعَملِ، أو الحَثِّ على اللنتِقام، ومثالُهُ مَراثِي الشَّواعِرِ، كشِعرِ الخَنْساءِ .

ب- شعرُ العُصورِ المنْعُوتةِ بالجُمودِ: وفيهِ يكُونُ بِناءُ القَصيدَةِ مُقْتصِرًا علَى رَصْفِ الكَلِماتِ حَسْب جَّانُسِهَا الصَوِيْ ، أَوْ تَقَابُلِهَا الدِّلَالِي، دُونَ عُمْقٍ فِكريٍّ أَو تَصوِيرٍ بيايِي، وهذا الشِّعرُ يُمكنُ الْتِمَاسُهُ فِي الصِّراعِ الذِي عَرَفَهُ القَرْنُ التَّامِنُ الهِجريُّ، وقدْ نشأَ هذَا الصِّراعُ بيَن مَذْهَبِ التَّجْنِيسِ الْتَعْرَاعِ الذِي عَرَفَهُ القَرْنُ التَّامِنُ الْجِنَاسِ "، ومذهبِ الثَّوْرِيَّةِ الذِي يَتبَنَّاهُ إِبْنُ نَبَاتَة، الذِي كَتبَنَّاهُ إِبْنُ نَبَاتَة، وابنُ حُجّة الحَمَوِيُّ .

ج- الشّعرُ الخطابِي: وَيتمثّلُ هذَا النَّوعُ مِنَ الشِّعرِ فِيما قِيلَ فِي الصِّراعِ بيْنَ المسلِمِينَ وخُصُومِهِمْ في صدْرِ الإسلام، وبعضِ الشِّعرِ الدَّائرِ بينَ الأحزَابِ السِّياسيَّةِ في العصرِ الأمَوِيِّ، وضمْنَ هذَا الشِّعرِ يُوجدُ الشِّعرُ الفلسفِيُّ -الاجتماعيُّ، أو شِعرُ النَّقدِ الاجتِماعِيِّ، كشِعرِ اللُّزُومِيَّاتِ مَثَلًا .

د- مُقاوَمَة البِنيةِ النَّثريَّةِ للوزْنِ: والمقصُودُ بَعذا العُنصُرِ، الأوْزانُ الشَّبِيهةُ بالأَسجَاعِ، وهِي الأوْزانُ الثَّبِيهةُ بالأَسجَاعِ، وهِي الأوْزانُ التَّبِيهةُ بالأَسجَاعِ، وهِي الأوْزانُ التَّبِيهِ اللَّوْزانُ التَّبِيهِ اللَّعْملَتْ فِي الشَّعبيَّةِ فِي الشُّعلِ (كالبِناءِ وحفْرِ الآبارِ)، والتَّحريضِ على القِتالِ، والتَّعملَتْ فِي الشَّعبيَّةِ فِي الشَّعبيَّةِ فِي الشَّعبيَّةِ فِي الشَّعبيَّةِ فِي الشَّعبيَّةِ فِي الشَّعبيَةِ فِي الشَّعبيَّةِ فِي الشَّعبيَّةِ فِي المُقبِيهِ العَصلِيةِ رَجْزُ يَلِيهِ بعضُ الجُزُوءَاتِ، ومِنْ ذلِكَ والتَّربُمُ للأطفالِ ... الخ، ويكُونُ فِي مُقدِّمةِ القصيدةِ رَجْزُ يَلِيهِ بعضُ الجُزُوءَاتِ، ومِنْ ذلِكَ

أراجِيزُ العَجَّاجِ، وابنِهِ رُؤْبَةُ، وأَبُو نَجْمٍ العَجْلِي ... وغيرِهم "1، وفي الجدوَلِ الآيِي سَنقُومُ بالإِحالةِ إلى بعضِ الأمثِلَةِ الدَالَّةِ على كُلِّ نَوْعِ .

| المثال                                       | النوع                       |
|----------------------------------------------|-----------------------------|
| قول الخنساء : يا عين مالك لا تبكين تسكابا إذ | شعر الترنم                  |
| راب دهر وكان الدهر ريّابا؟                   |                             |
| التخميس والتشطير و الخ من شعر الضعف          | شعر العصور المنعوتة بالجمود |
| الكميت في الصراع بين الأمويين مع أعدائهم     | الشعر الخطابي               |
| خذ من شعر الذين أشرت إليهم رؤبة الخ          | مقاومة البنية النثرية للوزن |

3- إنجاهُ التَّفاعُلِ: يَهْتَمُّ هذَا الانِجّاهُ أكثرَ الأمْرِ بالبَديعِ، الذِي هُو أَسَاسًا: [1) - التجنيسُ المركبُ (الصوتِي الدِّلالِي )، 2) - الاستِعارَةُ، 3) - الطّباقُ ]، فهذِهِ الأنواعُ هِيَ المعتبَرَةُ فِي البَديعِ، والانِجّاهُ التفاعُلِيُّ يَمتازُ بِتركِيبِ العَناصِرِ الصَّوتيَّةِ والدِّلالِيَّةِ تركِيبًا مُعَقَّدًا، يَجْعَلُ اِحْتَمَالَاتِ القِراءةِ والتَّأُويلِ التفاعُلِيُّ يَمتازُ بِتركِيبِ العَناصِرِ الصَّوتيَّةِ والدِّلالِيَّةِ تركِيبًا مُعَقَّدًا، يَجْعَلُ اِحْتَمَالَاتِ القِراءةِ والتَّأُويلِ كثيرةً مُتعدِّدةً ولِلالِيَّةٍ علَى المستوَييْنِ الأَفْقِي كثيرةً مُتعدِّدةً ولِلالِيَّةِ علَى المستوييْنِ الأَفْقِي والعَمُودِي، ويحدُثُ التَّفَاعُلُ فِي مُستوَى التَّجنيسِ، حيثُ يَتلِطُ بالاستِعارةِ والطِّباقِ، وفِي مُستوَى التَّجنيسِ، حيثُ التِّفاعِلُ فِي مُستوَى التَّجنيسِ، حيثُ يَتلِطُ بالاستِعارةِ والطِّباقِ، وفِي مُستوَى التَّجنيسِ، حيثُ التَّفاعِلُ فِي مُستوَى التَّجنيسِ، حيثُ يَتلِطُ بالاستِعارةِ والطِّباقِ، وفِي مُستوَى التَّعنمِينُ المُوهَمُ إِمكانَاتٍ مُتعدِّدةٍ لِلقِراءةِ، وفي خِضَمِّ دِرَاسَتِهِ هذهِ، اِعتَمدَ التَّصْمِينُ المُوهَمُ إِمكانَاتٍ مُتعدِّدةٍ لِلقِراءةِ، وفي خَصَمِّ دِرَاسَتِهِ هذهِ، اِعتَمدَ التَّمريُ - علَى سَبِيلِ الاستشهَادِ والتَّمثِيلِ - ، على شعرِ أبِي تمَّامٍ الطَّائِي، والذِي مِنْ خِلالِهِ قَامَ المُعْمريُّ - علَى سَبِيلِ الاستشهَادِ والتَّمثِيلِ - ، على شعرِ أبِي تمَّامٍ الطَّائِي، والذِي مِنْ خِلالِهِ قَامَ باكتِشافِ جَوانِبَ عَدِيدَةً لِهٰذَا الاثِجَاءِ وهي:

## 1- التَّجنِيسُ السَّجعِيُّ والتَّجنِيسُ اللَّفظِيُّ:

أ- التجنيسُ السَّجعِيُّ: يمكنُ حصْرُ التَّجنِيسِ السَّجْعِيِّ عندَ أَبِي تمَّامٍ فِي ثلاثِ صُورٍ:

أ-1- الصُّورَةُ الأُولَى: يَكُونُ فِيهَا الصَّوتُ المُكرَّرُ قَاسِمًا مُشْتَرَكًا بَين بَحْنِيسَيْنِ لَفْظِيَّيْنِ، مثْلَ السِّينِ في قوله:<sup>2</sup>

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية والممارسة الشعرية، ص: 166-171 .

الخطيب التبريزي، شرح ديوان أبي تمام، ج1، ص45.

إِنَّ الْأُسُودَ أُسُودُ الغَابِ هِمَّتُهَا يَوْمَ الكَرِيهَةِ، فِي المَسْلُوبِ لَا السَّلَبِ أسد أسد س ل ب س ل ب

وفي قوله:<sup>1</sup>

غَدَاةَ فَرَيْتَهُ أَسَدَ الأُسُودِ

وَ يَا أَسَدَ المَنُونِ فَرَسْتَ مِنْهُ

 $^{2}$  والكاف في قوله:

فَتَّى كَانَ عَذْبَ الرُّوح، لَا مِنْ غَضَاضَةٍ وَلَكِنَّ كِبرًا أَنْ يُقَالَ: بِهِ كِبرُ

ك ن ك ب ر ك ب ر

تج. ل : ك ن

أ-2- الصُّورة الثَّانِيةُ: إِذَا لَمْ يَتَيَسَّرْ لِأَبِي تَمَامٍ سَجْعٌ بَّعِنِيسِيٌّ، عَمدَ إِلَى دَعْمِ التَّجنِيسِ اللَّفظِي بِتجنِيسِ سَجْعِي لَا يَنتَمِي إِلَى كَلِمَاتٍ مُتجانِسَةٍ، وهذَا يُمثِّلُ الصُّورة الثَّانية:

أً كَانُدُ حَوَى حَيَّةَ المُلْحِدِينَ وُلِدْنَ تَرَى حَالَ دُونَ الثَّرَاءِ؟

ل ح د ح ل ح د

ح د ح ح د د د ح د

ومثل قوله: <sup>3</sup>

أَلَا إِنَّ النَّدَى وَالْجَوَّ حَلًّا بِعَيْثُ حَلَلْتَ، مِنْ خُفَر الصَّعِيدِ

ح ل ح ل ل تج. ل.

<sup>.</sup> 209: ص-2، مرح ديوان أبي تمام، ج

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 219 .

<sup>3</sup> نفسه، ج2، ص: 209 . <sup>3</sup>

تج. س. 1 تج. س. 2

فالملاحَظُ هنا أَنَّ صَوْتِيَ اللَّفْظَيْنِ المتجَانِسَيْنِ قَد دُعِمَا مَعًا بِتجنِيسٍ سَجعِي، وفِي ذلِك مَزِيدُ تركِيبِ .

والذِي يُتَأَكَّدُ مِنْ شِعرِ أَبِي تَمَامٍ هُوَ أَنهُ لَا يَتَنَازَلُ عَنْ دَعْمِ التَّجنِيسِ اللَّفظِي بِالتَّسجِيعِ، إِلَّا لِغَرْضٍ فَنِي يَقتضِي فَسْحَ الْجَالِ لِغُنْصُرِ بِنَائِيٍّ آخَرَ لِيُساهِمَ فِي تَعْقِيدِ التركِيبِ التَّفَاعُلِي الذِي يَبْنِي عَلَيْهِ فَنَّهُ .

أ-3- الصُّورةُ الثَّالثةُ: قَدْ يَتضاءَلُ التَّجنِيسُ اللَّفظِي لِضُعْفِ العنَاصِرِ المشتَرَكَة بين اللَّفظيْنِ، أَوْ لِكَوْنِهَا مِنْ مُستَوى المضارَعَةِ أَوِ المقارَبَةِ، فَيبْدُو التَّجنِيسُ وكأنَّهُ سَجْعِيُّ خَالِصٌ، أَيْ يُعَلِّبُ المسْمُوعَ على المفهُوم، وأَحْسَبُ - يقول العمري - أَنَّ هَذَا حَالُ المثالَيْنِ التَّالِيَيْنِ: 1

نَكَّسْتُ رَأْسِي بَيْنَ جُلَّاسِي وَنَحْنُ مِنْ سَاقٍ وَمِنْ حَاسِي لَكَّسْتُ رَأْسِي بَيْنَ جُلَّاسِي وَنَحْنُ مِنْ سَاقٍ وَمِنْ حَاسِي س س س س س يا مِن عَيْر مُتَّئِبٍ إِنْ قَالَ أَوْدَى النَّدَى وَالبَدْرَ وَالأَسَدَ

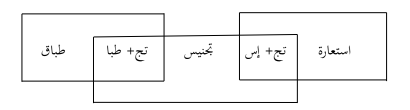
غيرَ أَنَّهُ يَجِبُ الانتِباهُ إِلَى دَوْرِ المَّدِّ وَالمُوقِعِ الأَخِيرِ، مَوْقِعِ التَّقْفِيَةِ فِي المثَالَيْنِ مَعًا.

2- التَّفَاعُلُ الصَّوِيَةِ الدِّلالِي: إِنَّ الابِّحَاهَ البَدِيعِيَّ مَعَ أَبِي تَمَامٍ، قَدِ ابَّحَهَ إِلَى تَقْوِيَةِ المَوَازَنَةِ الصَّوْتِيَّةِ المَقَابَلَةِ القَوِيَّةِ بِينَ الْحَقِيقةِ وَالْجَازِ، أَو بَيْنَ المتضَادَّيْنِ دِلَالِيًّا، فَنَتَجَ عَنْ ذلِكَ مَا يُمكنُ أَنْ نَدْعُوهُ اللَّقَابَلَةِ القَوِيَّةِ بِينَ الْحَقِيقةِ وَالْجَازِ، أَو بَيْنَ المتضَادَيْنِ دِلَالِيًّا، فَنَتَجَ عَنْ ذلِكَ مَا يُمكنُ أَنْ نَدْعُوهُ التَّجنِيسُ المطابَقُ، وليْستْ مَزِيَّةُ التَّجنِيسِ الاسْتِعارِيِّ والمطابَقُ فِي التَجنِيسُ المطابَقُ، وليْستْ مَزِيَّةُ التَّجنِيسِ الاسْتِعارِيِّ والمطابَقُ فِي

2/12

<sup>. 346:</sup> الخطيب التبريزي، شرح ديوان أبي تمام، تح: راجي الأسمر، الجزء الثاني، ص $^{1}$ 

قُوّةِ التَّقَابُلِ الدِّلالِي فحَسْبُ، بل هِي مَوجُودةٌ كذلِك وَبِالأسَاسِ، فِي كَوْنِ الاستِعارةِ والطِّباقِ مُقَوّمَيْنِ بِنَائِيّيْنِ فِي الشِّعر، بلْ هُما مَعَ التَّجنِيسِ أَقْوَى مُقوّماتِ الشِّعرِ القَدِيم، فَيَتِمُّ بِذلِكَ إِيقاع مُقوِّم شعري علَى مُقوِّم آخرَ، وبهذهِ العمليَّةِ التركيبيَّةِ نُصبحُ أمامَ ظَاهِرةِ جدِيدةٍ، هِي ظاهِرةُ الصُّورةِ المركَّبَةِ مِنْ صُورتَيْنِ، صَوْتِيَّةٍ ودِلَاليَّةٍ:



ومثال ذلك:

 $^{1}$ . قول أبي تمام في الأبيات،  $^{1}$  18–19–20 من بائيته

مِنْ عَهْدِ إِسْكَنْدَرِ، أَوْ قَبْلَ ذَلِكَ، قَدْ شَابَتْ نَوَاصِي اللَّيَالِي، وَهْيَ لَمْ تَشِبِ مَخْضَ البَخِيلَةِ كَانَتْ زُبْدَةَ الحِقَب حَتَّى إِذَا مُخَضَ الله السِّنيينَ لَهَا أَتَتْهُمُ الكُرْبَةُ السَّوْدَاءُ سَادِرَةً مِنْهَا وَكَانَ اِسْمُهَا: فَرَّاجَةُ الكُرُب

ويتردد في أبيات مفردة نوردها بأرقامها في القصيدة: 2

بَيْنَ الْخَمِيسَيْنِ لَا فِي السَّبْعَةِ الشُّهُبِ 3- وَالعِلْمُ فِي شُهُبِ الأَرْمَاحِ لَامِعَةً وَتَبْرُزُ الأَرْضُ فِي أَثْوَاكِمَا القُشُب 12- فَتْحُ تُفَتَّحُ أَبْوَابُ السَّمَاءِ لَهُ لَا سُنَّةِ الدِّينِ وَالإِسْلَامِ مُخْتَضِب 24- بِسُنَّةِ السَّيْفِ، وَالْخَطِيُّ مِنْ دَمِهِ 28- ضَوْءٌ مِنَ النَّارِ وَالظَّلْمَاءُ عَاكِفَةٌ وَظُلْمَةٌ مِنْ دُخاَنٍ فِي ضُحِّي شُحُب

الخطيب التبريزي، شرح ديوان أبي تمام، ص36، 37 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 33–48

<sup>243</sup> 

#### الفصل الأول: دراسة تحليلية في بلاغة الخطاب الاحتمالي ( الخطبة، والشعر )

33- وَلَا الْخُدُودُ وَقَدْ أُدْمِينَ مِنْ حَجَلِ الشُّهُى إِلَى نَاظِرِي مِنْ حَدِّهَا التُّرُبِ

59- تِسْعُونَ أَلْفًا كَآسَادِ الشَّرَى نَضَجَتْ جُلُودُهُمْ قَبْلَ نُضْجِ التِّينِ وَالعِنَبِ

61- وَمُغَضَّبٍ رَجَعَتْ بِيضُ السُّيُوفِ بِهِ حَيَّ الرِّضَا مِنْ رَدَاهُمْ مَيِّتَ الغَضَبِ

63 - كُمْ نِيلَ تَحْتَ سَنَاهَا مِنْ سَنَا قَمَرِ وَتَحْتَ عَارِضِهَا مِنْ عَارِضِ شَنَبِ

هذَا وَيرَى العُمرِيُّ بِأَنَّ التَّجنِيسَ الجَازِيَّ ( وهو التفَاعُلُ الصَّوتِيُّ الدِّلالِي ) القائِمُ علَى المزْجِ بينَ التَّجنِيسِ والطِّباقِ يمكِنُ أَنْ ثُمَيِّرَ مِنْهُ ثَلَاثَ حَالَاتٍ هِيَ:

أ- الجانسَةُ بينَ كَلِمَتَيْنِ مُتَقَابِلَتَيْنِ تَقَابُلَ تَعَارُضٍ أَوْ تَنَاقُضٍ، مثلَ " محتَسِب " و" مُكتَسِب " في قوله:

هَيْهَاتَ زَعْزَعَةُ الأَرْضِ الوَقُورِ بِهِ عَنْ غَزْوِ مُحْتَسِبٍ، لَا غَزْوِ مُحْتَسِبٍ أَ عَنْ عَزْوِ مُحْتَسِبٍ، لَا غَزْوِ مُحْتَسِبٍ أَ عَنْ عَزْوِ مُحْتَسِبٍ، لَا غَزْوِ مُحْتَسِبٍ اللهِ عَرْفِ مُحْتَسِبٍ اللهِ عَرْفِ مُحْتَسِبٍ اللهِ عَرْقِيًا، كَإِضَافَةِ "مُنقَلِبٍ " بَ إِضَافَةِ "مُنقَلِبٍ " إِلَى لَفْظَيْنِ مُتَقَابِلَيْنِ تَقَابُلًا قَوِيًّا، كَإِضَافَةِ "مُنقَلِبٍ "

إلى " سُوء "و" حُسن " في قوله:

وَحُسْنُ مُنْقَلَبٍ تَبْقَى عَوَاقِبُهُ جَاءَتْ بَشَاشَتُهُ مِنْ سُوءِ مُنَقَلَبٍ 2

ج- المجانَسَةُ بين المثبَتِ والمنْفِي، كقوله:

يَا رُبِّ حَوْبَاءَ لَمَّا اِجْتَتَّ دَابِرُهُمْ طَابَتْ، وَلَوْ ضُمِّحَتْ بِالمِسْكِ لَمْ تَطِبِ 3 وَقُوله: وَصَيَّرُوا الْأَبْرُجَ العُلْيَا مُرَتَّبَةً مَا كَانَ مُنْقَلِبًا، أَوْ غَيْرَ مُنْقَلِبٍ 4

<sup>.</sup> 44: ص: 14 الخطيب التبريزي، شرح ديوان أبي تمام، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 41 .

<sup>.</sup> 47: نفسه، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص : 34 .

د- الكلِمَةُ التِي تَكُونُ مَحَلَّ نِزَاعٍ بَينَ كَلِمَتَيْنِ، إحدَاهُما تُجَانِسُهَا والأُخرَى تُطَابِقُهَا، كما فِي البيتِ التَّالى: 1

شَجًا فِي الْحَشَا، تَرْدَادُهُ لَيْسَ يَفْتُرُ بِهِ صُمْنَ آمَالِي، وَإِنِّي لَمُفْطِرُ

فكلِمةُ " مُفطِر " تُوازِن " يَفتُر " وتُقابِلُ " صُمن " تقابُلًا قَوِيًّا .

وأمَّا الترْصِيعُ فإنَّهُ قَليلٌ فِي شعرِ أبِي تمامٍ، فلَا يُصادِفُ الدَّارِسُ مِنْهُ - كما يرى العمري - أكثَرَ مِنَ الأَمْثلَةِ القَليلَةِ التِي تَتَداوَهُمَا كُتُبُ البَلاغةِ والبَدِيع، مثْلُ قوله: 2

تَدْبِيرُ مُعْتَصِمٍ بِالله، مُنْتَقِمٍ لله، مُرْتَقِبٍ فِي الله، مُرْتَغِبِ

والميزةُ الأسَاسِيَّةُ لِتَرْصِيعِ أَبِي مَّامٍ هِي التَّرَكِيبُ المعقَّدُ بين العَناصِرِ التَّوَازُنِيَّةِ والدِّلَالِيَّةِ، التِي تَعُوقُهُ عَنِ السَّيرِ فِي اِجِّاهٍ واحِدٍ، كقولِهِ فِي البيتينِ التَّالييْنِ: 3

ضَمَّ الفَتَاءَ إِلَى الفُتُوَّةِ بُردُهُ وَسَقَاهُ وَسُمِيَّ الشَّبَابِ الصَيِّبُ وَسَفَاهُ وَسُمِيَّ الشَّبَابِ الصَيِّبُ وَ صَفَا كَمَا يَصْفُو الشِّهَابُ وَإِنَّهُ فِي ذَاكَ مِنْ صِبْع الحَيَاءِ لَمُشْرِبُ

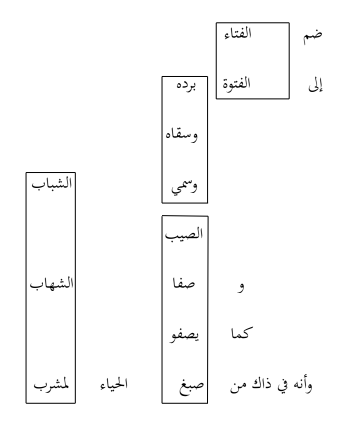
التحليل:

<sup>1</sup> الخطيب التبريزي، شرح ديوان أبي تمام، ص: 344.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 41 .

<sup>.</sup>  $80: _{0}$ نفسه، ص $^{3}$ 

#### أ- التجنيس:



#### ب– الترصيع:

ضم الفَتَاءَ إِلَى الفُتُوَّةِ بُرْدُهُ وَسَقَّاهُ وَسُمِيَّ الشَّبَابِ الصَيِّبُ وَ صَفَا كَمَا يَصْفُو الشَّبَابُ وَإِنَّهُ فِي ذَاكَ مِنْ صِبْغِ الحَيَاءِ لَمُشْرِبُ

فَهَهُنَا تَتَجَاوَبُ "بُرْدُهُ "مَع " إِنَّهُ " و "الصَّيِّبُ "مَع "المشرَبِ" و "الشَّبابُ " مَع " الشِّهابِ "كما تَتجاوَبُ الأفعالُ "ضَمَّ "و "سَقَاهُ "و "صَفَا " فِي أُوَّلِ القَرَائِنِ-الجُمَلِ .

وهَذا التَّقطِيعُ الذِي يُرضِي المطَالِبَ التَّوَازُنِيَّةَ المذكُورَةَ، يُشاكِسُ الدِّلالَةَ كَمَا يُشَاكِسُ الوَزنَ العَرُوضِيَّ، وذلِكَ مَقْصُودٌ، بَلْ هو مَا يميِّزُ التَّرصِيعَ عندَ أَبِي تَمَّامٍ.

ومَنَ الشُّعراءِ أَيْضًا، الذِينَ عُنِيَ العُمرِيُّ بِدِرَاسَتِهِمْ " أبو الطيب المتنبي "، الذِي عُرِفَ بِكَثْرَة التَّقسِيمَاتِ، وقدْ حَقَّقَ بِذلكَ تَراكُبَ الصُّورِ الدِّلالِيَّةِ والصَّوْتِيَّةِ، فلمْ تَعُدِ الأَلْفَاظُ ثُكَرَّرُ لِتَوَازُنِ وَمَا يَينَهُمَا، أَيْضًا، مِنْ علاقَاتٍ مَعنَوِيَّةٍ تَقَابُلِيَّةٍ، وهذا مَا صِيَغِهَا، ولَا التَّراكِيبُ لِتَوَازِي مَوَاقِعِهَا، بَلْ لِمَا بَينَهُمَا، أَيْضًا، مِنْ علاقَاتٍ مَعنَوِيَّةٍ تَقَابُلِيَّةٍ، وهذا مَا أَدَّى بِالبَلاغِيِّينَ إِلَى تَفرِيعِ التَّوازُنِ التَّرْصِيعِيِّ والدِّلالِي عَنْ مُصطَلحٍ وَاحِدٍ كالتَّقْسِيمِ، والمقَابَلَةِ، والمناسَبَةِ و ... الح

التَّوازُنُ والدِّلالَةُ: دَرَسَ العُمرِيُّ مَسْأَلَةَ التَّوازِنِ والدِّلالةِ مِنْ خِلالِ جانبَيْنِ، يتعلَّقُ الأُوَّلُ بظاهِرةِ الاَشتِقاقِ والتَّردِيدِ فِي الاَتِّحاهَاتِ الثَّلاثةِ للشِّعرِ العَرَبِيِّ القديمِ الآنِفَةِ الذِّكْرِ \*، ويتعلَّقُ الثَّانِي الاَشتِقاقِ والتَّردِيدِ فِي الاَجِّاهَ تُمُثِّلُ مُستَوياتِ تَفاعُلِ الصَّوتِ والدِّلالةِ دَاخِلَ البَيتِ الشِّعرِي .

هذا وتجدر الإشارة إلى أنّ العلاقة بين الجانب التوازين أو الوزن، مع الجانب الدلالي، هي التي تبرز معنى بلاغة الشعر، ولقد كنا أشرنا آنفا إلى إتجاهات الشعر العربي القديم من ناحية الوزن، والآن نرى كيف مكّنتِ الأوزانُ القصيدةَ من تحقيق معنى التبليغ.

أُوَّلًا: ظاهِرةُ الاَشْتِقاقِ والتَّرِيدِ: اِعْتَبَرَ العُمرِيُّ " الاَشتقاق "و " الترديد " مِنَ الآليَّاتِ التَّوازُنِيَّةِ النِي حَظِيَتْ بِاهْتِمامٍ كَبِيرٍ فِي الشِّعرِ العَربِيِّ القَدِيمِ، كما تَفرَّعتْ عَنِ الاَشْتِقاقِ صُورَةٌ مُوهِمَةٌ دُعِيَتْ " شِبهَ الاَشْتِقاقِ " .

1- في الاتجّاهِ التّكامُلِيّ: يمثِّلُ هذَا الاجِّاهُ، كمَا أَشرْنَا سَابِقًا، أَوَليَّاتِ الشِّعرِ العربِي، وهُو شِعرُ الجَاهليِّينَ الذِين اِسْتعمَلُوا الاشتِقاقَ والتَّردِيدَ اِستِعمَالًا مَلحُوظًا، ولقدْ نوّهَ العُمريُّ بِضرُورةِ التّفريقِ بينَ الشِّعرِ الجَاهِليِّينَ مِنْ لَدُنِ شُعراءَ غَيرَ مَوْهُوبِينَ فِي المُوازَنةِ بينَ الشِّعرِ الجَاهِليّ الحَقيقِي، والشِّعرُ المنسُوبُ إلى الجَاهليّينَ مِنْ لَدُنِ شُعراءَ غَيرَ مَوْهُوبِينَ فِي المُوازَنةِ بينَ العناصِرِ الشِّعريَّةِ، فَأَنْتَجُوا شِعْرًا حَقَقُوا لَهُ تُخْمَةً مِنَ التَّوازُنِ الصَّوتِي على حِسابِ المقوّمَاتِ بينَ العناصِرِ الشِّعريَّةِ، فَأَنْتَجُوا شِعْرًا حَقَّقُوا لَهُ تُخْمَةً مِنَ التَّوازُنِ الصَّوتِي على حِسابِ المقوّمَاتِ

<sup>. (</sup> بتصرف بيم الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية والممارسة الشعرية، ص $^{182}$  ( بتصرف ).

<sup>ً</sup> اتجاهات الشعر العربي القديم هي : الاتجاه التكاملي، والاتجاه التراكمي، والاتجاه التفاعلي .

الشعريَّةِ الأُخرَى، وفِيمَا يَلي نَتَعرَّفُ علَى ظَاهِرةِ الاشتِقاقِ، والتَّردِيدِ فِي الاجِّحاهِ التَّكامُلِيِّ الجاهِلِي مِنْ خِلالِ أَخْذِ شِعْرِ اِمْرِئِ القَيْسِ، وزُهَيْرٍ كأُنمُوذَج لِلدِّراسَةِ .

# أ- الاشتِقاقُ والتَّردِيدُ فِي بَائِيَّةِ اِمرِئِ القَيْسِ: 1

3 - أَلَمْ تَرَيَانِي كُلَّمَا حِنْتُ طَارِقاً وَجَدْتُ كِمَا طِيبًا وَإِنْ لَمْ تَطَيَّبِ
 5 - أَلَا لَيْتَ شِعْرِي، كَيْفَ حَادِثُ وَصْلِهَا ؟ وَكَيْفَ تُرَاعِي وَصْلَةَ المُتَغَيِّبِ
 11 - فَلِلَّهِ عَيْنَا مَنْ رَأَى مِنْ تَقَرُّقٍ أَشَتَ وَأَنْأَى مِنْ فِرَاقٍ المُحَصَّبِ
 14 - وَإِنَّكَ لَمْ يَفْحَرْ عَلَيْكَ كَفَاخِرٍ ضَعِيفٍ، وَلَمْ يَغْلِبْكَ مِثْلُ مُغَلَّبِ
 17 - يُعَرِدُ بِالأَسْحَارِ فِي كُلِّ سُدْفَةٍ تَعَرُّدَ مَيَّاحِ النَّدَامَى المُطرَّبِ
 16 - فَيَوْمًا عَلَى سِرْبٍ نَقِيٍّ جُلُودُهُ وَيَوْمًا عَلَى بَيْدَانَةٍ أُمِّ تَوْلَبِ
 26 - فَلَوْ يَلْ بِكُنْ يَوْرٍ وَنَعْجَةٍ
 27 - حَفَاهُنَّ مِنْ أَنْفَاقِهِنَّ كَأَمَّا حَلَى طَهْرِ عَثْبُوكِ السُّرَاةِ جُمَّلَبِ
 24 - حَفَاهُنَّ مِنْ أَنْفَاقِهِنَّ كَأَمَّا حَلَى عَرْدَ وَنَعْجَةٍ
 26 - فَادَى عِدَاءً بَيْنَ ثَوْرٍ وَنَعْجَةٍ
 27 - حَفَاهُنَّ مِنْ أَنْفَاقِهِنَّ كَأَمَّا حَفَاهُنَّ وُدْقٌ مِنْ عَشِيٍّ جُمَلَّبِ
 24 - عَفَاهُنَ مِنْ أَنْفَاقِهِنَّ كَأَمَّا

هذَا وَيرَى العُمري بِأَنَّ ظَاهرَةَ الاشْتِقاقِ والتَّردِيدِ فِي بائيَّةِ اِمْرئ القَيْسِ، لَم تُمُثِّلْ سِوى سُدْسَ القَّصِيدة، وأمَّا البِنيَةُ البَارِزَةُ فَهي التَّجنِيسُ السَّجْعِيُّ والتَّرصِيعُ مثل قولِهِ:

24- لَهُ أَيْطَلَا ظَبْيٍ وَسَاقًا نَعَامَةٍ وَصَهْوَةً عِيرٍ، قَاتِمٍ فَوْقَ مِرْقَبِ

<sup>1</sup> أبو سعيد السكري، ديوان امرئ القيس وملحقاته، تح: أنور عليان أبو مويلم، ومُجِّد علي الشوابكة، مركز زايد للتراث والتاريخ، الإمارات العربية المتحدة، الطبعة الأولى، 1421هـ/2000م، ص363 وما بعدها . ملاحظة : كل رقم مكتوب قبل البيت الشعري يشير إلى موقع ذلك البيت من القصيدة .

25- وَيَخْطُو عَلَى صُمِّ صِلَابٍ كَأَنَّهَا حِجَارَةُ غِيلٍ وَارِسَاتٍ بِطُحْلَبِ 26- لَهُ كَفَلٌ كَالدِّعْصِ لَبَّدَهُ النَّدَى إِلَى حَارِكٍ مِثْلِ الغَبِيطِ المُذَأَّبِ

وقد اجتهدنا في إنجاز هذا الجدول التوضيحي، والذي من خلاله نستشف مدى توظيف الاشتقاق والترديد، والتجنيس السجعي والترصيع في ما أوردناه من أبيات امرئ القيس.

| التجنيس السجعي والترصيع | البيت  | الاشتقاق والترديد       | البيت  |
|-------------------------|--------|-------------------------|--------|
|                         | الشعري |                         | الشعري |
| قاتم فوق مرقب           | 24     | طيبا / تطيب             | 03     |
| ق ق                     |        | كيف وصلها /كيف وصلة     | 05     |
| صم صلاب                 | 25     | تفرّق / فراق            | 11     |
| صمنص ل بنن              |        | يفخر كفاخر / يغلبك مغلب | 14     |
| كالدعص لبده الندى       | 26     | يغرّد / تغرّد           | 17     |
| د د د                   |        | فيوما على / ويوما على   | 34     |
|                         |        | فلأيا / بلأي            | 37     |
|                         |        | خفاهن / خفاهن           | 42     |
|                         |        | فعادی / عداء            | 43     |

ب- الاشتقاقُ والتَّردِيدُ فِي مُعلَّقَةِ زُهيرٍ: يَظهَرُ الاشْتِقاقُ والتَّردِيدُ فِي المُعَلَّقَةِ 1 فِي الأبْيات التَّاليَة

06- فَلَمَّا عَرَفْتُ الدَّارَ، قُلْتُ لِرَبْعِهَا

10- بَكُرْنَ بُكُورًا، وَاَسْتَرَحْنَ بِسُحْرَة

11- جَعَلْنَ القَنَانَ عَنْ يَمِينِ وَحُزْنَهُ،

فَهُنَّ وَوَادِي الرَسِّ كَاليَدِ لِلْفَم وَكُمْ بِالقَّنَانِ مِنْ مَحَلِّ وَمَحْرَمِ

أَلَا أَنْعِمْ صَبَاحًا، أَيُّهَا الرَّبْعُ، وَإِسْلَم

. 155–133 : سرح المعلقات العشر، ص $^{1}$  الزوزي، شرح المعلقات العشر،

ملاحظة : أورد العمري ستين بيتا من المعلّقة لكننا اكتفيا بنصفها فقط.

#### الفصل الأول: دراسة تحليلية في بلاغة الخطاب الاحتمالي ( الخطبة، والشعر )

13 - وَوَرُّكُنَ فِي السُّوبَانِ يَعْلُونَ مَنْنَهُ عَلَيْهِنَّ دَلُّ النَّاعِمِ المُتَنَعِّمِ 14 - كَأَنَّ فُتَاتَ العَهْنِ فِي كُلِّ مَنْزِلِ نَرَلْنَ بِهِ، حَبُّ الفَنَا، لَمْ يُحُطَّمِ 16 - كَأَنَّ فُتَاتَ العَهْنِ فِي كُلِّ مَنْزِلِ نَرُلْنَ بِهِ، حَبُّ الفَنَا، لَمْ يُحُطَّمِ 16 - سَعَى سَاعِيًا غِيظُ بْنُ مُرَّةَ بَعْدَمَا تَبَرَّلَ مَا بَيْنَ العَشِيرَةِ بِالدَّمِ 20 - وَقَدْ قُلْتُمَا إِنْ نُدْرِكِ السِّلْمَ وَاسِعًا بِمَالٍ وَمَعْرُوفٍ مِنَ المَالِ، نَسْلَمِ 25 - وَقَدْ قُلْتُمَا إِنْ نُدْرِكِ السِّلْمَ وَاسِعًا وَمُ يُمْرُوفُ مَنَ المَالِ، نَسْلَمِ 25 - فَمَنْ مُبْلِغُ الأَحْلَافَ عَيِّي رِسَالَةً وَدُبْيَانَ : هَلْ أَقْسَمُ كُلَّ مُقْسَمٍ ؟ - وَمَنْ مُبْلِغُ الأَحْلَافَ عَيِّي رِسَالَةً وَدُبْيَانَ : هَلْ أَقْسَمْتُمُ كُلَّ مُقْسَمٍ ؟ - وَمَنْ مُبْلِغُ اللَّهُ مَا فِي نُقُوسِكُمْ لِيَحْفَى، وَمَهْمَا يُكْتَمِ الله يَعْلَمِ 27 - فَلَا تَبْعثُوهَا تَبْعثُوهَا دَمِيمَةً وَتَصْرَ إِذَا ضَرَيْتُمُوهَا، فَتَصْرِمِ 30 - مَتَى تَبْعثُوهَا تَبْعثُوهَا دَمِيمَةً وَتَصْرَ إِذَا ضَرَيْتُمُوهَا، فَتَصْرِمِ 30 - مَتَى تَبْعثُوهَا تَبْعثُوهَا دَمِيمَةً وَتَطْرَ إِذَا ضَرَيْتُمُوهَا، فَتَصْرِمِ 31 - 31 فَلُكُمْ عَرُكَ الرَّحَى بِثِقَالِمًا وَيَعْمَ وَتَطْرَ إِذَا ضَرَيْتُمُوهَا، فَتَصْمُ وَلَكُا الرَّحَى بِثِقَالِمًا وَيَعْمَ وَتَطْرَ إِذَا ضَرَيْتُمُ هُمُ الله مَا وَي يَثْهُوهَا وَمِيمَةً وَتَطْرَ إِذَا ضَرَيْتُمُوهَا، فَتَصْمُ عَرُكَ الرَّحَى بِثِقَالِمًا وَيُعْمَ وَلَكَ الرَّحَى بِثِقَالِمًا وَيُعْمَلُونَا وَتُعْمَلُ اللهَ مَا فَعَرْكُوكُمْ عَرْكَ الرَّحَى يَثِقَالِمًا وَيُعْمَلُونَا وَمُعْرَفُونَا مَا اللهَالِمُ اللهُ الْمُعْلَى اللهُ فَعْلَمُ اللهُ الْمُعْرِفِي اللهُ الْمُتَالِعُ اللهَ عَرْكَ الرَّحَى يَثِقَالِمُا فَا عَلَيْعُ فَيْتُولِ الْمَالِعُ الْمَالِعُ الْمُعْمَى اللهُ الْمُعْمَى اللهُ الْمُعْمَا لَكُولُولِ الْمُعْمُ اللهُ الْمُعْمَا لَعُلَيْمُ اللهُ الْمُعَلَمُ اللهُ الْمُلْلُهُ الْمُعْمُ اللهُ اللهُ الْمُعْمَا لَعْمُ اللهُ الْمُقَالِمُ اللهُ الْمُولِقُولُ المُعْتَصُولُ الْمُعْمُ اللهُ الْمُعْمَا لَعُولُولُولُهُ الْمُتَعْمُ اللهُ الْمُعْمُ اللهُ الْمُعْمَا لَعُلْمُ اللهُ الْمُعْمَا لِعُولُولُولِهُ الْم

#### جدول توضيحي:

| الاشتقاق والترديد            | البيت الشعري |
|------------------------------|--------------|
| لربعها / الربع               | 06           |
| بكرن / بكورا - استحرن / سحرة | 10           |
| القنان / بالقنان             | 11           |
| الناعم / المتنعم             | 13           |
| منزل / نزل به                | 14           |
| سعى / ساعيا                  | 16           |
| السلم / نسلم                 | 20           |
| قوم / لقوم                   | 25           |
| أقسمتم / مقسم                | 26           |
| تكتمن / يكتم                 | 27           |

| تبعثوها / تبعثوها – تضر / ضريتموها | 30 |
|------------------------------------|----|
| تعرككم / عرك                       | 31 |

2- في الاتّجاهِ التّراكُمِيّ : يُوجِهُ العُمرِيُّ دِرَاسَتَهُ لهذَا الاتّجاهِ علَى أَرَاجِيزِ العَجَّاجِ، وإبْنِهِ رُوْبَة، وقدِ اعْتَبَرَ بِأَنَّ الاشْتقَاقَ والتَّردِيدَ هنا يَتميَّزانِ عَنْ الاتّجاهِ السَّابقِ ( الاتّجاه التكاملي ) لِكوْنِهِمَا يحمِلانِ العُتبَرَ بِأَنَّ الاشْتقَاقَ والتَّردِيدَ هنا يَتميَّزانِ عَنْ الاتّجاهِ السَّابقِ ( الاتّجاه التكاملي ) لِكوْنِهِمَا يحمِلانِ الطُّخَاجِ فِي الأَلْفاظَ المردَّدَة، أو المشتقَّة، أو الموهمَة بالاشتِقاقِ، أساسَ البِنيَةِ التَّوَازُنِيَّةِ، كمَا فِي قولِ العَجَّاجِ فِي السَّيْلِ: 1

وَيَقْلَعُ النَّحْلَ الرِّطَابَ المُرْطَبَا وَالزَّيْتَ لَمْ يَرْطَبْ، وَزَيْتًا أَرْطَبَا

فهذان الشطران مبنيان على كلمتي " رطب " و " زيت "  $^2$  . وفي الأشطر التالية نجد سيطرة لمادة (غ ن )  $^3$ :

إِنَّ الغَوَانِي قَدْ غَنِينَ عَنِّي

وَقُلْنَ لِي : عَلَيْكَ بِالتَّغَنِّي

عَنَّا، فَقُلْتُ لِلْغَوَانِي إِنِّ

عَنِ الغِنَي، وَأَنَا كَالمِظَّتِي

وفي أَشْطُرٍ أَخرَى يَعمَدُ العَجَّاجُ إِلَى تَقْلِيبِ الصِّيَغ وتَشْقِيقِهَا، وذلِكَ فِي مَدْحِهِ مُصْعَبَ بْنَ

عبد الملك بن قريب الأصمعي، ديوان العجاج، تح : الدكتور عزة حسن، دار الشرق العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1416 هـ1995م، ص : 135 .

<sup>2</sup> مُحَّد العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية والممارسة الشعرية، ص: 210.

 $<sup>^{201}</sup>$  عبد الملك بن قريب الأصمعي، ديوان العجاج، تح: الدكتور عزة حسن، ص:  $^{201}$ 

الزُّبَيرِ وهَجْوِ المُحْتَارِ بْنِ أَبِي عبيدِ 1:

لَقَدْ وَجَدْتُمْ مُصْعَبًا مُسْتَعْصِبَا حِينَ رَمَى الأَحْزَابَ وَالمُحَزَّبَا وَحَشِيَ الأَعْجَامَ وَالمُحَشَّبَا وَحَشِيَ الأَعْجَامَ وَالمُحَشَّبَا وَالمُدَرِّبَا وَالمُدَرِّبَا

ومِنَ المِيزَاتِ التِي لَاحَظَهَا العُمرِيُّ فِي شِعْرِ الأَرَاجِزِ، أَنَّ الاشْتِقاقَ مُدْعَمٌ بِتِكرارِ أَصْوَاتِ الأَلْفَاظِ المشتَقَّةِ فِي كَلِمَةٍ لَا تَنْتَمِي إلى نَفْسِ الجِذْرِ، كمَا يُلاحَظُ عَدمُ الحِرصِ على المقَابَلاتِ الدِّلالِيَّةِ فِي الصَّرْفِيَّةِ المشتَقَّةِ، والميْلِ إلى الإعرابِ؛ ومِنْ هذَا قوْلُ رُؤْبَةَ بْنِ العَجَّاجِ: 2 الدِّلالِيَّةِ فِي الصَّرْفِيَّةِ المشتَقَّةِ، والميْلِ إلى الإعرابِ؛ ومِنْ هذَا قوْلُ رُؤْبَةَ بْنِ العَجَّاجِ:

إِذَا شَحَا لِشَدْقَمَاتٍ شَدَّ قَمَهُ لَاقَيْنَ مَضَّاغًا هَقَبًّا قَهْقَمَهُ مِنْ طُولِ مَا هَقَّمَهُ تَهَقَّمَهُ مُطْلَقَةً أَنْبَائِهُ لَا تَكْعُمَهُ مُطْلَقَةً أَنْبَائِهُ لَا تَكْعُمَهُ

وقوله: <sup>3</sup>

لَوْ كُنْتُ أَسْطَعُكَ لَمْ يُشَغْشَغِ شُرْبِي وَمَا المَشْغُولُ مِثْلُ الأَفْرَغ

<sup>. 135 :</sup> صن، ص عزة حسن، ص : 135 عبد الملك بن قريب الأصمعي، ديوان العجاج، تح : الدكتور عزة حسن، ص

 $<sup>^{2}</sup>$  ديوان رؤبة بن العجاج، تح : وليد بن الورد البرنوسي، دار ابن قتيبة للطباعة والنشر، الكويت، الطبعة الأولى  $^{2008}$ م، ص : 153 .

<sup>. 97 :</sup> ص نفسه، ص

عَرَفْتُ أَيِّ نَاغٍ فِي النَّشَّغِ إِلَيْكَ أَرْجُو مِنْ نَدَاكَ الأَسْوَغِ إِلَيْكَ أَرْجُو مِنْ نَدَاكَ الأَسْوَغِ إِلَّ لَمْ يُعِقْنِي عَائِقُ التَّسَغْسُغِ إِنْ لَمْ يُعِقْنِي عَائِقُ التَّسَغْسُغِ فِي الأَرْضِ فَارْقَبْنِي وَعَجْمِ المُضَّغِ

كذلِكَ لَاحَظَ العُمرِيُّ مُلَاحَظَتانِ هُمَا:

أ- أَنَّ هذَا النَّوعَ مِنَ الشِّعرِ يَعْمَدُ عَلَى التَّحَلِّي نِسْبِيًّا عنْ مطْلِبِ المعنى فِي الدِّقةِ والوُضُوحِ لِصَالِحِ التَّوازُنِ الصَّوتِي، وبذلِكَ تَتَأْسَّسُ دِلالَةُ ثانَوِيّةُ تَتَمثَّلُ فِي الدّلاَلةِ الشِّعريَّةِ الرَّمزيَّةِ .

ب- أنَّ هاتِهِ الأَراجِيزَ تَقْتَرِبُ مِنْ سَجَعِ الكُهَّانِ، وذلِكَ راجِعٌ إِلَى الدِّلالَةِ الثَّانَويَّةِ المذكورَةِ 1.

3- في الاتّجاهِ التّفاعُلِي: يَظْهَرُ فِي هذَا الاتّجّاهِ جَانِبُ الإِبْهَامِ، بإعطاءِ شِبْهِ الاشتِقَاقِ، الذِي شُمّيَ عندَ بَعضِ القُدَمَاءِ الاشتِقاقِ الموهِمَ، مَكَانةً واسِعَةً، ويَتعَلَّقُ شِبهُ الاشتِقاقِ بالمجانسَةِ بينَ كَلِمَتَيْنِ مِنْ أَصْلَيْنِ مُعْجَمِيَّيْنِ مُعْجَمِيَّيْنِ مُعْجَمِيَّيْنِ مُعْجَمِيَيْنِ مُعْجَمِيَّيْنِ مُعْجَمِيَّيْنِ مُعْجَمِيَّيْنِ مُعْجَمِيَّيْنِ مُعْجَمِيَّيْنِ مُعْجَمِيًّا فَوْمِمُ أَنَّهُمَا الصَّوْتِيَّ التَّامَ وهيْئَةَ اِشْتِقَاقِهِمَا تُوهِمُ أَنَّهُمَا مِنْ أَصْلُونِ وَمِنْ ذَلِكَ قَوْلُ أَبِي تَمَّامٍ: 2
أَصْلٍ وَاحِدٍ، ومِنْ ذَلِكَ قَوْلُ أَبِي تَمَّامٍ: 2

1- مَتَى أَنْتَ عَنْ ذُهْلِيَّةِ الْحَيِّ ذَاهِلُ وَقَلْبُكَ مِنْهَا مُدَّةَ الدَّهْرِ آهِلُ ؟
2- تُطِلُّ الطُّلُولُ الدَّمْعَ فِي كُلِّ مَوْقِفٍ وَتَمْثُلُ بِالصَّبْرِ الدِّيَارُ المَوَاثِلُ
3- تُطِلُّ الطُّلُولُ الدَّمْعَ فِي كُلِّ مَوْقِفٍ وَتَمْثُلُ بِالصَّبْرِ الدِّيَارُ المَوَاثِلُ عَلَى الرَّبِيعُ رُبُوعَهَا وَلا مَرَّ فِي أَغْفَاهِا، وَهُو غَافِلُ
4- فَقَدْ سَحَبَتْ فِيهَا السَّحَائِبُ ذَيْلَهَا وَقَدْ أُخْمِلَتْ بِالنَّوْرِ فِيهَا الحَمَائِلُ

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية والممارسة، ص: 212.

<sup>. 54 ، 53 .</sup> ص $^2$  الخطيب التبريزي، شرح ديوان أبي تمام، ج $^2$ ، ص

5- تَعَفَّيْنَ مِنْ زَادِ العُفَاةِ إِذَا إِنْتَحَى عَلَى الحَيِّ صِرْفُ الأَزْمَةِ المُتَمَلْحِلُ

6- لَهُمْ سَلَفٌ سُمْرُ العَوَالِي وَسَامِرٌ وَفِيهِمْ جَمَالٌ لَا يَغِيضُ وَجَامِلُ

7- لَيَالِيَ أَضْلَلْتَ العَزَاءَ وَجَوَّلَتْ بِعَقْلِكَ آرَامُ الخُدُورِ العَقَائِلُ

وهاتِهِ الأبَياتُ السَّبْعَةُ مُكَدَّسَةٌ كمَا يَرى العُمرِيُّ، بِتِسْعةِ تَحْنِيسَاتٍ مُوهِمَةِ الاشتقَاقِ، وأمَّا فِي الأبْياتِ التِي تَلِيهَا فقدِ اِكْتَفَى الشَّاعرُ بالترْدِيدِ والتِّكرارِ كقولِهِ: 1

8- مِنَ الْهِيفِ لَوْ أَنَّ الْخَلاَخِلَ صُيّرَتْ لَهَا وُشُمًّا جَالَتْ عَلَيْهَا الْخَلاَخِلُ

9- مَهَا الوَحْشِ، إِلَّا أَنَّ هَاتَا أَوَانِسٌ، قَنَا الْحَطِّ، إِلَّا أَنَّ تِلْكَ ذَوَابِلُ

10- هَوَى كَانَ خِلْسًا، إِنَّ مِنْ أَحْسَنِ الْهُوَى فَوَى جِلْتَ فِي أَفْنَائِهِ، وَهُوَ خَامِلُ

11- أَبَا جَعْفَرٍ، إِنَّ الجَهَالَةَ أُمُّهَا وَلُوذٌ، وَأُمُّ العِلْمِ جَدَّاءُ حَائِلُ

أُمَّا الوجهُ الثَّابِي مِنَ الاشْتِقاقِ الموهِمِ عندَ أَبِي تمامٍ فهُوَ الاشتِقَاقُ مِنْ الأسْمَاءِ كقُولِهِ:

سَيْفُ الإِمَامِ الذِي سَمَّتْهُ هِمَّتُهُ لَمَّ اللَّهُ الْأَرْضِ، مُخْتَرِمَا

إِنَّ الْحَلِيفَةَ لَمَّا صَالَ كُنْتَ لَهُ خَلِيفَةَ المَوْتِ فِيمَنْ جَارَ أَوْ ظَلَمَا

قَرَّتْ بِقَرَّانَ عَيْنُ الدِّينِ وَإِنْتَشَرَتْ بِالأَشْمَرِيْنِ عُيُونُ الشِّرْكِ فَاصْطَلَمَا 2

#### جدول توضيحي:

| الاشتقاق من الأسماء | بقية    | الترديد والتكرار | البيت  | الاشتقاق من أصل | البيت  |
|---------------------|---------|------------------|--------|-----------------|--------|
|                     | الأبيات |                  | الشعري | واحد            | الشعري |

<sup>.</sup> 55: -2 الخطيب التبريزي، شرح ديوان أبي تمام، ج2، ص= 55.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 82 .

#### الفصل الأول: دراسة تحليلية في بلاغة الخطاب الاحتمالي ( الخطبة، والشعر )

|                        | الشعرية |                           |    |                |    |
|------------------------|---------|---------------------------|----|----------------|----|
| تخرّم / مخترم          | الأول   | الخلاخل / الخلاخل         | 08 | ذهلية / ذاهل   | 01 |
| الخليفة ( خليفة الله ) | الثاني  | إلا أنّ هاتا / إلا أنّ    | 09 | تطل / الطلول   | 02 |
| / خليفة الموت          |         | تلك                       | 10 | أغفالها / غافل | 03 |
| عين الدين / عيون       | الثالث  | أمُّ الجهالة / أمُّ العلم |    | سحبت / السحائب | 04 |
| الشرك                  |         |                           |    | تعفين / العفاة | 05 |
|                        |         |                           |    | سمر / سامر     | 06 |
|                        |         |                           |    | عقلك العقال    | 07 |

## ثَانِيًا: مُستَويَاتُ تَفَاعُل الصُّوتِ والدِّلالَةِ دَاخِلَ البَيتِ ( الاتساق والتضمين ):

مَيَّزَ العُمرِيُّ بِينَ نَوْعَيْنِ مِنَ التَّضمِينِ، التَّضمِينُ الدَّاخِلِيُّ الذِي يَهْتَمُّ بِتَرَابُطِ الشَّطرَيْنِ، والتَّضمِينُ الدَّاخِلِيُّ الذِي يَهْتَمُّ بِتَرَابُطِ الأَبْيَاتِ، وقدْ لَاحَظَ أَنَّ التَّضْمِينَ الدَّاخِلِيَّ يَلْعَبُ دَوْرًا والتَّضمِينُ الخَارِجيُّ الذِي يهتَمُّ بِتَرَابُطِ الأَبْيَاتِ، وقدْ لَاحَظَ أَنَّ التَّضْمِينِ " الاتِساقُ "، وهُو مُشَعْرِنًا فِي الشِّعرِ العَربِيِّ يَقْتَضِي تَتَبُّعَهُ وكشفَ فَعَالِيَّاتِهِ، ونقيضُ التَّضمِينِ " الاتِساقُ "، وهُو تَطَابُقُ التَّقطيعِ النَّطمِيِّ الصَّوتِي مَعَ التَّمَفْصُلِ الدِّلَالِي .

هذَا ويرَى العُمرِيُّ بِأَنَّ مَواقِفَ البَلاغِيِّينَ والنُّقَادَ مِنْ الاتِّسَاقِ والتَّضمِينِ تَمْتُدُّ مِنْ مَوْقِفِ أَبِي العَبَّاسِ، وإبْنِ طَبَاطِبَا، وإبنِ الأثِيرِ .

1/- هَيْمَنَةُ الاتِساقِ - الخُطَاطَةُ الإمْرُقَيْسِيَّةُ \* -: مِنْ خِلالِ التَّنظِيرِ عندَ " ثَعْلَبْ " الذِي أَحَذَ مِنْ خِلالِ التَّنظِيرِ عندَ " ثَعْلَبْ " الذِي أَحَدَ مِنهُ العُمرِيُّ إِلَى الملاحَظَاتِ التَّاليَةِ:

أ- أنَّ اِرْتِبَاطَ الْأَبْيَاتِ لَا تَكُونُ إِلَّا بِرَابِطَةِ الضَّمِيرِ، وعَوْدَةِ الكلامِ علَى مُتَقَدِّمٍ، أَوْ بِرابِطَةِ العَطْفِ وغيرِ ذَلِكَ مِنَ الرَّوابِطِ المعْنَوِيَّةِ المفتَرَضِ وُجُودُهَا فِي كَلامٍ يَدُورُ حَولُ مَوْضُوعٍ مُعيّنٍ، وأمَّا التَّضمِينُ فَهُو ضَئِيلٌ جِدًّا .

-

<sup>\*</sup> الخطاطة الإمرقيسية : نسبة إلى امرئ القيس .

ب- اِستِقْلَالُ الشَّطرِ الأَوَّلِ عَنِ التَّابِي فِي أَبْياتِ اِمرِئِ القَيْسِ، وَكَمَا تَنْكَسِرُ حِدَّةُ التَّضمِينِ عندَ المَيْسِ، وَكَمَا تَنْكَسِرُ حِدَّةُ التَّضمِينِ عندَ المَيْسِ بِسَبَبِ الفَصْلِ بَينَ طَرَفِي التَّضمِينِ، وبُعدِهَا عَنِ القَافيَةِ كَقولِهِ 1:

لَمَّا سَمَا مِنْ بَيْنِ أَقْرَنَ فَالَ الْجُبَالِ، قُلْتُ : فِدَاؤُهُ أَهْلِي لَمَّا سَمَا مِنْ بَيْنِ أَقْرَنَ فَالَ الْجُبَالِ، قُلْتُ : فِدَاؤُهُ أَهْلِي وَاللَّهُ الْعَلَى عَلَى القافية، كما في قوله 3:

وَأَيْقَنَ، إِنْ لَاقَيْنَهُ أَنَّ يَوْمَهُ بِذِي الرِمْثِ، إِنْ مَاوَتْنَهُ، يَوْمُ أَنْفُسِ بِذِي الرِمْثِ، إِنْ مَاوَتْنَهُ، يَوْمُ أَنْفُسِ مِناكَ حالات يتصل ففيها الطرفان اتصالا مباشرا مثل قوله 4:

1- أُعِنِي عَلَى بَرْقِ أَرَاهُ وَمِيضِ يُضِيءُ حَبِيًّا فِي شَمَارِيحَ بِيضِ 2 - وَيَهْدَأُ تَارَاتٍ سَنَاهُ، وَتَارَةً يَنُوءُ كَتِعْتَابِ الكَسِيرِ المَهِيضِ 2 - وَيَهْدَأُ تَارَاتٍ سَنَاهُ، وَتَارَةً مَنْهُ لَامِعَاتُ كَأَنَّهُ أَكَفُ تَلَقَى الفَوْزَ عِنْدَ المُفِيضِ 3 - وَتَخْرُجُ مِنْهُ لَامِعَاتُ كَأَنَّهُ أَكَفُ تَلَقَى الفَوْزَ عِنْدَ المُفِيضِ 4 - قَعَدْتُ لَهُ، وَصُحْبَتِي بَيْنَ ضَارِجٍ وَبَيْنَ تِلَاعٍ يَتْلَتْ فَالعَرِيضِ 4 - قَعَدْتُ لَهُ، وَصُحْبَتِي بَيْنَ ضَارِجٍ وَبَيْنَ تِلَاعٍ يَتْلَتْ فَالعَرِيضِ 4

وأمَّا الوَسِيلةُ الثَّانِيةُ التِي تُقَلِّلُ مِنْ أَهْمِيَّةِ التَّضمِينِ فِي دِيوانِ اِمْرِئِ القيسِ، فهِيَ إِعطَاءُ إِمْكَانِيَّاتٍ لِلتَّأُومِ لِلتَّأُومِ الثَّانِي، كَأَنْ يَكُونَ الفِعْلُ قَابِلًا لِلُّزُومِ لِلتَّأُومِ الثَّانِي، كَأَنْ يَكُونَ الفِعْلُ قَابِلًا لِلُّزُومِ

<sup>. 527-529 :</sup> و سعيد السكري، ديوان امرئ القيس وملحقاته، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 606 .

<sup>3</sup> نفسه، ص: 531 .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص : 459، 460 .

والتَّعْدِيَةِ، فيَصِحُّ الوَقْفُ ولَا يَصِحُّ الابْتِدَاءُ، وأَغْلَبُ مَا وَرَدَ مِنْ شِعْرِ اِمرئ القيس مِنْ هذَا، يُسمِّيهِ العُمرِيُّ " شِبْهُ التَّضْمِينِ " وَهُوْ وَسِيلَةٌ شِعْرِيَّةٌ رَفِيعَةٌ، تُتِيحُ تَعَدُّدِيَّةَ القِراءَةِ والتَّأُويلِ .

واعتِبَارًا بما قامَ بِهِ تَعْلَبْ فِي قراءَةِ شِعرْ اِمرئ القيْسِ، يُقَسِّمُ العُمرِيُّ شِعْرَ اِمرِئِ القيْسِ إِلَى خَمْسِ طَبَقَاتٍ هِيَ:

الطَّبَقَةُ الأُولَى: هِي التِي يَكُونُ فِيهَا اِسْتِقْلَالُ البَيْتِ كُلِّهِ عَنْ بَقِيَّةِ الْأبِيَاتِ الشِّعرِيَّةِ ( الشطران معا )، وفيه مِنْ شِعْرِ اِمرِئِ القيسِ الشَّيْءُ القَلِيلُ .

الطَّبَقَةُ الثَّانِيَةُ: هِيَ المَثَّلَةُ فِي الأبيَاتِ الغرِّ التِي يَسْتَقِلُ فيهَا الشَّطرُ الأَوَّلُ عَنِ الثَّانِي مِنَ البَيتِ الشَّعرِي، وهذَا يُمثِّلُ أَغْلَبَ شِعْرِهِ .

الطَّبَقَةُ الثَّالِثَةُ: هِي التِي تَضُمُّ أَغْلَبَ أَبْيَاتِهِ المضَمَّنَةِ.

الطَّبَقَةُ الرَّابِعَةُ: هِي التِي يَعْمَدُ فِيهَا امْرُؤُ القيسِ إِلَى تَوْظِيفِ التَّرْصِيعِ فِي حُدودِ الأَشطُرِ، سَواءٌ أَوْقَعَ التَّقْطِيعَ التَّرْصِيعِيَّ عَلَى التَّقْطِيعِ العَرُوضِيِّ أَوْ لَمْ يَلْتَزِمْ ذَلِكَ .

الطَّبَقَةُ الخَامِسَةُ: هِي التِي تَضُمُّ مَا إعْتُبِرَ رَدِيئًا مِنْ شِعْرِهِ، وَهَذا قَلِيلٌ جِدًّا.

ومِنْ حَالَاتِ سَيْطَرةِ الْآتِساقِ عَلَى التَّضْمِينِ فِي شعرِ اِمرِئِ القَيْسِ يُبرِزُ العُمريُّ الأبيَاتَ 4، 5 مِنْ قصِيدتِهِ " لِمَنْ طَلَلُ أَبْصَرْتُهُ فَشَجَانِي " وهي أ :

4- فَإِنْ أَمْسَ مَكْرُوبًا فَيَا رُبَّ بَهْمَةٍ
 5- فَإِنْ أَمْسَ مَكْرُوبًا فَيَا رُبَّ قَيْنَةٍ
 6- لَمَا مِزْهَرٌ يَعْلُو الْحَمِيس بِصَوْتِهِ

\_

<sup>. 499</sup> معيد السكري، ديوان امرئ القيس وملحقاته، ص $^{1}$  أبو سعيد السكري، ديوان امرئ القيس

# 7- وَإِنْ أَمْسَ مَكْرُوبًا فَيَا رُبَّ غَارَةٍ شَهِدْتُ عَلَى أَقَبَّ رِخْوِ اللُّبَانِ

2/- هَيْمَنَةُ التَّضَمِينِ الدَّاخِلِيِّ: لقدْ دَرسَ العُمرِيُّ قضيَّةَ هَيْمَنَةِ التَّضمِينِ الدَّاخِليِّ مِنْ خِلالِ ثَلاتَةِ عناصرَ هِيَ: أ- نحوَ إِدْمَاجِ الشَّطرِيْنِ تَرْصِيعًا ( الخطاطة الزهيرية - نسبة إلى زهير بن أب سلمى )، ب- إدماجُ الشَّطْرِيْنِ، ج- اعتمَادُ الشَّطرِ وِحْدَةً: الأراجيز .

أ- نحو إِدْمَاجِ الشَّطْرَيْنِ تَرْصِيعًا: حَيثُ تكُونُ أَطرَافُ المعنى فِي الشَّطرَيْنِ أَكثَرَ تَمَاسُكًا، وقد يَنْدمِجُ الشَّطرانِ بِفصْلَةٍ أَساسِيَّةٍ فِي بِناءِ المعنى، وهو مَا يَظْهرُ فِي قَصائِدِ زُهيرٍ، وقد حاولَ العُمريُّ يَنْدمِجُ الشَّطرانِ بِفصْلَةٍ أَساسِيَّةٍ فِي بِناءِ المعنى، وهو مَا يَظْهرُ فِي قَصائِدِ زُهيرٍ تقطيعًا يُراعِي تَمَفْصُلُ الجُمَلِ إِلَى فَصْلاتٍ أو فَصْلاتٍ أو فَصْلاتِ –قَرَائِنَ، بِالنَّظرِ إِلَى مَوْقِعِهَا مِنْ تَمَفْصُلُ البَيتِ وَزُنِيًّا، القَاسِمَةُ، وَالقَاسِمَةُ الدَّاخِلِيَّةُ .

## وممَّا لَاحَظَهُ العُمريُّ فِي كَافِيَّةِ زُهيرٍ مَا يلي:

أ- أنَّ عَدَدَ حَالاتِ التَّضمِينِ الدَّاخلِيِّ، بينَ الشَّطْرينِ، يَتجاوَزُ نِصفَ الأَبْيَاتِ.

ب- أنَّ عَدَدَ حَالاتِ التّضمِينِ الدَّاخِلِي، بينَ البَيْتَيْنِ، نَادِرٌ جِدًّا .

ج- عَدَمُ مُصَادَفَةِ مَشْطُورِ البَحرِ لِوَقْفٍ دِلَالِيّ، إِلَّا فِي حَالَاتٍ نَادِرةٍ، لَا تَدْخُلُ فِي نَسَقٍ تَرْصِيعِيِّ ذِي مَرْدُودٍ إِيقَاعِيّ .

د- البِنْيَةُ الغَالِبَةُ عَلَى النَّصِ هِيَ بِنْيَةٌ تَضمِينِيَّةٌ بِالنِّسبَةِ للتَّمَفْصُلِ العَرُوضِيِّ، مَا أَدَّى إِلَى إِجْرَاءٍ إِيقَاعِيِّ تَعْوِيضِيِّ .

ه- أبياتُ القَصِيدَةِ مُرَكَّبَةٌ مِنْ وحْدَاتٍ تَرْصِيعِيَّةٍ، وَهَاتِهِ الوحْدَاتُ مُكَوَّنَةٌ مِنْ أَنْسَاقَ يُمْكِنُ كَشْفُهَا.

| عدد الأبيات التي ورد | الأنساق الترصيعية |
|----------------------|-------------------|
| فيهاكل نسق           | ( عدد الوحدات )   |
| 13                   | 04                |
| 10                   | 05                |

| 06 | 03 |
|----|----|
| 03 | 02 |
| 01 | 06 |

وهذَا الجَدُولُ أَوْرَدَهُ العُمرِيُّ كَدِرَاسَةٍ لِلْأَنْسَاقِ التَّرْصِيعِيَّةِ مِنْ حَيْثُ الكَمُّ، أَمَّا مِنْ حَيْثُ المُوضُوعَاتُ فَنُقَدِّمُ الجَدُولَ التَّالِي:

| الموضوع                                                 | الأبيات      |
|---------------------------------------------------------|--------------|
| رحيل الخليط، وحركة الرحلة في الصحراء                    | من 1 إلى 6   |
| تساؤل الشاعر هل تبلغه الناقة وصفها وتشبيهها بالقطاة الخ | من 7 إلى 24  |
| الحديث عن العهد والجوار والتهديد بالهجاء                | من 25 إلى 33 |

# الأَنْسَاقُ الإِيقَاعِيَّةُ فِي كُلِّ مَجْمُوعَةٍ:

الجموعةُ الأُولَى ( من 1 إلى 6 ): ثلاثُ وِحْداتٍ / خَمسُ وِحداتٍ / أَربعُ وِحداتٍ / أَربعُ وِحداتٍ / أربعُ وِحداتٍ / أَربعُ وِحداتٍ / أَربعُ وِحداتٍ / خَمسُ وِحداتٍ .

المجموعة الثانية ( من 7 إلى 24 ): ثلاث وحداتٍ / خَمس وحداتٍ / أَربعُ وحداتٍ / أُربعُ وحداتٍ /

المجموعَةُ الثالثَةُ ( من 25 إلى 33 ): ثلاثُ وِحداتٍ / خَمسُ وِحداتٍ .

## وَمِمَّا لَاحَظَهُ العُمريُّ مَا يَلِي:

أ- هُناكُ تَطابُقُ فِي الأَنْسَاقِ بِينَ الْجُمُوعَتَيْنِ ( 1-6) و ( 25-33)، والذِي يَعُودُ إِلَى التَّشابُهِ فِي المُوضُوعِ أَوِ الحَالَةِ التِي عَاشَهَا الشَّاعرُ، فالمجمُوعَةُ الأُولَى تُمُثِّلُ المَحَالَطَةَ ثُمُّ الفِراقَ، والمجمُوعَةُ الثَّانيةُ تُمُثِّلُ المَحَالَطَة ثُمُّ الفِراقَ، والمجمُوعَةُ الثَّانيةُ تُمُثِّلُ العَدْرَ الموجِبَ لِلتَّهْدِيدِ، وفِي كِلْتَيْهِمَا يَكُونُ الحُرُنُ، والأسَى، والعَذابُ النَّفْسِيُّ .

ب- يُوجَدُ صِراعُ بينَ آلِيَّتِي التَّضمِينِ العَرُوضِيِّ، والتَّقطِيعِ التَّرْصِيعِيِّ، فالأَوَّلُ يُحَاوِلُ خَلْقَ حَرَكَةٍ وسُرْعَةٍ دَاخِلَ البَيتِ، بينمَا يَعمَلُ الثَّابِي علَى إِبْطاءِ حَرَكَةِ القَصيدَةِ مِنْ خِلالِ تَكثِيرٍ فُرَصِ الوَقْفِ .

ج- يَبْدُو النَّصُّ الشِّعريُّ عِندَ زُهيْرٍ وَكَأَنَّهُ مَجَمُوعَةَ جُمَلٍ نَثْرِيَّةٍ، لَكِنَّهُ مَعَ ذلِك يحتفِظُ بِوحْدَاتِهِ بِقَدْرٍ حَفْيٍّ مِنْ التَّوَازُنِ، وَمِثَالُ ذلِك قَوْلُهُ: 1

وَقَالَ : سَأَقْضِي حَاجَتِي، ثُمَّ أَتَّقِي عَدُوِّي، بِأَلْفٍ، مِنْ وَرَائِيَ، مُلْجَمِ

وقد قسَّم العمَرِيُّ هذا البَيْتَ إِلَى ثَلَاثِ وِحْدَاتٍ هِيَ:

وَقَالَ سَأَقْضِي حَاجَتِي/ ثُمَّ أَتَّقِي عَدُوِّي بِأَلْفٍ/ مِنْ وَرَائِيَ مُلْجَمِ

وقدْ قُمْنَا بِتَحلِيلِ هذَا البَيتِ عَلَى النَّحوِ التَّالِي:

المَقَاطِعُ الطِّوَالُ: -وقال-سأقضي-أنا-حاجة-أنا

5 4 3 2 1

-ثم-أتق-أنا-عدو-أنا-بألف

6 5 4 3 2 1

-من-وراء-أنا-ملجم

4 3 2 1

المقاطِعُ القِصَارُ: -وقال-سأقضي-أنا-حاجتي

4 3 2 1

-ثم-أتق-أنا-عدوي-بألف

أبو العباس تعلب، شرح ديوان زهير بن أبي سلمي، ص $^{1}$ 

5 4 3 2 1

-من-وراء-أنا-ملجم

4 3 2 1

- مَجِمُوعُ المقاطِع فِي المجمُوعَةِ الأُولَى هُوَ: 09 ( 05 طوال و 04 قصار )
- مَجِمُوعُ المقاطِعِ فِي المجمُوعَةِ الثَّانِيةِ هُوَ: 11 ( 06 طوال و 05 قصار )
- مَجِمُوعُ المقاطِع فِي المجمُوعَةِ الثَّالِثَةِ هُوَ: 08 ( 04 طوال و 04 قصار )

ب- إِدْمَاجُ الشَّطْرَيْنِ: المقصُودُ بإِدماجِ الشَّطرَيْنِ هُنَا، هُو أَلَّا يَكُونَ البَيتُ الشِّعرِيُّ مُتَّصِلًا اِتِّصَالًا
 كَامِلًا، وَلَا يَكُونَ هُنَالِكَ أَيُّ فَصْلِ بَينَ شَطْرَيِ البَيْتِ، مِثلَ قَولِ الشَّاعِرِ<sup>1</sup>:

فَالعِرَاقِيُّ، بَعْدَهُ، لِلْحِجَازِيِّ، قَلِيلُ الخِلَافِ، سَهْلُ القِيَادِ

وقدِ إِقْتَبَسَ العُمرِيُّ كلِمَةَ " إِدْمَاجٍ " مِنْ قَولِ إِبن رَشِيقٍ القَيروَانِي: " المُدَاحَلُ مِنَ الأَبْيَاتِ مَا كَانَ قَسِمُيهُ ( أَيْ شَطْرُهُ ) مُتَّصِلًا بالآحَرِ غيرَ مُنْفَصِلٍ عَنهُ، قَدْ جَمَعَتْهُمَا كلِمَةٌ وَاحِدَةٌ، وهوَ كَانَ قَسِمُيهُ ( أَيْ شَطْرُهُ ) مُتَّصِلًا بالآحَرِ غيرَ مُنْفَصِلٍ عَنهُ، قَدْ جَمَعَتْهُمَا كلِمَةٌ وَاحِدَةٌ، وهوَ المُدْمَجِ أَيْضًا "، وقدْ تَجَنَّبَ العُمرِيُّ لَفْظَ المُدَاحَلِ حَتَّى لاَ يَلْتَبِسَ مَعَ المُدَاحَلَةِ، وحتَّى يكُونَ المُدْمَجِ أَيْضًا "، وقدْ تَجَنَّبَ العُمرِيُّ لَفْظَ المُدَاحَلِ حَتَّى لاَ يَلْتَبِسَ مَعَ المُدَاحَلَةِ، وحتَّى يكُونَ هُنَالِكَ تَنَاسُقُ وإنْسِجَامٌ بينَ هَذَا العُنوانِ والعُنوانِ السَّابِقِ لَهُ " نَحْوَ إِدْمَاجِ الشَّطْرَيْنِ تَرْصِيعًا ( الخُطَاطَةُ الرُّهُمَيْرِيَّةُ ) " .

وهذه الظَّاهِرَةُ تَكُونُ فِي البُحورِ القَصِيرةِ، والتِي تُصابُ بِعِلَةٍ تَفْقِدُ كِمَا وَزْنَهَا، كما هُوَ الحَالُ فِي السَّرِيعِ، والمنْسَرِحِ، والعروضُ الثانِيَةُ مِنَ الكَامِلِ ( فعلن ) وفي بَحْرِ الخَفِيفِ أَيْضًا، وَهُو يَقِلُ عندَ الشُّعراءِ الجَاهِليِّينَ وَيكْثُرُ عِندَ غيرِهمْ .

261

<sup>1</sup> ديوان رؤبة بن العجاج، تح : وليد بن الورد البرنوسي، دار ابن قتيبة للطباعة والنشر، الكويت، الطبعة الأولى 2008م، ص : 153 .

كَما أَنَّ لِلإِدْمَاجِ أَسبَابًا ذاتيَّةً، حَاصَّةً بِالشَّاعِرِ، أَوْ مَوضُوعِيَّةً، ترجِعُ إِلَى طَبِيعَةِ الأَفْكَارِ المَتَنَاوَلَةِ، والمعقَّدَةِ أَوِ الفَلْسَفِيَّةِ .

وَإِذَا كَانَ العُمرِيُّ قَدِ اِعْتَمَدَ فِي الدِّراسةِ السَّابقةِ علَى اِمرِئِ القَيْسِ وَزُهيْرٍ، فَإِنَّهُ فِي هذِهِ يَعْتَمِدُ عَلَى شِعْرِ أَبِي العَلاءِ المعَرِّي، وحَاصَّةً قَصِيدَتَهُ المشهُورَةُ فِي رِثَاءِ أَبِي حَمْزة، فَقَدْ بَلَغَ عَدَدُ الأبيَاتِ عَلَى شِعْرِ أَبِي العَلاءِ المعَرِّي، وحَاصَّةً قَصِيدَتَهُ المشهُورَةُ فِي رِثَاءِ أَبِي حَمْزة، فَقَدْ بَلَغَ عَدَدُ الأبيَاتِ التِي تَقَعُ القَاسِمةُ فِيهَا وَسَط الكلِمَةِ 37 بيتًا مِنْ مَحْمُوعِ 52 بيتًا، وهُناكَ حَالَاتُ يَصِلُ فِيها تَرَابُطُ التِّي تَقَعُ القَاسِمةُ على حَرْفَيْنِ مُدْعَمَيْنِ كَمَا فِي المَثَالِ الشَّطْرِيْنِ ومُكَافَحَةُ هذَا التَّرَابُطِ لِلْوَقْفِ إِلَى حَدِّ وُقُوعِ القَاسِمَةِ علَى حَرْفَيْنِ مُدْعَمَيْنِ كَمَا فِي المَثَالِ السَّابِق .

## فَالعِرَاقِيُّ، بَعْدَهُ، لِلْحِجَازِيِّ، قَلِيلُ الخِلاَفِ، سَهْلُ القِيَادِ

ولَقَدْ نَفَى العُمرِيُّ أَنْ يَكُونَ المَعَرِّي غَيْرَ مُهْتَمٍّ بِالتَّقطِيعِ الدَّاخِلِي لِلبَيْتِ الشِّعرِي، وأَنَّهُ إِثَمَّا كَانَ يَهْتَمُّ بِالمُعنَى وَصِيَاغَةِ الجُمَلِ فِي حُدُودِ البحرِ فَقَطْ، فَهذَا أَمْرٌ غَيرُ مَقبُولٍ، والدَّلِيلُ علَى ذَلِكَ كَانَ يَهْتَمُّ بِالمُعنَى وَصِيَاغَةِ الجُمَلِ فِي حُدُودِ البحرِ فَقَطْ، فَهذَا أَمْرٌ غَيرُ مَقبُولٍ، والدَّلِيلُ علَى ذَلِكَ مَا يتوَقَّرُ عليْهِ البَيْتُ مِنْ مَعالِمَ تَرْصِيعِيَّةً، كَلَفْظَةِ " العِرَاقِيّ " التِي تَتَجَاوَبُ مَعَ " الحِجَازِيِّ " .

ثُمَّ إِنَّ تَقْطِيعَ الشَّطرِ التَّانِي إِلَى قَرِينَتَيْنِ مُتَوَازِيَتَيْنِ تَرْكِيبِيًّا، مُتَوَازِيَتَيْنِ صَوْتِيًّا، كُلُّ وَاحِدَةٍ منهُمَا قائِمَةُ الذَّاتِ دِلالِيًّا، يُشْعِرُ بِأَنَّ البَيْتَ مُكَوَّنُ فِي أَرْبَع وِحْدَاتٍ هِيَ:

## فَالعِرَاقِيُّ / لِلْحِجَازِيِّ / قَلِيلُ الخِلَافِ / سَهْلُ القِيَادِ

ج- اِعْتِمَادُ الشَّطْرِ وِحْدَةً: ( الأَرَاجِيزُ ): لَقدْ كَانَ النُّقَادُ والبَلَاغِيُّونَ القُدمَاءُ يَنْتَقِصُونَ عَنْ مَكَانَةِ الرَّجْزِ، وحتَّى الشُّعراءُ الجَاهِلِيُّونَ لِمْ يَكُونُوا يَنْظُمُونَ القَصائِدَ عَلَى جَرِ الرَّجِزِ، وهذَا الأَمْرُ لَم يَرُقْ لِلْعُمَرِيِّ، ذَلِكُ أَنَّهُ أَشَارَ إِلَى التَّشَابُهِ الشَّدِيدِ بِينَ بِنْيَةِ الرَّجْزِ وَبِنْيَةِ الكَامِلِ، ويرَى العُمرِيُّ أَنَّ الأَمْرَ لِلْعُمَرِيِّ، ذَلِكُ أَنَّهُ أَشَارَ إِلَى التَّشَابُهِ الشَّدِيدِ بِينَ بِنْيَةِ الرَّجْزِ وَبِنْيَةِ الكَامِلِ، ويرَى العُمرِيُّ أَنَّ الأَمْرَ يَرْجِعُ إِلَى المَنافَسَةِ الشَّدِيدَةِ التِي يَفْرِضُهَا النَّثرُ علَى الرَّجزِ، ولِذَلِكَ لَجَا الرُّجَّازُ إِلَى عِدَّةِ إِمْكَانِيَّاتٍ يَرْجِعُ إِلَى المَنافَسَةِ الشَّدِيدَةِ التِي يَفْرِضُهَا النَّثرُ علَى الرَّجزِ، ولِذَلِكَ لَجَا الرَّجَازُ إِلَى عِدَّةِ إِمْكَانِيَّاتٍ يَرْجِعُ إِلَى المَنافَسَةِ الشَّولِينَ بِالتِرَامِهَا فِي جَمِيعِ الأَشْطُرِ، كَمَا قَوَّوُا القَافِيَةَ بِتَوْظِيفِ الغَرابَةِ المُعْجَمِيَّةِ المُصَاعَفَةُ القَوَافِي بِالتِرَامِهَا فِي جَمِيعِ الأَشْطُرِ، كَمَا قَوَّوُا القَافِيَةَ بِتَوْظِيفِ الغَرابَةِ المُعْجَمِيَّةِ

والصَّوتِيَّةِ، وقدْ قَدَّمَ العُمرِيُّ مِثالًا يَحتَوِي علَى تَمَاسُكِ الأَشْطُرِ وَتَرَابُطِهَا، وهُوَ قَوْلُ العَجَّاجِ فِي أَرْجُوزَةٍ مِنِ اِثْنَتَيْنِ وَسَبْعِينَ بَيْتًا، مِنْهَا: 1 أَرْجُوزَةٍ مِنِ اِثْنَتَيْنِ وَسَبْعِينَ بَيْتًا، مِنْهَا: 1

- 1- أَلْحَمْدُ لله الذِي اِسْتَقَلَّتِ
- 2- بإذْنِهِ السَّمَاءُ وَاطْمَأَنَّتِ
- 3- بِإِذْنِهِ الأَرْضُ وَمَا تَعَتَّتِ
- 4- وَحَى هَا القَرَارَ فَاسْتَقَرَّتِ
- 5- وَشَقَّهَا بِالرَّاسِيَاتِ الثُّبَّتِ
- 6- رَبُّ البِلَادِ وَالعِبَادِ القُنَّتِ
- 7- وَالجَاعِلُ الغَيْثَ غِيَاثَ المُسْنَتِ
  - 8- وَالْجَامِعُ النَّاسَ لِيَوْمِ الْمَوْقِتِ
- 9- بَعْدَ المَمَاتِ، وَهْوَ مُحْيِ المُوَّتِ
  - 10- يَوْمَ تَرَى النَّفْسُ مَا أَعَدَّتِ
    - 11- مِنْ نُزلٍ إِذَا الأُمُورُ غُبَّتِ
- 12- مِنْ سَعْيِ دُنْيَا طَالَ مَا قَدْ مُدَّتِ
  - 13- حَتَّى اِنْقَضَى قَضَاؤُهَا، فَأَدَّتِ
- 14- إِلَى الْإِلَهِ حَلْقَهُ إِذْ طَمَّتِ ... الخ .

263

<sup>. 268-261 :</sup> حسن، ص عبي ديوان العجّاج، تح اللك بن قريب الأصمعي، ديوان العجّاج، تح اللك بن قريب الأصمعي ديوان العجّاج،  $^{1}$ 

ومِنَ الملاحظاتِ التِي أَوْرَدَهَا العُمرِيُّ فِي هَذَا الرَّجْزِ مَا يَلِي:

1- أنَّ الرَّاجِزَ وَظَّفَ بَحِمُوعَةً مِنَ الجُمَلِ التَّرَيَّةِ، ثُمُ قَامَ بِتَكْسِيرِهَا بِالقَوافِي، وهاتِه الجُملُ هِي: أ- الحَمْدُ لله الذِي اِستقلَّتْ / بإذنِهِ السَّماءُ، ب- واطمأنَّتْ / بإذنِهِ الأرْضُ / وَمَا تَعَتَّتْ، ج - وَحَى لَمُ القَرارَ فَاستَقَرَتْ، د- وشدَّهَا بِالرَّاسيَاتِ الثُبَّتْ / رَبُّ البِلادِ والعِبادِ القُنَّتْ، ه- والجاعلُ العَيْثَ عِياتَ المُسنَتْ، و- والجامِعُ النَّاسَ لِيومِ المؤقِتْ / بَعد المماتِ، ز- وهُو مُحيِي المُوَّتْ / يومَ تَرى النُّفوسُ مَا أعدتْ / مِنْ نُزُلِ إِذِ الأمور غُبَّتْ / مِنْ سَعْيِ دنيا طَال مَا قَدْ مُدَّتْ / حتَّى اِنقضَى قَضاؤُها فأدَّتْ / إِلَى الإِلَهِ حَلْقَهُ إِذْ طمَّتْ / غَاشِيةً النَّاسَ التِي ... الح .

2- يمكِنُ الحَدِيثُ هُنَا فِي حالاتٍ كثِيرةٍ عمَّا أَسْماهُ عُلمَاءُ القِراءاتِ " قُبْحُ الابْتِدَاءِ "، فهُناكَ حَالاتُ قدْ يكُونُ الوقفُ فيهَا مُمْكِنًا والابتداءُ بَعدَهَا قَبِيحًا، خاصَّةً الابتِداءُ بِحُروفِ الجَرِّ والظَّرْفِ، وحتَّى ... الخ، وكلُّ مَا يَسْتَقِلُ معناهُ .

3- قدْ يبدُو لِلقارِئِ العِادِيِّ أَنَّ الأُرجُوزةَ تَعتمِدُ فِي تَقطِيعِهَا عَلَى القَافِيةَ وَحْدَهَا، غيرَ أَنَّ فِيهَا عَلَى القَافِيةَ وَحْدَهَا، غيرَ أَنَّ فِيهَا عَلَى القَافِيةَ وَحْدَهَا، غيرَ أَنَّ فِيهَا قَوَافِيَ دَاخِلِيَّةً تُعَاكِسُ هِي الأُخرَى المسَارَ النَّثرِيَّ لِلأَرْجُوزَةِ، الحمد للْ/له الذي اسـ/تقلتِ .

4- اِختِلافُ بِنْيَتِي الوِحْدَتَيْنِ الدِّلَالِيَّتَيْنِ، وهُما: الوِحدَةُ الأُولَى: الجُمل الخَمسُ الأَوَائِلُ: وتَدُورُ حولَ قُدرَةِ الله عَامَّةً، والوِحدة الثانية: الجُملة السَّادِسَةُ: وتَتَحَدَّثُ عَنْ يَومِ المحشَرِ .

كَمَا سَعَى العُمَرِيُّ إِلَى إِثْبَاتِ بَلَاغَةِ الأَرَاجِيزِ كَجُزْءٍ مِنْ بَلاغَةِ الشِّعرِ، التِي هِيَ الأُخرَى جُزْةٌ مِنْ بَلاغَةِ الخِطابِ، المَتَمَثِّلَةِ فِي مَشْرُوعِهِ البَلَاغِيّ الجَدِيدِ .

الفصل الثاني: دراسة تحليلية في بلاغة الخطاب الاحتمالي ( القصة والمناظرة )

المبحث الأول: بلاغة القصة

المبحث الثاني: بلاغة المناظرة

المبحثُ الأوَّلُ: بَلاغَةُ القِصَّةِ: نَصِلُ الآنَ مَعَ هذَا المبْحثِ إِلَى النَّوْعِ الثَّالِثِ مِنْ بَلَاغَاتِ الخِطابِ المُحتِمَالِي، أَلَا وَهُو بَلاغَةُ القِصَّةِ، مُعْتَمِدِينَ فِي ذلِكَ علَى الدِّراسَةِ التِي قَدَّمَهَا العُمَرِيُّ لِقِصَّةِ " الاحْتِمَالِي، أَلَا وَهُو بَلاغَةُ القِصَّةِ، مُعْتَمِدِينَ فِي ذلِكَ علَى الدِّراسَةِ التِي قَدَّمَهَا العُمَرِيُّ لِقِصَّةِ " حَيُّ بْنُ يَقْظَانٍ "، مُحَاوِلِينَ تتبُّعَ أهمِّ الخطُواتِ التِي مَرَّ بِمَا العُمرِيُّ لِمَعرِفةِ طَبِيعةِ هذَا النَّوْعِ مِنَ البَلاغَةِ .

وتقومُ هاتِهِ القِصَّةُ عَلَى آلِيَّتِي التَّخْييلِ والحِجاجِ، إِلَّا أَنَّ الحِجَاجَ يَيدُو مُسَيْطِرًا، وَبِشَكْلٍ كَبِيرٍ عَلَى كَافَّةِ أَحْدَاثِهَا، كَمَا يَتَمَيَّرُ بِأَنَّهُ لَيسَ حِجَاجًا بَينَ طَرَفَينِ، بَلْ إِنَّهُ حِجاجٌ دَاخِلِيٌّ بَينَ " حَيِّ "، وَفُسِهِ، وَهَذَا شَبِيهٌ بِمَا يُسَمَّى فِي الدُرَامَا والفُنُونِ بِالمُونُولُوغُ Monologue، حيثُ يَقُومُ المَمَثِّلُ بِتَأْدِيَةِ دَوْرَيْنِ أَوْ أَكْثَرَ فِي وَقْتٍ وَاحِدٍ، فَتَجِدُهُ يُكَلِّمُ نَفْسَهُ وَيُحَاوِرُهَا مَرَّةً بِشَخْصِيَّةٍ وَمَرَّةً بِأُخْرَى .

تَأْتِي قِصَّةُ حَيِّ بْنِ يَقْظَانَ لِلأَدِيبِ الكَبِيرِ بْنِ طُفَيْلٍ فِي عَصْرٍ عَرَفَتْ فِيهِ البلاغةُ العربِيَّةُ تَطَوُّرًا كَبِيرًا، وذلِكَ بِحُكْمِ تَدَاخُلِهَا مَعَ عِلمِ الكَلامِ ودُخُولِ العُنصُرِ الحِجاجِيِّ المَتشَبِّعِ بِثقَافَاتٍ مُحتَلِفَةٍ، كَبِيرًا، وذلِكَ بِحُكْمِ تَدَاخُلِهَا مَعَ عِلمِ الكَلامِ ودُخُولِ العُنصُرِ الحِجاجِيِّ المَتشَبِّعِ بِثقَافَاتٍ مُحتَلِفَةٍ، هِنْدِيَّةٍ، وفَارِسِيَّةٍ، وغيرِهَا ...، إلى ساحةِ الصِّراعِ الفِكرِيِّ والحَضارِيِّ، الذِي كَانَ يَتَصَدَّرُ الجانِبَ الثَقافِي فِي عَصْرِ إبْنِ طُفَيْلٍ، فما طبيعة هذا الصِّراع ؟ ومَا عَلَاقَتَهُ بِالبَلاغَةِ ؟ .

إِنَّ طَبِيعة الصِّراعِ الفِكرِيِ الذِي عَرَفَهُ العَالَمُ الإسْلامِيُ فِي عصْرِ إِبنِ طُفَيْلٍ يَتَمَثَّلُ فِي ظَهُورِ طَائِفَةٍ مِنَ الأُدبَاءِ والمفكّرِينَ المَتشَبِّعِينَ بِثقافَاتٍ أَعْجَمِيَّةٍ غَيرِ عَرَبِيَّةٍ، والدَّاعِينَ إِلى نُصْرَةِ هَاتِهِ الثَّقافَةِ العَربيَّةِ، حتَّى وَصَلَ الأَمْرُ إِلَى مَسِّ العَقِيدةِ الإسلامِيَّةِ فِي حَدِّ ذَاتِهَا، الثَّقافَةِ العَربيَّةِ، حتَّى وَصَلَ الأَمْرُ إِلَى مَسِّ العَقِيدةِ الإسلامِيَّةِ فِي حَدِّ ذَاتِهَا، مُسْتَعْمِلِينَ فِي ذَلكَ " فَنَّ الكلامِ " أو " عِلْمَ الكلامِ "، في التَّويجِ لَأَفْكَارِهِمْ؛ وكُنَّا قَدْ أَشَرْنَا فِيما مَسْتَعْمِلِينَ فِي ذَلكَ " فَنَّ الكلامِ " أو " عِلْمَ الكلامِ "، في التَّويجِ لَأَفْكَارِهِمْ؛ وكُنَّا قَدْ أَشَرْنَا فِيما مَسْتَقَ إِلَى عَلْمٍ جَليلٍ، كان لهُ شَرَفُ السَّبْقِ فِي التَّصَدِّي لمزاعِم هؤلاءِ المغرِضِينَ، ألا وهو الجَاحِظُ مِنْ خَلالٍ " البيانِ والتَّبْيِينِ "، غير أَنَّ عَمَلَ الجَاحظِ مَحْصُورٌ فِي جَانِبِ البَلاعَةِ والبَيانِ فَقَطْ، وأَمَّا إِبنُ طُفَيْلٍ فقدْ أَحَدَ عَلَى عَاتِقِهِ الدِّفاعَ عَنِ الجَانِبِ الآخرِ وهو جَانِبُ العَقِيدَةِ الإسلامِيَّةِ، مِنْ خِلالِ العُيْمادِ علَى السِّلاحِ نَفْسِهِ الذِي إِعْتَمَدَهُ المغرِضُونَ، وهُو عِلْمُ الكَلَامِ، عَارِضًا أَفْكَارَهُ فِي قَالَبٍ العَيْمادِ علَى السِّلاحِ نَفْسِهِ الذِي إِعْتَمَدَهُ المغرِضُونَ، وهُو عِلْمُ الكَلَامِ، عَارِضًا أَفْكَارَهُ فِي قَالَبٍ وَصَصِيّ حِجَاجِيّ فَرِيدٍ مِنْ نَوْعِهِ .

لقدْ أرادَ إبنُ طُفَيْلٍ مِنْ خِلالِ قِصَّتِهِ " حيُّ بنُ يقظانٍ "، أنْ يُثبِتَ لِأَعدَاءِ الإسلام، وُجودَ الله عز وجلّ، وَوِحْدَانِيَّتَهُ سُبحانهُ وتعَالى، اعتمادًا على الأُسلوبِ القَصصِيّ، وذلكَ مِنْ خِلالِ ابتكارِهِ قِصَّةً عَنْ طِفلٍ عَاشَ وَحيدًا فِي غابَةٍ بينَ جَمُوعةً مِنَ الوُحوشِ والحيوانَاتِ، الذِينَ - وبطبيعةِ الحَالِ - لَا يَقْدرُونَ أَنْ يُعَلِّمُوهُ اللَّغةَ والفِكْرَ، أو الدِّينَ، أو غيرَ ذلكَ، أيْ أَنَهُ مِنَ الجانِبِ المنطقِيّ - لَا يَعدِدُ عليهِ عُلمَاءُ الكلامِ و أهلُ المنطقِ - لَا يمكِنُ لهُ أَنْ يَعرِفَ يَوْجودِ إلَهٍ، ولكنَّ هَذَا الذي يَعتمِدُ عليهِ عُلمَاءُ الكلامِ و أهلُ المنطقِ - لَا يمكِنُ لهُ أَنْ هَنالِك قُوَّةً خارِقةً هِي التِي كَانتْ الطِّفلَ فِي نَعايَةِ القِصَّةِ يَصِلُ بَعد تَفكِيرٍ طَويلٍ إلى التيقُّنِ مِنْ أَنَّ هُنالِك قُوَّةً خارِقةً هِي التِي كَانتْ ورَاءَ وُجودِ هذا الكَوْنِ، وهي التي تَحْفَظُهُ، إنّه الله جلّ فِي عُلاه .

هَكذَا اِسْتَطَاعَ اِبنُ طُفَيْلٍ أَنْ يُحَاجِجَ المُلْجِدِينَ والمُعَانِدِينَ، فِي مَسْأَلَةِ وُجودِ الله تَعالَى وَوِحْدَانِيَّتِهِ، عَبرَ بَلَاغَةٍ مُتَضَمَّنَةٍ فِي قِصَّةٍ خيَالِيَّةٍ، وهُو مَا يُؤَكِّدُ مِنْ وِجهَةِ نَظرٍ أُخرُى، وُجُودَ مَا يُؤَكِّدُ مِنْ وِجهَةِ نَظرٍ أُخرُى، وُجُودَ مَا يُؤَكِّدُ مِنْ وَجهةِ نَظرٍ أُخرُى، وُجُودَ مَا يُؤَكِّدُ مِنْ وَجهةِ القِصَّةِ ".

ولقدْ عَمَدَ العُمرِي إِلَى دِراسَةِ هذَا الجَانِبِ مِنْ خِلالِ مَقَالِ بِعُنْوَانِ: " تَدَاخُلُ الحِجَاجِ والتَّخْيِيلِ "، قَدَّمَ فِيهِ دِراسَةً تَطبِيقِيَّةً سَمَّاهَا: " حَيُّ بْنُ يَقظانٍ بَينَ التَّخْيِيلِ والحِجاجِ "، وَهِيَ مَا سَنُحاوِلُ عَرْضَهُ فِي هَذَا المُبْحَثِ .

فِيهَا دِقَّةَ المُوضُوعِ المَتَنَاوَلِ والحَرَجَ الذِي يُحيطُ بِهِ، فقدْ صَرَّحَ بِأَنَّ المُوضُوعَ حِوَارِيُّ مِنْ جِهةٍ، وغيرُ فِيهَا دِقَّةَ المُوضُوعِ المَتَنَاوَلِ والحَرَجَ الذِي يُحيطُ بِهِ، فقدْ صَرَّحَ بِأَنَّ المُوضُوعَ حِوَارِيُّ مِنْ جِهةٍ، وغيرُ قَابِلٍ لِلمُعالِجَةِ عَلَى سَبِيلِ الإِدرَاكِ النَّظرِيِّ المستَحْرَجِ بالمقاييسِ، وتقديم المقدِّمَاتِ وإِنْتَاجِ النَّتَائِجِ مِنْ عَلَى سَبِيلِ الإِدرَاكِ النَّظرِيِّ المستَحْرَجِ بالمقاييسِ، وتقديم المقدِّمَاتِ وإِنْتَاجِ النَّتَائِجِ مِنْ جِهةٍ أَخْرَى "1، " وَقُصارَى مَا يمكِنُ فِيهِ التَّلوِيحُ والتَّلْمِيحُ، وترجِعُ الصُّعوبَةُ، فِي نظرِهِ، إلى كَوْنِ المُخَاطَبِ فِي حَيِّ بْنِ يَقْظَانَ مُتَفَاوَتُ الكَفاءَةِ والانْتِمَاءِ؛ قدْ يكونُ مِنْ أُولِي الأَلْبَابِ الذِينَ يُقْنِعُهُمْ النَّيْمِيحُ، وقدْ يكُونُ مِنْ أُولِي الأَلْبَابِ الذِينَ يُقْنِعُهُمْ النَّيْمِيحُ، وقدْ يكُونُ مِنْ الخَفَافِيشِ الذِينَ لَا يَتَحَرَّدُونَ إِلَّا فِي الظَّلامِ "2.

<sup>1</sup> مجموعة من المؤلفين، التحاجج طبيعته، ومجالاته، ووظائفه، ص: 13.

<sup>.</sup> نفسه، ص3:

آلِيَّاتُ بَلاَغَةِ القِصَّةِ: مِنْ خِلالِ تَتَبُّعِ قِراءَةِ العُمريِّ لِقصّةِ حَيّ بْنِ يَقظانَ، تَبَيَّنَ لَنَا أَنَّ بَلاغَةَ القِصَّةِ تَكَمُنُ فِي خَمسَةِ عَنَاصِرَ وهِيَ: اِستِعمَالُ الخيَالِ، كَسْرُ حَاجِزِ الأَعرَافِ، اِستِعمَالُ الاستِعارَةِ، الاعتِمادُ علَى الحِوارِ، الاعْتِمادُ عَلَى المنْطِقِ.

أَوَّلًا: اِسْتِعْمَالُ الخَيَالِ: إِنَّ قِصَّةَ حَيّ بْنِ يَقَطَانٍ، قِصَّةُ بَحَمَعُ بينَ التَّخييلِ والتَّداوُلِ، ولكنَّهَا تَنْطَلِقُ مِنَ الجانِبِ التَّخيِيلِي أُوَّلًا، فَهِيَ تَفتَحُ لِمُحَيِّلَةِ القَارِئ نافِذَةً وَاسِعةً مِنَ التَّأُويلَاتِ والتَّكَهُّنَاتِ التي يَزِيدُ اِتِّسَاعُهَا علَى قَدْرِ اطِّلَاع القارِئِ وتَقَافَتِهِ القَبْلِيَّةِ، ولعلَّهَا بِالنِّسبةِ لِلمُسْلِم تُذَكِّرُ بقِصَّةِ نَبِيّ الله آدمَ عليهِ السَّلامُ، إذا اعْتَبَرْنا أَنَّ حَيَّ بنَ يَقظانَ نَشأً مِنْ غيرِ أَبٍ ولَا أُمِّ، ولكنَّهُ رغمَ هذا استطاعَ الوُصُولَ إِلَى التَّوحِيدِ، وكذلِكَ كانَ آدم عليه السلام في نشأته ( مِنْ غيرِ أَبٍ ولَا أُمِّ )، وفي اعتقادِه ( توحِيدُ الله عَزَّ وَجَلَّ )؛ وإذا كانَ آدَمُ نَبِيًّا فَإِنَّ إِبْنَ طُفَيْلِ يَجِعَلُ حَيَّ بْنَ يَقظانَ فِي دَرجَةِ الوَلِيّ الصَّالِح، وهذا مَا ذَهَبَ إليهِ العُمَرِيُّ .

وَبِالنِّسبَةِ لِنشأَةِ آدمَ عليهِ السَّلامُ، فقد جاءَ فِي قَصَصِ الأنْبِيَاءِ لابْن كثِيرِ قَولُه: " قَالَ الإِمَامُ أَحْمَدُ: حَدَّثَنَا يَحْيَى وَمُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرِ، حَدَّثَنَا عَوْفٌ، حَدَّثَنى قَسَامَةُ بْنُ زُهَيْرٍ، عَنْ أَبِي مُوسَى عَن النِّبِيِّ ﷺ قَالَ: إِنَّ الله حَلَقَ آدَمَ مِنْ قَبْضَةٍ قَبَضَهَا مِنْ جَمِيعِ الأَرْضِ فَجَاءَ بَنُو آدَمَ عَلَى قَدْرِ الأَرْض، فَجَاءَ مِنْهُمُ الأَبْيَضُ، وَالأَحْمَرُ، وَالأَسْوَدُ وَبَيْنَ ذَلِكَ، الخَبِيثُ، وَالطَيِّبُ، وَالسَّهْلُ، وَالخَرَنُ  $^{1}$  وَبَيْنَ ذَلِكَ  $^{1}$  .

إِنَّ التَّشَابُهُ بِينَ حَيّ بْنِ يقطَانَ ونَبِيّ الله آدمَ عليْهِ السَّلامُ يظهَرُ فِي أَمرَيْنِ، فِي النَّشأَةِ، وفِي الدَّرَجةِ العالِيَةِ مِنَ التَّوحِيدِ ( الوِلاية، والنّبوَّة )، وهذه هي الصُّورةُ التِي تُبنَى فِي مُحَيِّلةِ كُلِّ مُسلمٍ، وهِي ذَاتُّها الصُّورةُ التي أرادَها ابْنُ طُفيل .

<sup>1</sup> عماد الدين بن كثير، قصص الأنبياء، تح: الشيخ أحمد جاد، دار الغد الجديد، القاهرة، مصر، الطبعة الأولى 2429ھ/2008م، ص: 31

الله المنازع عن المنازع المنازع المنازع الله على الله المنازع المعرود المعرود

إضافةً إلى قِصَّةِ عِيسَى عليهِ السَّلامُ، قدْ يَسْتَحْضِرُ القَّارِيُّ رَبَّمًا قِصَّةً أُخرَى هِيَ قِصَّةُ مُوسَى عليهِ السَّلامُ، لَيسَ فِي نَشْأَتِهِ، فقدْ نَشَأَ مِنْ أَبٍ وَأُمِّ فَحَسْبُ، وَإِنَّا فِي اِحْتَمَالِ قَتْلِهِ مُنذُ أَنْ حَمَلَتْ عَليهِ السَّلامُ، لَيسَ فِي نَشْأَتِهِ، فقدْ نَشَأَ مِنْ أَبٍ وَأُمِّ فَحَسْبُ، وَإِنَّا فِي اِحْتَمَالِ قَتْلِهِ مُنذُ أَنْ حَمَلَتُهُ أَمُّهُ بِهِ، لَولا أَنَّ الله عز وجلَّ أَخفَى حَمْلَهَا حَتَّى وَضَعَتْهُ، وفي اِحتَمَالِ قَتْلِهِ أَيضًا أَوْ هَلاَكِهِ عِندَمَا وَضَعَتْهُ فِي النَيم، وكذلِكَ عِندمَا شَاءتِ الأقدَارُ أَنْ يُوصِلهُ اليَمُّ إِلَى قَصرِ الفرعَوْنِ، ولولا أَنَّ زَوْجة الفِرعوْنِ قَامَتْ بِرِعَايَتِهِ لَقُتِلَ، لأَنهُ وُلِدَ فِي العَامِ الذِي يُقْتَلُ فِيهِ كُلُّ مَولُودٍ ذَكْرٍ، وهذَا مَا يُبَيِّنُهُ قُولُ الفرعوْنِ قَامَتْ بِرِعَايَتِهِ لَقُتِلَ، لأَنهُ وُلِدَ فِي العَامِ الذِي يُقْتَلُ فِيهِ كُلُّ مَولُودٍ ذَكْرٍ، وهذَا مَا يُبَيِّنُهُ قُولُ الفرعوْنِ قَامَتْ بِرِعَايَتِهِ لَقُتِلَ، لأَنهُ وُلِدَ فِي العَامِ الذِي يُقْتَلُ فِيهِ كُلُّ مَولُودٍ ذَكْرٍ، وهذَا مَا يُبَيِّنُهُ قُولُ إِبنَ كَثِيرٍ: " وَقَدْ ذَكَرَ غَيْرُ وَاحِدٍ مِنَ المَقْسِرِينَ أَنَّ القِبْطَ شَكَوْاْ إِلَى فِرْعَوْنَ قِلَّةَ بَنِي إِسْرَائِيلَ، بِسَبَبِ الْمَالِيلُ وَلْ الشَّاقَةِ، فَأَمَرَ فِرْعَوْنُ بِقَتْلِ الطَّبْعَارِ، فَيَصِيرُونَ، هُمُ الذِينَ يُلَبُّونَ مَا كَانَ يُلِيمِهُ الذَّيُومُ الذِينَ مِنَ الأَعْمَالِ الشَّاقَةِ، فَأَمَرَ فِرْعَوْنُ بِقَتْلِ الأَبْنَاءِ عَامًا، وَأَنْ يُتْرَكُواْ عَامًا، فَذَكَرُوا أَنَّ

<sup>.</sup> 411 المرجع السابق، ص

وفيما يتعلَّقُ بِقِصَّةِ حَيِّ يقُول اِبنُ طُفيل: " فَمنهُم مَنْ بَثَّ الحُكُمُ وجرَمَ القضيَّةَ بِأَنَّ حَيَّ ابْنَ يَقُول اِبنُ طُفيل: " فَمنهُم مَنْ أَبْهِ وَمِنهُمْ مَنْ أَنكَرَ ذَلكَ وَرَوَى مِنْ أَمْرِهِ يَقَطَانٍ مِنْ جُملةِ مَنْ تَكوَّنَ فِي تِلكَ البُقعَةِ مِنْ غَيرِ أُمِّ وَلَا أَبٍ، ومنهُمْ مَنْ أَنكرَ ذَلكَ وَرَوَى مِنْ أَمْرِهُ حَبَرًا نَقُصُّهُ عليك، فقالَ أَنَّهُ كَانتْ هُناكَ جَزِيرةٌ عَظِيمةٌ، مُتَّسِعةُ الأَكنَافِ، كَثيرةُ الفَوائِدِ، عَامِرةُ بِالنّاسِ، يملِكُهَا رَجلٌ منهُمْ، شديدُ الأَنفةِ والغِيرةِ، وكانتْ لَهُ أَحْتُ ذاتُ جمالٍ وحُسنٍ باهِرٍ، فَعَضَلَهَا وَمَنعَهَا الأَزْوَاجَ، إِنْ لَم يَجُدْ لَمَا كُفْؤًا، وكانَ لَهُ قَرِيبٌ يُسمَّى يَقظانًا فَتَزَوَّجَهَا سِرًّا عَلَى وَجُهِ جَائِزٍ فِي مَذْهَبِهِمُ المشهُورُ فِي زَمَنِهِمْ، ثُمُّ إِنْ لَم حَلتْ مِنْهُ وَوَضَعَتْ طِفْلًا، فلمَّا حَافَت أَنْ يُفتَضحَ جَائِزٍ فِي مَذْهَبِهِمُ المشهُورُ فِي زَمَنِهِمْ، ثُمُّ إِنْهَا حَملتْ مِنْهُ وَوَضَعَتْ طِفْلًا، فلمَّا حَافَت أَنْ يُفتَضحَ أَمُرها ويَنْكَشِفَ سِرُّهَا وَضَعَتْهُ فِي تَابُوتٍ ... "2".

<u>ثَالِثًا: اِسْتِعْمَالُ الاسْتِعَارَةِ ( أَوْ كَمَا يُسَمِّيهَا العُمَرِيُّ بِ" الفَضَاءُ الاسْتِعَارِيُّ " )</u>: يتمثَّلُ الفضاءُ الاستعاريُّ فِي ثَلاثَةِ أَنواعِ مِنَ الاستِعارَاتِ، اِستِعارَةُ الإِطارِ، واستِعارَةُ الرُّؤيَةِ، واستِعارَةُ الإِيضاحِ .

أ- اسْتِعَارَةُ الإطارِ: استِعارَةُ الإطارِ هِي القِصَّةُ بِأَكْمَلِهَا، مِنْ أَوَّلِمَا إِلَى آخِرِهَا، وذلِكَ بِالاعتبارِ النَّعَارَةُ الإطارِ: استِعارَةُ الإستوى الاستعارِيُّ يَتَكَشَّفُ الذِي جَعَلَ أحدَ النُّقَادِ المحدَثِينَ يَعتبِرُ الرِّوايَةَ اِسْتِعارَةً مُوَسَّعَةً، وهذَا المستَوَى الاسْتِعارِيُّ يَتَكَشَّفُ

<sup>. 216</sup> عماد الدين بن كثير، قصص الأنبياء، ص $^{1}$  عماد الدين بن كثير، قصص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ABI JAAFAR EBN TOPHAILL, HAI EBN YOKDAN, AB EDUARDO POCOCKIO EDITIO FECUNDA PRIORI EMEMDATIOR, 1700, P: 30-33. ( ملاحظة : هذه النسخة مطبوعة باللغتين العربية، والإنجليزية في كتاب واحد )

مِنْ خِلالِ التَّحلِيلِ العَامِّ: فِي جَميعِ المستويَاتِ، كُلمَا كَان الحَديثُ عَنِ الرُّؤيةِ العَامَّةِ وَالوظائِفِ  $^{1}$ الرَّمْزِيَّةِ للنَّصِ، ومعَ ذلِك نُشيرُ إِلى مَلَامِحِهِ الكُبْرَى مِنْ خِلالِ التَّشْبِيهَيْنِ التَّاليَيْنِ $^{1}$ 

الْأُوّلُ: ويتمَثّلُ فِي تشبِيهِ تَارِيخِ البَشريَّةِ كُلِّهِ بِقِصَّةِ حِيّ بْنِ يقظانَ، وَكَأَنَّ قِصَّةَ حَيّ هِي قِصَّةُ الإنسانِ ووَفَاةَ حَيّ وَفَاةُ الإنسانِ، والأحدَاثَ التِي عَاشَهَا حَيٌّ إنما هِيَ تَمْثِيلٌ لحيَاةِ الإِنسَانِ، وفي هَذَا تَقَارُبٌ مَعَ الحِياةِ البِدَائِيَّةِ التِي عَاشَهَا البَشَرُ قَبْلَ التَحَضُّرِ، وهِي رَغمَ وَحْشِيَّتِهَا لَا تَخلُو مِنَ العَقِيدةِ الصحيحَةِ، وهِي التَّوْحِيدُ، علَى الرَّغمِ مِما إِبْتَكَرَتْهُ العَديدُ مِنَ الشُّعوبِ البِدَائِيَّةِ مِنْ دِيَانَاتٍ ومُعْتَقَدَاتٍ، وآلِهَةٍ مَا أَنْزَلَ الله بِهَا مِنْ سُلْطَانٍ، وَلَا وَافَقَتْ مَنْطِقَ العَقْلِ.

وَالانْطلَاقُ فِي هَذا المثَالِ - عَلَى حَسَبَ مَا يراهُ العُمرِيُّ - يَكُونُ مِنْ طَرْح السُّؤالِ التَّالِي: هَلْ يُمْكِنُ الوصُولُ إِلَى مَا وَصَلَ إِلَيْهِ الأَنْبِيَاءُ وَالرُّسُلُ عَنْ طَرِيقِ العَقْلِ وَالفِطْرَةِ ؟ .

إِنَّ الجوابَ عَلَى هذَا السُّؤالِ يُعِيدنَا إِلَى الفِكرةِ الأُولَى التِي بَدَأْنَا بِهَا هَذَا المبْحَث، ومَفَادُهَا أَنَّنَا إِذَا اِعْتَبَرْنَا وُجُودَ إِنسَانٍ فِي غَابِةٍ نَائِيةٍ بَعِيدةٍ عَنِ البَشَرِ، وقدْ كَانَ مَوْلِدُهُ مَوْلِدًا خُرَافِيًّا ( مِنْ شَجَرٍ )، أَوْ إِعْجَازِيًّا، مِثلَ الذِي حدثَ مَعَ سَيِّدِنَا عِيسى عليهِ السَّلامُ، ومَعَ ذَلكَ يَستطِيعُ أَنْ يَصِلَ هَذا الإنسانُ الوَحِيدُ المنعزل، إلى فكرة التوحيد، فما بال الملحدين كيف يحكمون ؟ .

إِنَّ هذَا الرَّجلَ اسْتَطاعَ بِفِطْرَتِهِ أَنْ يَصِلَ إِلَى تَوحِيدِ الله عَز وجَلَّ، هذا يَعنِي أَنَّ التَوحِيدَ أَمْرٌ مَغْرُوسٌ فِي نُفُوسِنَا نَحِنُ البَشْرُ ولَا يَحتاجُ إِلَى إِعمَالِ عَقْلِ أَوْ كَثْرَةِ جِدَالٍ.

المَثَالُ الثَّابِي: وأمَّا هَذا المثَالِ فَإِنَّهُ يُقَدِّمُ صُورةً أُخرَى تَتَمَثَّلُ فِي اِعتِبارِ أَنَّ فِي الجَزيرَةِ التي عَاشَ فِيهَا " أَسَالُ "، و " سَلَامَانُ "، قَومٌ مُتَدَيِّنُونَ، وهؤلاءِ المتدَيِّنِينَ يُشَبِّهُهُمَ اِبْنُ طُفَيْلِ بِالفِرَقِ الإِسْلامِيَّةِ، النَّاشئةِ عَنْ عِلمِ الكَلامِ، وهُنا يَحْصُرُ التَّشبِية فِي جَانِبٍ أَكْثَرَ دِقَّةً، يَدْفَعُ إِلَى الاغتِمَادِ علَى الحِجَاج

 $<sup>^{1}</sup>$  مجموعة من المؤلفين، التحاجج، ص

بِشكل كبِيرٍ، كَوْنُ المَسْأَلَةِ ( أَيْ مَسْأَلَةُ العَقِيدَةِ والتَّوحِيدِ )، مَعَ أمثالِ هَؤُلاءِ سَتكُونُ لَهَا أَبْعَادٌ أُخرى، وسَتَنْجُمُ عَنْ نِقَاشَاتٍ حَادَّةٍ جِدًّا، ومعَ كُلِّ هذَا فَإِنَّ الحَقَ بَيِّنُ لَا يَحتاجُ إِلَى دَلِيلٍ.

عَلَى أَنَّ الانْطِلَاقَ فِي مُناقَشَةِ هذَا المِثَالِ، يَكُونُ عَنْ طَرِيقِ طَرْحِ السُّؤالِ التالِي: مَا مَوْقِعُ الطُّوَائِفِ الدِّينِيَّةِ ( الإِسْلَامِيَّةِ ) مِنْ مَعْرِفَةِ الحَقِّ ؟ .

وَجوابُ هَذا السُّؤالِ يُقَدِّمُهُ لَنا العُمرِيُّ فِي تَخَيُّل أَنَّ هذَا الرَّجُل المُوَحِّدَ، الذِي عَرَفَ الله عز وجلَّ بِالفِطرَةِ، لَوِ اعْتَبَرْنَا أَنَّهُ اِنْتَقَلَ مِنَ المكانِ الذِي كَانَ فِيهِ إِلَى مَكَانٍ يَعُجُّ بإلسَّاكِنَةِ، وفيهِ أَنْوَاع مِنَ النَّاسِ المُوَجِّدُ، وغَيرُ المُوَجِّدِ، وفيهِ أَيضًا أَهْلُ الكَلامِ " لَانْتَهَى بِهِ الأَمرُ، بَعدَ العَناءِ، إلى التَّسلِيمِ لِأَهْلِ الظَّاهِرِ بِظاهِرِ يُتَّهَمُ، وَالعودةِ إِلَى عُزْلَتِهِ مَع مَنْ يَتْبَعُهُ مِنْ أَهْلِ التَّأْوِيل، والنَّتِيجَةُ المتَوَحَّاةُ مِنْ ذلكَ التَّسلِيمُ بِوُجودِ فَرْقٍ فِي المنْهَج بينَ الطَّريقِ النَّبَوِيِّ التَّرْبَوِيّ ( الخطابي ) المرَاعِي لِأَحْوَالِ الجُمهُورِ وطَريقِ التَّأَمُّلِ والوِلَايَةِ الخَاصِّ بالنُّحْبَةِ التي سَمَتْ فوْقَ السَّطْحِيَّاتِ وَالشَّهَوَاتِ "1، أَيْ أَنَّ الدَّعوَةَ إِلَى الله يَنْبَغِي أَنْ تَكونُ علَى قَدْرِ المسْتَمِع لَا علَى قَدْرِ صَاحِبِهَا، فَابْنَ طُفَيْلِ، أُو البَطلِ فِي قَصَّةِ اِبْنِ طُفَيْلِ، لَيْسَا أَذكَى مِنْ رَسولِ الله ﷺ وَلَا أَقدرَ عَلَى التَّبْلِيغ مِنْهُ، وَمعَ ذلكَ نَجِدُ أنَّ النَّبِيَّ عَيْكُ دَعَا إِلَى الله بِأُسْلُوبٍ بَسِيطٍ حَالٍ مِنَ الخَيَالِ، بَعِيدٍ عَنِ الجَدَلِ العَقِيمِ إِلَّا الجَدَلُ المضْطَرُ إِليهِ، أمَّا إبْنُ طُفَيْل فقدِ اعْتَمَدَ علَى الجَدَلِ وعلَى الخيَالِ، ودَعَا إِلَى الله بأُسْلُوبٍ مُعَقَّدٍ، ليسَ ذَاكَ إِلَّا لِأَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ يُخاطبُ قومًا ذَوِي عُقولٍ صَافِيةٍ خَالِيةٍ مِنَ الجدَلِ العَقِيمِ، ولم يَكُنْ لَهَا اِطِّلَاعٌ عَلَى الفَلسفَةِ، أَمَّا الذِين يُخَاطِبُهُمُ اِبْنُ طُفَيْلِ فَهُمْ عُلَمَاءُ الكلَامِ في عصرِهِ.

ب- اسْتِعَارَةُ الرُّؤْيَةِ: الاسْتِعَارَاتُ الكُبْرَى: نَنْتقلُ الآنَ مِنَ اعْتِبَارِ القِصَّةِ اِسْتعارَةً كَاملَةً إِلى حَصْرِهَا فِي اسْتِعَارَتَيْنِ كَبِيرَتَيْنِ، تتَعلَّقُ الأُولَى بِالذاتِ الإِلْمَيَّةِ، والثَّانيةُ بِالكَوْنِ الذِي نَعِيشُ فيهِ، فَقدْ

 $<sup>^{1}</sup>$  مجموعة من المؤلفين، التحاجج، ص

" بَنَى اِبنُ طُفَيلٍ تَصَوُّرَهُ لِلكوْنِ وعلاقَةَ الإِنْسانَ بِهِ، علَى اِسْتِعَارَتَيْنِ كَبِيرَتَيْنِ: الله نُورٌ، والكوْنُ كِتَابٌ، فَهُمَا تُفَسِّرَانِ الوُجُودَ كُلَّهُ، مِنَ الخلْقِ إلى المعْرِفَةِ "1 .

ويبْدُو لنَا أَنَّ العُمرِيَّ حِينَ وَصَفَ النَّوعَ التَّانِي بِاسْتِعَارَةِ الرُّوْيَةِ، إِنمَا أَرَادَ التَّنْوِيةَ بِأَنَّهَا تَعْتَمِدُ علَى الرُّوْيةِ أَكْثَرَ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ، فالنُّورُ والكتَابُ كِلاهُمَا شَيْآنِ مَرْئِيَّانِ، وكذلِكَ حِينَ يَقُولُ الاسْتِعارَاتِ الرُّوْيةِ أَكْثَرَ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ، فالنُّورُ والكتَابُ كِلاهُمَا شَيْآنِ مَرْئِيَّانِ، وكذلِكَ حِينَ يَقُولُ الاسْتِعارَاتِ النَّوعِ الكُبرى، فإنهُ يُشيرُ إلى أَنَّ هُناكَ اسْتِعَارَاتُ صُغْرَى تَتَحَلَّلُ القِصَّةَ، وهِي مَا سَنَتَطَرَّقُ إليهِ مَعَ النَّوْعِ النَّائِعِ مِنَ الاسْتعارَاتِ .

ونَعودُ الآنَ إِلَى الاسْتِعارَاتِ الكُبرى، اِسْتِعارَةُ "الله نُورٌ "، واِستِعَارَةُ "الكَوْنُ كِتَابٌ "لنقدِّمَهُمَا عَلَى النَّحوِ التَّالِي:

ب1/- الاسْتِعَارَةُ الأُولَى ( اللهُ نُورٌ ): يَعْتَقِدُ العُمرِيُّ أَنَّ هذهِ الاسْتِعَارَةَ تَبْحَثُ فِي نَشأةِ الكَونِ، وعَلاقَةِ هَاتِهِ النَّشَأَةِ بِقُوَّةٍ خارِقَةٍ لَا يُمْكِنُ لِأَحَدٍ أَنْ يُجَاعِمَهَا، إنه الله جلَّ فِي عُلاهُ، فَهيَ عَلى حَسَبِهِ وعَلاقَةِ هَاتِهِ النَّشَأَةِ بِقُوَّةٍ خارِقَةٍ لَا يُمْكِنُ لِأَحَدٍ أَنْ يُجَاعِمَهَا، إنه الله جلَّ فِي عُلاهُ، فَهيَ عَلى حَسَبِهِ تَتَنَاوَلُ علاقةَ اللَّغةِ بِالكونِ: كَيْفَ دَلَّلهُ ؟ 2، ولقدْ جاءَتْ مِنْ مُعطيَاتٍ فَلسفِيَّةٍ ودِينيَّةٍ، ما يعني أَنَّ مَرْجِعَ إبنِ طُفَيْلٍ لَم يَكُنِ الدِّينُ وَحْدَهُ، بل الدِّينُ والمنطقُ مَعًا، وهو مَا يَدُلُّ على أَنَّ اعْتِقَادَنَا بِوجُودِ إلَهٍ خَالِقٍ ومُصَرِّفٍ لهذَا الكَوْنِ، وإيمانَنَا بوحْدَانِيَّتِهِ سُبحانهُ وتعالَى، أَمرٌ لَا يتنَافَى مَعَ العقلِ ولَا معَ الفِطْرةِ السليمةِ، وَأَنَّ اعْتِقَادَ المُلْحِدِينَ بِعَدَمِ وُجودِ إلَهٍ إنْطِلَاقًا مِنْ إعْمَالِ العَقْلِ، هُو الذِي يَتَنَافَى مَعَ الفِطْرةِ والعقل والعَقْل . مُعَ الفِطْرة والغَقْل .

وَعَلَى كُلِّ، فَإِنَّ الجَانِبَ الفَلسفِيَّ الذِي اعْتَمَدَ عَليهِ ابْنُ طُفَيْلٍ، يَتَمثَّلُ فِي نَظريةِ الفَيْضِ، وهي النَظريَّةُ الأَفْلَاطُونِيَّةِ التِي " تَلَقَّفَهَا الفَلاسفةُ المسلمُونَ بِاهتمامٍ كَبيرٍ لِمَا تَكتسِبُهُ مِنْ أَهمِيةٍ بَالِغةٍ فِي النَظريَّةُ الأَفْلَاطُونِيَّةِ التِي " تَلَقَّفَهَا الفَلاسفةُ المسلمُونَ بِاهتمامٍ كَبيرٍ لِمَا تَكتسِبُهُ مِنْ أَهمِيةٍ بَالِغةٍ فِي تَفسيرِ عَمليَّةِ الخَلقِ، وَضَمَانِ الوِحدانِيةِ وَحصائِصِ الألُوهيَّةِ وصِفَاتِهَا، حَيثُ أَنَّ الفَيْضَ ( الصُدُورُ ) تَفسيرِ عَمليَّةِ الخَلقِ، وَضَمَانِ الوِحدانِيةِ وَحصائِصِ الألُوهيَّةِ وصِفَاتِهَا، حَيثُ أَنَّ الفَيْضَ ( الصُدُورُ ) ، كَنِظامٍ رُوحُانِيِّ، يَعمَلُ عَلَى تَنظيمِ حَركةِ الإِنتاجِ مِنَ الوَاحِدِ إِلَى باقِي الأَقالِيمِ، والعَمَلِ أَيْضًا علَى

<sup>.</sup> 16: 0: 16 عجموعة من المؤلفين، التحاجج، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 17

إِبْقَاءِ الوَاحِدِ مُتَمَاسِكًا فِي وِحْدَانِيَّتِهِ، ومُحَافظًا علَى مُفارَقَاتٍ لِلمَوْجُوداتِ، ويعدُّ الفَارابِي أَوَّلَ مَنْ دَخُولَ هَذهِ النَّظريَّةِ إِلَى العَالَمَ الإسلَامِي، بعدَ أَنْ أَعادَ صِيَاغَةَ أُسُسِهَا وِفْقَ نِظامٍ تَرَاتُبِيِّ يَتَدَبَّرُ دَخُولَ هَذهِ النَّظريَّةِ إِلَى العَالَمَ الإسلَامِي، بعدَ أَنْ أَعادَ صِيَاغَةَ أُسُسِهَا وِفْقَ نِظامٍ تَرَاتُبِيِّ يَتَدَبَّرُ الوَساطاتِ بينَ الإلهِ والعقلِ والنَّفسِ والطَّبِيعةِ، ويضمَنُ تَنَاغُمَ نِظَامِ الصُّدُورِ مَع نَفسِهِ وكذلِكَ مَع وَحُدرةِ الوَاقِعِ "1.

إِنَّ عَلاقَةَ نظريَّةِ الفَيْضِ بِما ذَهبَ إليهِ ابْنُ طُفَيْلٍ، أَيْ بِاستِعارَةِ " الله نور "، تكمُنُ فِي كُوْنِ النُّورِ عندمَا يَسطَعُ فَإِنَّهُ يُضيءُ العالمَ بِأَسْره، فَيَسْتَفِيدُ منهُ هذا العَالمَ، فِي كُلِّ ضرورَاتِه، كمَا أَنَّ هذا النُّورِ لم يَنشَأْ مِنْ هذَا العَالمَ، وبِالتالي يَكُونُ العالمَ فِي حاجَةٍ إليهِ، ولا يكُونُ هُوَ فِي حَاجةٍ إلى العَالمَ، وهذا مُشَابِهُ لِنظريّةِ الفَيْضِ التِي تعبِّرُ على أَنَّ وراءَ كُلِّ مَوْجوداتِ العالمَ قُوَّةُ مَا أَوْجَدَتْهَا، وهاتِهِ القُوة هِي فِي غِنَى عَنِ العالمِ ومَوجُوداتِهِ كُلِّهَا .

وأمَّا الجانِبُ الدِّينِي فَهُو قولهُ تعالَى ﴿ اللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَوَّاتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ [ النور : 35 ] " قَالَ المفسِرُونَ: يَعنِي هَادِي السَّماوَاتِ والأَرْضِ، وهو ضَعِيفٌ، لِأَنَّ ذِكْرَ الهَادِي بعدَهُ يَكُونُ تِكْرَارًا، وقِيلَ: بِالأَدِلَّةِ والحُججِ البَاهرَةِ، والنُّورُ جِسْمٌ لَطِيفٌ شَفَّافٌ، فَلَا وقِيلَ: بِالأَدِلَّةِ والحُججِ البَاهرَةِ، والنُّورُ جِسْمٌ لَطِيفٌ شَفَّافٌ، فَلَا يَجُوزُ على الله (...) ومِنْ كلَامِ العَارِفِينَ: النُّورُ هُوَ الذِي نَوَّرَ قُلُوبَ الصَّادِقِينَ بِتَوْجِيدِهِ، ونَوَّرَ أَسْرَارَ المجتِينَ بِتَأْيِيدِهِ، وقِيلَ: هُو الذِي أَحْيَا قُلُوبَ العَارِفِينَ بِنُورِ مَعْرِفَتِهِ، ونُقُوسِ العَابِدِينَ بِنُورِ عِبَادَتِهِ " عَادَتِهِ " عَادَتِهِ " عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

يبدُو لنَا أَنَّ كلامَ المفسِّرِينَ يَتطابَقُ معَ مَا ذَهَبَ إليهِ إبنُ طُفَيْلٍ، وأَنَّهُ إذْ يُوظِّفُ اِستِعارَة " الله نور "، إنما اِسْتَمدَّ ذلكَ مِمَّا ذهبَ إليهِ مُفسِّرُو الآيةِ الكرِيمةِ، على الرَّغمِ مِنِ اِحْتِلافِهِمْ بينَ التَّفسِيرِ الذي يعتَمِدُ على ظاهِرِ الآيةِ، والتَّفْسِيرُ الذي يَبْحَثُ في بَاطنِ المعْنَى، ولا شَكَّ فِي أَنَّ جَمِيعَ التَّفَاسِيرِ بَحَمَعُ علَى أَنَّ نُورَ الله أَنَارَ بِهِ الكَوْنَ، وأَنَارَ بِهِ القُلوبَ المؤْمِنَةَ مَعًا .

ابن دنيا سعدية، نظرية الفيض الأفلوطينية في فلسفة الفارابي، مجلة العلوم الاجتماعية، المجلد4، العدد6، مستغانم، الجزائر، 01:01.

ابن تيمية، تفسير سورة النور، راجعه : د. عبد العلي عبد الحميد جامد، الدار السلفية، بومباي، الهند، الطبعة الأولى  $^2$  المند، الطبعة الأولى  $^2$  المند، الطبعة الأولى  $^2$  المند، الطبعة الأولى  $^2$  المند، الطبعة الأولى  $^2$ 

وَالقَرَائِنُ الدَالَّةُ عَلَى ذَلِكَ فِيمَا يَرَاهُ العُمرِيُّ - أَيْ عَلَى رُجوعِ إِبنِ طُفيلٍ إِلَى الفَلسفَةِ مُمثَّلًا فِي الآيةِ الكَرِيمةِ التِي دَكَرْنَاهَا - هُوَ اسْتِعْمَالُ الأَلفَاظِ التَّالِيةِ العَلقَةُ - الطَّيْنُ - الفَيْضُ، فأمَّا الثَلاثَةُ الأُولَى فَهِي مَأْخُوذَةٌ مِنَ القُرآنِ الكَرِيم، وأَمَّا اللَّلفَظَةُ الرَّابِعةُ فَمَأْخُوذَةٌ مِنَ الفَلْسَفَةِ، فَلفُظَةُ " العَلقَةُ " مِنْ قَوْلِ الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن اللَّلفَظَةُ الرَّابِعةُ فَمَأْخُوذَةٌ مِنَ الفَلْسَفَةِ، فَلفُظَةُ " العَلقَةُ " مِنْ قَوْلِ الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُم فِي رَيْبٍ مِنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّ حَلَقْنَكُم مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُضْغَةٍ مُخلَقَةٍ وَغَيْرِ كُنتُم فِي رَيْبٍ مِنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا حَلَقْنَكُم مِن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلقَةٍ ثُمَّ مِن مُضْغَةٍ مُخلَقَةٍ وَغَيْرِ عُلَيْبَيْنَ لَكُمْ وَيُعَرِّ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ثُمَّ مُنْ عُلَقَةٍ ثُمُّ مِن بُعْدِ عِلْمٍ شَيْءً وَمَعْرَلِ عَلَيْهَ وَنُعْرَبُ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ثُمَّ مُنْ عُلِقَةٍ يُعْمَلُ عَلَيْهُ مِن بُعْدِ عِلْمٍ شَيْءً وَتَعَرَى وَمِنتُ مَ مَن يُدَوقُ فِي الفَلمَةُ وَالْمَاءَ ٱلْمَاءَ ٱلْمَرَّتُ وَرَبَتُ وَرَبَتُ وَأَنْبَتَ مِن كُلِ رَوْجِ بَهِبِعٍ فَي [ الحَج : وَالفَخ من قوله تعالى : ﴿ وَالفَخ مَن قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُللَةٍ مِن لُوحِينَ وَجَعَلْتِهَا وَابْتَنَهَا وَابْتَنَهَا وَابْتَنَهَا وَابْتَنَهَا وَلِللَّهُ فِي الفلسَقَةِ المُثَالِيَّةِ " الطَين مِن قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُللَةٍ مِن لَولِهُ عَلْمُ وَلَا الفَيض : وهي كَلِمَةٌ جَوهُويَّةٌ فِي الفلسَقَةِ المُثَالِيَّةِ " أَن المُؤْمِنُون : 13 ]، والفيض : وهي كَلِمَةٌ جَوهُويَّةٌ فِي الفلسَقَةِ المُثَالِيَةِ الْمُؤْمِنُون : 13 ]، والفيض : وهي كلِمَةٌ جَوهُويَّةٌ فِي الفلسَقَةِ المُثَالِيَةِ الْمُؤْمِنُون الْمَالِقَةِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنُونَ الْم

ب2/- الاسْتِعَارَةُ النَّانِيَةُ (الكَوْنُ كِتَابٌ): وهذِهِ الاستِعارَةُ تَنظُرُ فِي الْجَانِبِ الآخِرِ مِنَ القِصَّةِ، أَيْ مَدى قُدرَة حَيِّ بْنِ يَقظانَ الوُصولَ إِلَى الإِيمانِ بِوْجُودِ الله عزَّ وجلَّ، ومِنه فَإِنَّ " اِستعارَةً " الكَوْنُ كِتَابٌ " تتناوَلُ عَلاقة حَيِّ بْنِ يَقظانَ بِعذا الكَوْنِ: كَشْفُ الدِّلاَلَةِ " 2، وهذهِ الاسْتِعارَةُ اللَّولَى " الله نور "، فإذا كانَتِ الأُولَى نَابِعة مِنَ التَّدبُّر السَّعْمَلَهَا ابنُ طُفيلٍ مِنْ أَجْلِ تَعزِيزِ الاسْتِعارَةِ الأولى " الله نور "، فإذا كانَتِ الأُولى نَابِعة مِنَ التَّدبُّر فِيمَا فِي مَلكوتِ السَّماوَاتِ والأرْضِ، بِالنَّظرِ والتَّفكِيرِ، والتِي قَدْ تَكونُ صَعْبَةً نَوْعًا مَا عَلَى المَشَكِّكِينَ فِي الدِينِ، فإنَّ هَاتِهِ الاستِعارةَ الثَّانِيةَ لَا تَدعُ هُمْ مَجَالًا لِلشَّكِ، لِأَنَّهَا تَدعُو إِلَى التَّدبُّر فِيمَا هُو فِي الدِينِ، فإنَّ هَاتِهِ الاستِعارةَ الثَّانِيةَ لَا تَدعُ هُمُ مَجَالًا لِلشَّكِ، لِأَنَّهَا تَدعُو إِلَى التَّدبُرُ فِيمَا هُو مُوجُودٌ أَمَامَهُمْ ومَا هُم قَادِرُونَ عَلَى مُعَايَنَتِهِ بِاللَّمْسِ مُبَاشَرَةً، فالكونُ كِتابٌ، تعنِي اعتبارَ كُلُّ مَا هُو مُوجُودٌ أَمَامَهُمْ ومَا هُم قَادِرُونَ علَى مُعَايَنَتِهِ بِاللَّمْسِ مُبَاشَرَةً، فالكونُ كِتابٌ، تعنِي اعتبارَ كُلُّ مَا هُو مُوجُودٌ أَمَامَنَا مِنْ جَمادٍ ونَبَاتٍ وحَيوانٍ، مجموعةً مِنَ الكلِمَاتِ القَابِلَةِ لِلْقِرَاءَةِ، وأَنَّ الكوْنَ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مجموعة من المؤلفين، التحاجج، 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص : 17

كِتابَهَا الذِي يُحَتَوِيهَا، وهذهِ الاستِعارةُ أَيْضًا، تدعُو إِلَى الإِيمانِ عَنْ طَرِيقِ العِلْمِ، لأَنْنَا إِذَا اعْتَبَرْنَا اللَّهِ الْكُونَ كِتَابًا، واِعْتَبَرْنَا كُلَّ مَا فِيهِ قَابِلٌ للقراءَةِ، فهذَا يعنِي أَنَّهُ ينبَغِي لنَا أَنْ نَكتسِبَ الوَسِيلةَ التِي الْكُونَ كِتَابًا، واِعْتَبَرْنَا كُلَّ مَا فِيهِ قَابِلٌ للقراءَةِ، فهذَا يعنِي أَنَّهُ ينبَغِي لنَا أَنْ نَكتسِبَ الوَسِيلةَ التِي تُعينُنَا عَلَى القِراءَةِ، وهِيَ اللَّغَةُ، واللَّغَةُ سَبِيلُ العِلمِ كمَا هُو مَعلُومٌ .

وَعلَى هَذَا الأَساسِ فَإِنَّ العَلاقَةَ الرَّابِطَةَ بَينَ الكَوْنِ والكِتابِ تكمُنُ فِي أَنَّ كِلَاهُمَا يُفِيدُ التَّعلُّم، وهذَا وَعَلِي السَّبُلِ، فَسبِيلُ التَّعلُّم بِالكَتابِ هُو القِراءَةُ، وسبِيلُ التَّعلُّم بِالكَوْنِ هُو الاعتبارُ، وهذَا الأَخيرُ – أي الاعتبار – يَأْتِي فِي اعتِقادِنَا عَنْ طَرِيقِ كَثرَةِ التَّامُّلِ فِي خَلقِ الله عَزَّ وَجلَّ، مِنْ حَيَوَانٍ، وَبَاتٍ، وهمادٍ، وقدْ جَحَّنْبنَا إضافة الإنسانِ، اعتبارًا بِأَنَّ حَيَّ بْنَ يقظانٍ، لَم يَكُنْ قَدْ عَرفَ الإنسانَ بَعدُ فِي بِدايةِ سَيْرِهِ نحو طَرِيقِ التَّوجِيدِ، وذِكْرُ الإِنسانِ هُنا يُخلي القِصَّةَ مِنْ مِصْدَاقِيَّتِهَا، ويقضِي عَلَى القِصَة مِنْ مِصْدَاقِيَّتِهَا، ويقضِي على المُدفِ الأَسمَى الذِي بُنِيَتْ عَليهِ، فَهِي أَصْلًا بُنِيتْ على وُجُودِ شَخصٍ عَاشَ فِي غابَةٍ بَعيدًا عَلَى البشرِ لَا بَينَهُمْ، وكَأَنَّ العُمريُّ وابِنَ طُفيلٍ مَعًا، يُريدانِ أَنْ يَقولًا لَنَا: إذا أردْتَ الوُصُول إلى عَنِ البشرِ لَا بَينَهُمْ، وكَأَنَّ العُمريُّ وابِنَ طُفيلٍ مَعًا، يُريدانِ أَنْ يَقولًا لَنَا: إذا أردْتَ الوُصُول إلى الإيمانِ الحَقيقِيِّ، الذِي لَا تَشُوبُهُ شَائِبَةٌ، ولَا يَتأثُّرُ بِفلسَفَةٍ مُعادِيّةٍ، فَعليكَ أَنْ تُعَزِّزَ تَوْحيدَ لله بالعِلم، فالعِلمُ هُو السِّلاحُ الوَحيدُ الذِي يَجَعلُكَ فِي مَنْعَةٍ عَنْ تِلكَ الأَفكارِ والأَهواءِ الضَّالَّةِ البَعيدَةِ عَنْ تِلكَ الأَفكارِ والأَهواءِ الضَّالَّةِ البَعيدَةِ عَنْ تِلكَ اللَّه فكارِ والأَهواءِ الضَّالَّةِ البَعيدَةِ عَنْ تِلكَ الأَفكارِ والأَهواءِ الضَّالَةِ البَعيدَةِ عَنْ تِلكَ اللَّهُ فكارِي والأَهواءِ الضَّالَةِ البَعيدَةِ عَنْ تِلكَ اللَّه فكارِ والأَهواءِ الضَّالَةِ البَعيدَةِ عَنْ تِلكَ اللَّه فكارِ والأَهواءِ الضَّالَةِ البَعيدَةِ عَنْ تِلكَ الْأَفكارِ والأَهواءِ الضَّالَةِ البَعيدَةِ عَنْ تِلكَ الْمُعَلِي فَالْهَا الْمُلْ الْمَنْ اللهِ الْمَقْوَاءِ الضَّالَةُ الْمَعْواءِ الضَّالَةِ البَعيدَةِ عَنْ تِلكَ الْمُعَامِي وَالْمَا الْفِي الْمَاءِ المَالِولِي الْمَلْولِي الْمَاءِ الْمَاءِ الْمَالِي اللهِ السَلِي المُعْلِقُ الْمَاءِ المَالِعِلْ المَالِعِلْمُ الْمَالِي الْمَاءِ المَالِعِلْمَ الْمِلْهُ الْمَالِي الْمَاءِ الْمَالِي الْمَالِقُ الْمِي الْمَاءِ الْمَاءِ الْمَاءِ

هَذا وَقَدِ اِسْتَدَلَّ العُمرِيُّ عَلَى كَوْنِ اِبنِ طُقَيْلٍ عَمِلَ عَلَى التَّقْرِيبِ بِينَ الاعْتِبارِ، المتَعَلِّقِ بِالكونِ، وَالقِراءَةِ المتَعلِّقةِ بِالكِتابِ، مُستخْدِمًا - أي ابن طفيل - قَرِينَتِي التَّصَفُّحِ والنَّظَرِ، اِستدَلَّ على هذَا كُلِّهِ بما جَاءَ فِي " حَيِّ بْنِ يَقظانَ " مِنْ نُصوصٍ، حيثُ يقُولُ العُمرِيُّ: " فِي إِطارِ هذَا التَّقريبِ بينَ الاعْتِبارِ وَالقِراءَةِ، اِستَعْمَلَ اِبنُ طُفيلٍ قَرِينَتِي التَّصقُّحِ والنَّظرِ، فِي مَواقِعَ حَيَويَّةً "أ، ويقصِدُ العُمري بالمواقع الحيويّةِ، النَّصيْنِ التَّالِييْن:

- النَّصُ الأَوَّلُ: [ فَلمَّا اِنتَهَى إِلى هَذِهِ المعرِفَةِ وَوقَفَ عَلَى أَنَّ الفَلَكَ بِجُمْلَتِهِ ومَا يَحتوِي عليهِ كَشَيْءٍ واحدٍ مُتَّصِلٍ بَعْضُهُ بِبَعْضٍ، وَأَنَّ جَميعَ الأَجسامِ التِي كَانَ يَنظُ فيها قَديمًا، كالأرضِ، وَالماءِ،

276

<sup>1</sup> مجموعة من المؤلفين، التحاجج، ص: 18.

وَالْمُواءِ، وَالنَّبَاتِ، وَالْحَيُوانِ، وَمَا شَاكَلَهَا هِي كُلُّهَا فِي ضِمْنِهِ وَغَيرُ حَارِجةٍ عَنهُ، وأَنَّهُ كُلُّهُ أَشْبَهُ شَيءٍ بِشخصٍ مِنْ أَشخاصِ الحَيوانِ ومَا فِيهِ مِنَ الكَوَاكِبِ المنيرةِ، هِي بَمْنْزِلَةِ حَواسِّ الحَيوانِ ومَا فِيهِ مِنْ عَالَم الكَوْنِ ضُرُوبِ الأَفْلَاكِ المَتَّصلِ بَعْضُهَا بِبَعْضٍ، هِي بِمَنْزِلَةِ أَعضاءِ الحيوانِ ومَا فِي دَاخِلِهِ مِنْ عَالَم الكَوْنِ والفَسَاد هُو بمنزلِةِ مَا فِي جَوفِ الحيوانِ مِنْ أَصنافِ الفُضُولِ والرُّطُوبَاتِ التِي كَثِيرًا مَا يَتكَوَّنُ فِيهَا والفَسَاد هُو بمنزلِةِ مَا فِي جَوفِ الحيوانِ مِنْ أَصنافِ الفُضُولِ والرُّطُوبَاتِ التِي كَثِيرًا مَا يَتكوَّنُ فِي العَالَم الأَكْبَرِ، فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَه أَنَّهُ كُلُّهُ كَشَخْصٍ وَاحدٍ فِي الحقيقةِ قَائِمُ أَيضًا حَيوانَ كَمَا يَتكوَّنُ فِي العَالَم الأَكْبَرِ، فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَه أَنَّهُ كُلُّهُ كَشَخْصٍ وَاحدٍ فِي الحقيقةِ قَائِمُ عُتاجٌ إِلَى فَاعِلٍ مُحْتارٍ وإثَّحَدَتْ بِه عِندهُ أَجْزَاؤُهُ الكَثِيرةُ بِنوعٍ مِنَ النَّظَرِ الذِي اَتَّحَدَتْ بِهِ عِندهُ الأَجْسَامُ التِي فِي عَالِم الكَوْنِ والفَسَادِ، تَفَكَّرَ فِي العَالِم بِجُمْلَتِهِ، هَلْ هُو شيءٌ حَدَثَ بعدَ أَنْ لَمْ يَكُنُ وحِرَجَ إِلَى الوُجودِ مِنَ العَدَم ؟ أَمْ هُو لَمْ يَرَلْ مَوجُودًا فِيما سَلَفَ وَلَم يَسْبِقُهُ العَدَمُ بِوجَهٍ مِنَ الوَجُوهِ ؟ وخرَجَ إِلَى الوُجودِ مِنَ العَدم ؟ أَمْ هُو لَمْ يَرَلْ مَوجُودًا فِيما سَلَفَ وَلَم يَسْبِقُهُ العَدَمُ بِوجَهٍ مِنَ الوَجُوهِ ؟ . . . ] 1

- النّصُ النّابِي: " فَلمّا رَأَى أَنَّ جَمِيعَ المؤجُوداتِ فِعْلَهُ تَفَحَّصَهَا، مِنْ ذِي قَبْلُ، تَفَحُّصًا عَلى طَرِيقِ الاعتبارِ فِي قُدرةِ فَاعِلِهَا، والتّعجُّبِ مِنْ غِريبِ صَنْعَتِهِ وَلطِيفِ حِكْمَتِهِ ودَقيقِ عِلْمِهِ، فَتبيَّنَ له فِي الاعتبارِ فِي قُدرةِ فَاعِلِهَا، والتّعجُّبِ مِنْ غِريبِ صَنْعَتِهِ وَلطِيفِ حِكْمَتِهِ ودَقيقِ عِلْمِهِ، فَتبيَّنَ له فِي أَقلِّ الأشياءِ الموجُودَةِ، فَضَلًا عَنْ أَكْثرِهَا، مِنْ آثارِ الحِكمَةِ وبَدائِعِ الصَّنْعَةِ، مَا قَضى مِنْهُ كُلَّ العجب، وتَحقَّقَ عِنْدَهُ أَنَّ ذَلكَ لَا يَصْدُرُ إِلَّا عَنْ فَاعلٍ مُختارٍ فِي غَايةِ الكَمَالِ، وفؤق الكَمَالِ لَا العجب، وتَحقَّقَ عِنْدَهُ أَنَّ ذَلكَ لَا يَصْدُرُ إِلَّا عَنْ فَاعلٍ مُختارٍ فِي غَايةِ الكَمَالِ، وفؤق الكَمَالِ لَا يَعْذُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ٱلسَّمَوَّتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَآ أَصْغَرُ مِن ذَالِكَ وَلَآ أَكْبَرُ إِلَّا فِي كَتبِ مَعْنَا لَا اللهَ عَنْ اللهَ عَلْمُ اللهُ وَلَوْ الكَمَالُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهَ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلْمُ مِنْ ذَالِكَ وَلَا فِي ٱلشَّمَوْتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَآ أَصْغَرُ مِن ذَالِكَ وَلاّ أَلْهِ اللهَ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ويُعَقِّبُ العُمريُّ علَى هَذَا بِقولِهِ أَنَّ القَارِئ يُلاحِظُ أَنَّ بَينَ التَّصَفُّحِ المَتَّصِلِ بِالقِراءَةِ، والاعتبارِ المُتَّصِلِ بِالقَّامُّلِ، تَظهرُ كَلِمَةٌ مُلْتَبَسَةٌ بِينَ الْجَالَيْنِ، رَابِطَةً بَينَهُمَا، وهِي كَلِمةُ النَّظَرِ، التِي تَحملُ المَّصِلِ بِالتَّامُّلِ، تَظهرُ كَلِمَةٌ مُلْتَبَسَةٌ بِينَ الْجَالَيْنِ، رَابِطَةً بَينَهُمَا، وهِي كَلِمةُ النَّظَرِ، التِي تَحملُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ABI JAAFAR EBN TOPHAILL, HAI EBN YOKDAN, AB EDUARDO POCOCKIO EDITIO FECUNDA PRIORI EMEMDATIOR, 1700, P: 105,106.

 $<sup>^{2}</sup>$  مجموعة من المؤلفين، التحاجج، ص : 114 .

المعنَيَيْنِ: مَعنَى النَّظِرِ البَصَرِي فِي الصَّفحَةِ لِتَسْجِيلِ رُمُوزِهَا وَتَحْوِيلِهَا إِلَى الدِّماغِ قَصْدَ التَّأُويلِ، وَالنَّظِرِ بِمعنى التَّأُمُّلِ ( النَّظرُ فِي قِصَّةٍ مِنَ القَضايَا، وهِي كلِمةُ تَحُرُّ نَحَوَ المناظرَةِ الحِجاجِيَّةِ ) أَ .

إِنَّ قِصَّةَ حَيِّ بنِ يقظانَ يَغْلِبُ عليْهَا عُنصُرًا التَّحْيِيلِ والحِجاجِ، فالأَوَّلُ يَظهرُ مِنْ خِلالِ القِصَّةِ فِي حَدِّ ذاتِها، فَلا يُعقَّلُ أَنْ يَقرأً أَحَدُ هذهِ القِصَّةَ، أَوْ أَنْ يَسْمَعَ بِهَا، إِلَّا وَيَضَعَهَا فِي مَوْضِعِ التَّخيِيلِ، لَا فِي موضعِ الحَقِيقَةِ والوَاقِعِ، وأمَّا العُنصُرُ التَّانِي، وهُوَ الحِجاجُ، فَهوَ يَتَمَثَّلُ فِي جَميعِ التَّخييلِ، لَا فِي موضعِ الحَقِيقَةِ والوَاقِعِ، وأمَّا العُنصُرُ الثَّانِي، وهُو الحِجاجُ، فَهوَ يَتَمَثَّلُ فِي جَميعِ اللَّفْكَارِ والكلِمَاتِ التِي كَانتْ تَتَبَادَرُ إِلَى ذِهْنِ حَيِّ بْنِ يقظانَ، والتِي كَانتْ تَتَضَارَبُ مَع أَفْكارٍ اللَّفْكَارِ والكلِمَاتِ التِي كَانتْ تَتَبَادَرُ إلى ذِهْنِ حَيِّ بْنِ يقظانَ، والتِي كَانتْ تَتَضَارَبُ مَع أَفْكارٍ أَخْرَى تَتَبَادَرُ إِلَى ذِهْنِهِ، فَيَنْشَأَ بِذلِكَ مَا يُعرَفُ بِالحجاجِ، لِأَنَّهُ، وبِطَبِيعَةِ الحَالِ، لَنْ يَصِلَ إِلَى أَيِّ أَخْرَى تَتَبَادَرُ إلى ذِهْنِهِ، فَيَنْشَأَ بِذلِكَ مَا يُعرَفُ بِالحجاجِ، لِأَنَّهُ، وبِطَبِيعَةِ الحَالِ، لَنْ يَصِلَ إِلَى أَي تَبِي اللهَ عَلَى جَمُوعَةٍ مِنَ الحُججِ التِي تَنجُمُ عَنْ هَاتِهِ الفِكرةِ، وكذلِكَ نَتَيجَةٍ مَا، إِلَّا بَعَدَ أَنْ يَكُونَ قَدْ مَرَّ عَلَى جَمُوعَةٍ مِنَ الحُججِ التِي تَنجُمُ عَنْ هَاتِهِ الفِكرةِ، وكذلِكَ يَكُونُ الأَمْرُ مَعَ نَقِيضَتِهَا.

هَذا عَلَى مُسْتَوى تَعْلِيلِ القَارِئ البَسِيطِ، أَمَّا العُمرِيِّ فَإِنَّهُ يرَى عُنْصُرَ الحِجاجِ عِنْدَ اِبْنِ طُفَيْلٍ عَائِدًا إِلَى " كَوْنِ الإِنْسانِ الذِي يَسْتَطِيعُ تَوْلِيدَ مَعَانٍ مِنْ خُطُوطٍ عَلَى الوَرَقِ يَستطِيعُ أَنْ يَسْتَنْبِطَ مَعَانِيَ مِنْ خُطُوطٍ عَلَى الوَرَقِ يَستطِيعُ أَنْ يَسْتَنْبِطَ مَعَانِيَ مِنْ خُطُوطِ الكَوْنِ المِامَةُ، بِمَا فِيه مِنْ مَوْجُودَاتٍ وَحَرَكَةٍ "2، وبِذلِك يَكُونُ الحِجاجُ فِي قِصَّةِ ابِن طُفَيْلٍ مَبْنِيًا علَى تَرَاتُبِيَّةِ الله نور، والكونُ كتابٌ، فالذِي يستَدِلُّ علَى أَنَّ الله هُو النُّورُ السَّاطِعُ على هَذا الكَوْنِ كُلِّهِ، وهُو الذِي أَوْجَدَهُ، سَيَكُونُ مِنَ السَّهْلِ عَليهِ أَنْ يَسْتَدِلَّ عَلَى أَنَّ الكَوْنَ عَلى كَتَابٍ نقرأُ فِيهِ جَماداتٍ، ونبَاتَاتٍ، وغيرِها مِنَ المُوجُودَاتِ .

كَذَلِكَ اِسْتَدَلَّ العُمرِيُّ علَى وُجُودِ الاعتِبَارِ المُتَّصِلِ بِالتَّأَمُّلِ، المؤدِّي إِلَى فَهْمِ مَا فِي هَذَا الكَوْنِ، وَهُو أَحَدُ وَسَائِلِ الحِجاجِ، اِسْتَدَلَّ عليهِ بما ذَهَبَ إليهِ الجَاحِظُ، وإبنُ وَهَبٍ، فَالجَاحِظُ تحدَّثَ عَنْ عَمُوعِ الصُّورِ الخَمْسَةِ لِاسْتِنْبَاطِ الدِّلاَلةِ عِندَ البَيَانِيِّينَ بِمَا سَمَّاهُ النِّصْبِة، وهِي نَفْسُهَا الاعْتِبَارُ، أمَّا

<sup>.</sup>  $18: _{\infty}$  عجموعة من المؤلفين، التحاجج، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص : 18 .

اِبنُ وَهَبٍ فَقدْ جَعَلَ لِخُطْوَاتِ تَحْصِيلِ المَعْرِفَةِ نِظَامًا مَعْرِفِيًّا يَقُومُ عَلَى أَرْبَعَةِ أَرْكَانٍ هِيَ: الاعْتِبَارُ، وَالعِبَارَةُ، وَالخَطُّ .

ج- إسْتِعَارَةُ الإيضَاحِ: الاسْتِعَارَاتُ الصُّعْرَى: الاسْتعارَاتُ الصُّعْرَى كَثيرَةٌ حِدًا، وَهِي تَسْمَلُ جَمِيعَ التَّسْبِيهاتِ التِي أَوْرِدَهَا إِبنُ طُقَيْلٍ ضِمنَ قِصّتِه، وهِي كذلِكَ " مَرصُودُةٌ لِلتَّوْضِيحِ والتَّسْخِيصِ جَمِيعَ التَّسْبِيهاتِ التِي أَوْرِدَهَا إِبنُ طُقَيْلٍ ضِمنَ قِصّتِه، وهِي كذلِكَ " مَرصُودُةٌ لِلتَّوْضِيحِ والتَّسْخِيصِ وَتَثِيتِ الصُّورَةِ فِي الدِّهنِ، مِثْلَ تَشْبِيهِ تَحْرِيكِ الله لِلعالَم بِتَحرِيكِ الإِنسَانِ شَيْعًا دَاخِلَ قَبْضَةِ يَدِهِ تَبَعًا لِحِرَكَةِ اليَدِ "أ، وهذَا التَّشْبِيهِ كَما هُو مَعلُومٌ مُنَافِ لِاعتِقادِ أَهْلِ السُّنَّةِ، إِذْ أَنَّهُ يَجُوزُ تَشْبِيهُ الله عَزَّ وجَلَّ فِي صِفَاتِهِ أَوْ ذَوَاتِهِ، بِمَا يُشْبَهُ بِهِ الإِنسَانُ، " قَالَ إِسحَاقُ بنُ عِيسَى الطَباع، قَال مَالكُ، كُلمًا جَاءَنَا رَجُلُّ أَجْدَلَ مِنْ رَجُلٍ تَرَكُنَا مَا نَرَلَ بِهِ جِبْرِيلُ عَلَى مُحَدِّ عَنْ أَبِي الرَّبِيعِ الرَّشْدِينِي عَنِ إِبنِ وَهَبٍ قَالَ: كُنتُ عِندَ مَالِكٍ فَدَحَلَ رَجُلُ لَلمُ اللهُ فَقَالَ: يَا أَبَا عَبْدِ الله ! ﴿ آلَهُ مَنُ وَلَى السَّتَوَى كَمَا وَصَفَ نَفْسَهُ، وَلا مَالِكُ وَأَحَدُنَهُ الرَّحْضَاءُ، ثُمُّ رَفَعَ رَأْسَهُ فَقَالَ: الرَّمْمَ عَلَى العَرْشِ اِسْتَوَى كَمَا وَصَفَ نَفْسَهُ، وَلا يُقَالُ كَيْفَ، كَيْفَ عَنْهُ مَرُفُوعٌ، أَنْتَ صَاحِبُ بِدْعَةٍ، أَخْرِجُوهُ "2.

ومَا دامَ ابنُ طُفَيْلٍ قَدْ وَظَّفَ هَذا النَّوْعَ مِنَ التَّشبِيهاتِ، فَإِنَّ هَذا يَجْعلْنَا نَعتَقِدُ بِأَنَّهُ مِنْ أَهْلِ الاعْتِزالِ الذِينَ كَانُوا يُشَبِّهُونَ الله عز وجَلَّ فِي صِفاتِهِ، والله أعلم .

هَذَا ويَرَى العُمرِيُّ " بِأَنَّ الحِجاجَ هُنا يَقُومُ علَى مُصادَمَةِ الآرَاءِ المَحْتَلَفَةِ، وتَفَحُّصِهَا اعْتِمَادًا عَلَى القِياسِ، لذلَكِ هَيْمَنَتْ فِي هَذا الجالِ أَدَوَاتُ الشَّرطِ، وَالتَّعلِيلِ، والظُّرُوفُ المشُوبَةُ بِالشَّرْطِ وَالتَّعلِيلِ، والظُّرُوفُ المشُوبَةُ بِالشَّرْطِ وَالاَمْتِنَاعِ، وأدواتُ التَّحْيِيرِ والتَّأْكِيدِ ( إِنَّ وأَنَّ ) "3.

<sup>3</sup> مجموعة من المؤلفين، التحاجج، ص: 20.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مجموعة من المؤلفين، التحاجج، ص: 19.

<sup>،</sup> ابن منده، الرد على الجهمية، تح : د. علي بن مُحَّد ناصر الفقيهي، الطبعة الثانية 1420هـ/1982م، ص : 13، 14 .

وبِمَا أَنَّ تَتَبُّعَ جَمِيع هاتهِ الأدَواتِ فِي قِصَّةِ حَيّ بنِ يَقظانَ، صَعْبٌ حِدًّا لِكَثْرَتِهَا، فقد عَمِلَ العُمريُّ علَى دِراسَةِ فَصْل واحِدٍ مِنَ القِصَّةِ، أَلا وَهُوَ الفَصلُ الذِي نَاقَشَ فِيهِ قَضِيَّةِ الحُدُوثِ والعَدَم، وقد جَاءِ وَصْفُ العُمرِيّ لِهَذَا الفّصل فِي خِضَمّ الكَشفِ عَنْ تِلكَ الأَدوَاتِ مِنْ خِلالِ قَولِهِ: " يَتَكَوَّنُ أَكثرُ هذَا الفَصل مِنْ جُمَل يَستَدْعِي أَوَّلْهَا جَوَابًا، وهَكذَا تَكَرَّرَتْ إِلَى سَبْع مَرَّاتٍ فِي صَفحتَيْنِ (ص171-172) مُدْعَمَةً بـ" إِنَّ "، و" لَوْ "، وهِي تُقدِّمُ اِقْتِرَاحَاتٍ ثُم تُواجِهُهَا بِالاغْتِراض مُعتَمِدَةً أَدواتٍ أُخرَى مِثل النَّفْي: لَيْسَ، لَا يُمكِنُ، تَليهَا أدواتُ التَّعليل: لِأَنَّ، أو الإِلْزَامِ: فاللَّازِمُ، وغيرها مِنَ الأدَواتِ الجَوابِيَّةِ، وَبذلِك يَنْقَلِبُ البِناءُ اللِّسانِيُّ لِلنَّص مِنَ الوَصْفِ وَالإِحْبَارِ الملائِمَيْنِ لِبِنَاءِ الصُّورِ الاستِعارِيَّةِ، إِلَى الحِوارِيَّةِ الملائِمَةِ للمُرَاجَعَةِ الخِطابِيَّةِ، وهذه عَيِّنَةٌ وَافِيَةٌ تُغْني عَنْ مَزِيدِ  $^{1}$  . ثُبِيّنُ النَّوعُ والكَثافة ( الصفحتان  $^{1}$  171 وَحدَهُمَا  $^{1}$  .

لقدْ كانَ اسْتِعمالُ الاستِعارَاتِ بِأَنْوَاعِهَا الثَّلاثِ، أَمْرًا ضَرُورِيًّا فِي صِياغةِ بَلاغَةٍ حَقِيقيَّةٍ للقِصَّةِ، ولكنَّ الأمرَ لَا يَقِفُ عِندَ هَذا الحَدِّ، بَل هُناكَ اسْتِعْمَالُ الحِوَارِ والمنطِق أَيْضًا .

رَابِعًا: اِسْتِعْمَالُ الحِوَارِ: وفي هَذهِ القِصَّةِ يَكشفُ العُمريُّ عَنْ أَربَعَةِ أَطرافٍ قَامَ عَليهَا الحِوارُ وَهِيَ:

1- حَيُّ بْنُ يَقْظَانٍ ( وَلِيُّ الله ): يُمثِّلُ دَرجَةَ الولايَةِ، وَللوصُولِ إِلَى الحَقِيقةِ خَارِج المجتَمَع الإِنسانِيّ، بَعِيدًا عَنْ إِكْرَاهَاتِهِ وَعَوَائِقِهِ، وهُوَ الشَّخصِيَّةُ الرَّئِيسِيَّةُ النَّاظِمةُ للقِصَّةِ مِنْ أَوَّلِهَا إِلَى آخِرِهَا، ويُمثِّلُ الا بِحَاهَ الصُّوفِي المسْتَنِيرَ، كمَا يَتَصَوَّرُهُ اِبْنُ طُفَيْل.

2- أَسَالُ ( المَتَأَمِّلُ ): المجتَهِدُ المؤوِّلُ الميَّالُ للعُزْلَةِ دَاخلَ المجتَمَعِ الدِّينِيِّ الإسْلامِيِّ ( والمفترضُ أَنْ يكُونُ الحَديثُ عَنِ العُزلةِ إِشارَةً إِلى تَيَّارِ الاعتِزالِ فِي الفِكرِ الإِسلَامِيّ ).

3- سَلَامَانُ ( المريدُ ): يمثِّلُ الطَّائفَةَ المريدةَ القّاصِرَةَ، الميَّالَةَ إِلَى تَقْلِيدِ السَّلَفِ، والانْضِواءِ في الجَمَاعَةِ، ويُفْهَمُ مِنْ كلامِهِ أَنَّهَا تَضُمُّ عُلَمَاءَ الدِّينِ، مِنْ فُقَهَاءَ، وَقُضَاةٍ، وَأَئِمَّةٍ، وَمَنْ إِلَيْهِم .

<sup>20:</sup> ص : المؤلفين، التحاجج، ص  $^{1}$ 

4- الجُمْهُورُ العَامُّ: مَنْ يُؤثِرُونَ الحياةَ ويَسْتَسْلِمُونَ لِلشَّهَوَاتِ، وأَكْثَرُهُمْ بِمنزِلَةِ الحَيوانِ غَيرِ النَّاطِقِ 1.

خَامِسًا: المُنْطِقُ الصُّورِيُّ: كَذلِكَ رَأَى العُمرِيُّ ضَرورَةَ إِدْ حَالِ المنطِقِ الأَرِسْطِيِّ فِي بَلاغَةِ القِصَّةِ، ولقدِ اِسْتَدَلَّ عَلَى ضَرُورَةِ وُجودِهِ فِي تَحليلِهِ لِمُجْمَلِ الاسْتعارَاتِ الصُّغْرَى، حيثُ يقولُ: " إِنَّ هذهِ النُّصوصِ التِي تَنْدمِجُ ضِمنُ عَمَلٍ سَرْدِيٍّ لَنْ تَفقِدَ أَيَّ شَيءٍ إِذَا مَا أَدْبَحْتَ فِي مُناظَرَةٍ بَينَ مُتَكلِّمِينَ النُّصوصِ التِي تَنْدمِجُ ضِمنُ عَمَلٍ سَرْدِيٍّ لَنْ تَفقِدَ أَيَّ شَيءٍ إِذَا مَا أَدْبَحْتَ فِي مُناظَرَةٍ بَينَ مُتَكلِّمِينَ يَغُوضُونَ فِي قَضيَّةِ قِدَمِ العَالَمُ وَحُدُوثِهِ، فَهِي تَقُومُ عَلَى أَقْيِسَةِ مِنْ قَبِيلِ:

1- لِكُلِّ حَادِثٍ مُحْدِثٌ

العَالَمُ حَادِثُ

العَالَمُ مُحْدَثُ

2- الحَوَاسُّ تُدْرِكُ الأَجْسَامَ

الفَاعِلُ الأَوَّلُ لَيْسَ جِسْمًا

الفَاعِلُ الأَوَّلُ لَا تُدْرِكُهُ الحَوَاسُّ

3- مَا تُدْرِكُهُ الْحَوَاسُّ مُحْدَثُ

الفَاعِلُ الأَوَّلُ لَيْسَ مُحْدَثًا

الفَاعِلُ الأَوَّلُ لَا تُدْرِكُهُ الحَوَاسُّ

4- مَا يَنْتَمِي إِلَى العَالَمِ مُحْدَثُ

الله لَا يَنْتَمِي إِلَى العَالَم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مجموعة من المؤلفين، التحاجج، ص: 16.

الله لَيْسَ مُحْدَثًا

5- الخيالُ إِسْتِرْجَاعُ صُورِ المحْسُوسَاتِ

الله غَيْرُ مَحْسُوسِ ( لَا تُدْرِكُهُ الْحَوَاسُّ )

الله غَيْرُ مُتَحَيَّلِ ( لَا يُدْرَكُ بِالْحَيَالِ ) "1 .

ومِنْ هُنَا يمكِنُ أَنْ نُضيفَ المنطِقَ الأَرسطِيَّ إِلَى مُجمَلِ الأَدَواتِ التي تَقُومُ علَيْهَا بَلاغَةُ القِصَّةِ عنْدَ العُمَرِيِّ .

وَكَخُلَاصَةٍ لِهَذَا المبحَثِ، نُشيرُ هُنَا إِلَى عَوَامِلَ أَوْ أَدَوَاتِ بِناءِ بلاغَةِ القِصَّةِ عِندَ مُحَّد العُمرِيّ، وهي خَمْسَةُ عَوَامِلَ:

1- إَسْتِعْمَالُ الْخَيَالِ

2- الخُرُوجُ عَن الأَعْرافِ

3- تَوْظِيفُ الاسْتِعَارَة

4- الاعْتِمَادُ عَلَى الحِوَارِ

5- الاعْتِمَادُ عَلَى المنْطِقِ الأَرِسْطِيّ

وَهَذَا بِشَكْلِ عَامٍ، أَمَّا فِيما يَتعلَّقُ بِقصَّةِ حَيّ بْنِ يَقظان، فَيُضَافُ لَهَا عُنْصُرَانِ هُمَا:

6- الاسْتِعَارَاتُ الكُبْرَى

7- الاستِعَارَاتُ الصُّغْرى

 $<sup>^{1}</sup>$  مجموعة من المؤلفين، التحاجج، ص

وَبِهذَا نَكُونُ قَدْ تَعَرَّفْنَا عَلَى بَلاغَةِ نَوْعٍ مِنْ أَنْوَاعِ الخِطابِ الاحتِمالِيِّ عِندَ العُمرِيِّ، أَلَا وَهِيَ بَلاغَةُ القِصَّةِ، والتِي اجْتَهَدْنَا فِي اسْتِنْبَاطِ أَهَمِّ العَوَامِلِ التِي قامتْ عليْهَا، ونأْمَلُ أَنْ نَكُونَ قَدْ وُفِقْنَا بِلاغَةُ القِصَّةِ، والتِي اجْتَهَدْنَا فِي اسْتِنْبَاطِ أَهَمِّ العَوَامِلِ التِي قامتْ عليْهَا، ونأْمَلُ أَنْ نَكُونَ قَدْ وُفِقْنَا فِي اللهَ المُوفِقُ لِي النَّتيجَةِ الصَّائِبةِ، وألَّا نَكُونَ قَدْ جَانَبْنَا الصَّوابَ إِلَّا فِي الأَمرِ اليَسِيرِ، والله المُوفِقُ عَلَى حُلِّ حَالٍ ....

المبْحَثُ الثّابِي: بَلَاغَةُ المناظَرَةِ: تعتمِدُ بلَاغَةُ المناظَرةِ على الأسلُوبِ الحِجاجِيِّ كَفَنِ أَسَاسِيٍّ فِي قِيَامِ هَذَا النَّوْعِ مِنَ البَلاغَاتِ، ولقدْ عَدّ العُمرِيُّ المناظَرةَ الوَجْهَ المكمِّلَ لِلمُحَاضَرَةِ، وبِمِمَا مَعًا يَتَشَكَّلُ مَفهومُ البَلاغةِ العَامَّةِ، فَ" المحاضَرةُ والمناظرةُ طَرِيقَتَانِ فِي مُعالجةِ المعرِفَةِ: الأُولَى تُؤسِسهُهَا بِتَقْدِيمِ المفاهِيمِ والأَنْسِاقِ، والتَّانيَةُ تُحْصِنُهَا بِدَفْعِ الشُّبُهاتِ، ومُقاوَمَةِ جَاذِبيَّةِ المعرِفَةِ المترَسِّحَةِ المناوِئةِ لِكُلِّ جَدِيدٍ، والمفرُوضُ فِي المناظرةِ أَنْ تُساهِمَ فِي تَعمِيقِ المعرِفَةِ وتَوْسِيعِ آفَاقِهَا "1.

والقَوْلُ بِأَنْ المناظَرَة تَعْتَمِدُ بِشكلٍ أَسَاسٍ عَلَى فَنِ الحِجَاجِ لَا يعنِي بِالضَّرُورَةِ عَدَمَ وُجُودِ الحِجاجِ فِي غيرهَا، بَلْ إِنَّهُ مَوجُودٌ فِي الخُطبةِ، وفِي الشّعْرِ، وفي القِصَّةِ أَيْضًا، وقدْ لَا حَظْنَا ذَلكَ فِي المباحِثِ السَّابِقَةِ، فَالحَظِيبُ، أو القّاصُّ، أو الشّاعرُ، لَا يمكِنُ لَهُمْ أَنْ يُبَلِّغُوا شَيئًا مِنْ دُون حُججٍ وبرَاهِينَ، إلا أَنَّ حُضُورَ الحِجاجِ فِي المناظرَةِ يكونُ بِشكلٍ أكثَرَ قُوَّةً، وهذَا كَوْنُ المتناظرَيْنِ، بِحَاجَةٍ مَاسَّةٍ إلى لا أَنَّ حُضُورَ الحِجاجِ فِي المناظرَةِ يكونُ بِشكلٍ أكثَرَ قُوَّةً، وهذَا كَوْنُ المتناظرَيْنِ، بِحَاجَةٍ مَاسَّةٍ إلى تُحجِم، إذْ أَنَّهُ لَيسَ لَهُم مَنْفَذُ آخرُ، أَمَّا الخُطباءُ والشُّعراءُ، فَلَهُمْ مَنَافِذُ أُخرَى يمكِنُ لَهُمْ أَنْ يُمَرِّرُوا مِنْ خِلالهِا أَفكَارَهُمْ بِطرِيقَةٍ بَلاغِيَّةٍ، فَالحَطيبُ والشُّعراءُ، فَلَهُمْ مَنَافِذُ أُخرَى يمكِنُ لهُمْ أَنْ يُمَرِّرُوا مِنْ خِلالهِا أَفكَارَهُمْ بِطرِيقةٍ بَلاغِيَّةٍ، فَالحَطيبُ مَثَلًا، قَد يعتَمِدُ عَلَى مَرْكَزِهِ الاجتِماعِيّ، أو الدِينِي، والشَّاعرُ يَعتمِدُ علَى الجَانبِ الخِيلِي الذِي الذِي يُعتمِدُ علَى مَرْكَزِهِ الاجتِماعِيّ، أو الدِينِي، والشَّاعرُ يَعتمِدُ علَى الجَانبِ الإِيقَاعِيِ الموسِيقِي، وهذا مَا ذَهَبَ إليهِ البَاحثُ الجزائرِيُّ عبدُ الباسِط ضَيف حين قَال:" الجِانِ الإيقاعِيِ الموسِيقِي، وهذا مَا ذَهَبَ إليهِ البَاحثُ الجزائرِيُّ عبدُ الباسِط ضَيف حين قَال:" أمّا عَنْ مقامِ المناظَرَاتِ فَهُو مَقَامٌ يَشَهَدُ حُضُورًا بَارزًا وفَعَالًا لِلحِجاج وآليَّاتِهِ، إذْ يُعدُّ هذَا الأخِيرُ

283

<sup>1</sup> مجًد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 05.

مَطْلَبًا مُلِحًا فِي الصِّراعاتِ المذهَبِيَّةِ الطَّائِفيَّةِ (...) وَإِلَى جَانِبِ الحِجاجِ تَسْتَنِدُ المناظَرَاتُ علَى طُرُقِ البَرْهَنَةِ، وعناصِرِ التَّأُويلِ التِي يَتَطلَّبُ تَوَافُرُهَا لدَى المتَلَقِّي "1.

ولقدِ الحُترْنَا مِنَ الأمثِلَةِ التَّطبِيقِيَّةِ، التِي جَاءتْ ضِمْنَ دِراسَاتِ مُحَّد العُمرِيُّ مُناظَرَتَهُ مَع رَشِيد يَعْيَاوِي، حَولَ كِتابٍ أَلَّفَهُ هذَا الأَخِيرُ بِعُنْوانِ" التَّبَالُغُ وَالتَّبَالُغِيَّةُ: نَحْو نَظرِيَّةٍ تَواصُلِيَّةٍ فِي التُّرَاثِ"، وقدْ تَطرَّقَ العُمريُ لِهذا الكِتابِ فِي مَقالٍ قَدَّمَهُ بِعنوانِ:" مَفْهُومُ البَلاغَةِ وَأَسْعِلَتُهَا وَمَآزِقُهَا فِي كِتَابِ التَّبَالُغِ وَالتَّبَالُغِيَّةِ: نَحْو المُنْجَزِ وَالمُتَوَهَّمِ وَالبَدِيلِ"، فِي جَلَّةِ البَلاغةِ وَتَحلِيلِ الخِطابِ، فمَا كَان مِنْ التَّبَالُغِ وَالتَّبَالُغِيَّةِ: نَحْو المُنْجَزِ وَالمُتَوَهَّمِ وَالبَدِيلِ"، فِي جَلَّةِ البَلاغةِ وَتَحلِيلِ الخِطابِ، فمَا كَان مِنْ رَشِيد يحياوي، إلا أَنْ قَدَّمَ رُدُودًا على مَا طَرحَهُ العُمريُّ، لِيُؤلِّفَ العُمري هُو الآخَرُ كِتَابَهُ" المُحَاضَرَةُ وَالمُنَاظَرَةُ فِي تَأْسِيسِ البَلاغةِ العَامَّةِ "، ويفردَ ثَلاثَةَ أَقْسامٍ كَامِلةً فِي مُناقشَةِ رُدُودِ رَشيد المُحَاضَرَةُ وَالمُنَاظَرَةُ فِي تَأْسِيسِ البَلاغةِ العَامَّةِ "، ويفردَ ثَلاثَةَ أَقْسامٍ كَامِلةً فِي مُناقشَةٍ رُدُودِ رَشيد يحياوي، ولقدِ الحُترْنَا مِنْ مُحْمَلِ مَا جَاءَ فِي هَذَا الكِتابِ الفَصل الأَوَّلَ مِن القِسمِ الثَّالِثِ لِنُقَدِّمَهُ كَمِالًا تَطْبِيقِيِّ عَنْ مَعَى بَلاغَةِ المناظَرَةِ عندَ العُمرِيّ .

وَيقُول العُمرِيُّ فِي وَصْفِ الكِتابِ: " هَذَا الكِتابُ مُكَوَّنٌ مِنْ ثَلاثَةِ أَقسَامٍ، طَابِعُ القِسمِ الثَّانِي، بِفَصْلَيْهِ، الْأَوَّلِ، بِفَصْلَيْهِ، مُحَاضَرَةٌ تَنَاوَلَتِ السِّيَاقِ التَّارِيخيَّ والمعْطيَاتِ العِلميَّةِ، وطابعُ القِسمِ الثَّالِيْ، بِفَصْلَيْهِ، مُناظَرَةٌ تَنَاوَلَتِ النَّقْدَ المؤضُوعِيَّ والنَّقدَ المنْهَاجِيَّ الأَحْلاقِي، وطابعُ القسمِ الثَّالِثِ، بِفُصُولِهِ الأربَعةِ، مُناظَرَةٌ تَنَاوَلَتِ النَّقْدَ المؤضُوعِيَّ والنَّقدَ المنْهَاجِيَّ الأَحْلاقِي، وطابعُ القسمِ الثَّالِثِ، بِفُصُولِهِ الأربَعةِ، مُناظرَةٌ تَفصِيلِيَّةٌ غَرَضُهَا كَشفُ أسالِيبِ المعالَطَةِ، وإسْتِدْرَاكِ الأَخطَاءِ العِلميَّةِ وتصحِيحِ الرُّوْيَةِ" مُناظرَةٌ تَفصِيلِيَّةٌ غَرَضُهَا كَشفُ أسالِيبِ المعالَطَةِ، وإسْتِدْرَاكِ الأخطَاءِ العِلميَّةِ وتصحِيحِ الرُّوْيَةِ" ولقدْ وَجَهْنَا دِراسَتَنَا نَحُو الفَصْلِ الثَّالْثِ مُباشَرةً، بِاعتِبارِ أَنَّهُ يُجْسِّدُ المعنى الحَقِيقِيَّ لمْهُومِ المناظرَةِ، والذِي قَدَّمَهُ العُمريُّ تَحت عُنوانِ: " البَلَاغَةُ فِي مُواجَهَةِ الاضْطِرَارِ وَالاخْتِزَالِ، مُواجَهَةٌ بَيْنَ زَمَنِ والذِي قَدَّمَهُ العُمريُّ تَحت عُنوانِ: " البَلَاغَةُ فِي مُواجَهَةِ الاضْطِرَارِ وَالاخْتِزَالِ، مُواجَهَةٌ بَيْنَ زَمَنِ القَرْوِينِيِّ، وَرَمَنِ القَرْوِينِيِّ، وُرُمَنِ القَرْوِينِيِّ، وُرُمَنِ القَرْوِينِيِّ، وُرُمَنِ القَرْوِينِيِّ، وُدُودُ رَشِيد يَعِيَاوِي وتَعقِيبَاتُ مُحِدًّ العُمرِي".

<sup>1</sup> عبد الباسط ضيف، المشروع البلاغي عند مُحَدَّ العمري، بحث في بلاغة الحجاج - دراسة تفاضلية - رسالة ماجيستير إشراف: د. أحمد بوصبيعات، كلية الآداب واللغات والفنون، جامعة زيان عاشور، الجلفة، السنة الجامعية 2017/2016م، ص: 107.

<sup>2ُ</sup>نجُّد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 06، 07.

هَذَا وَلَقَدِ اِسْتَطَاعَ العُمرِيُّ مِنْ خِلالِ فَنِّ المناظَرَةِ، أَنْ يُبَيِّنَ المغالَطَاتِ التِي جاءَتْ فِي رُدُودِ وَشَيْدُ يَحْيَاوِي علَى مَقَالٍ نَشَرَهُ العُمرِيُّ فِي جَلَّةِ البَلاغَةِ وَتَحلِيلِالخطابِ، حَولَ كِتَابِهِ" التَّبَالُغُ وَالتَّبَالُغَيَّةُ"، مَا عَرَضَهُ العُمرِيُّ فِي أَربَعَةِ فُصُولٍ هِيَ:

الْفَصْلُ الْأَوَّلُ: شُرُوطُ البَحْثِ العِلْمِيِّ وَأَدَبُ المَنَاظَرَةِ .

الْفَصْلُ الثَّايِي: مِحْنَةُ حَشْرِ البَلَاغَةِ مَعَ النَّحْوِ وَاللَّاهُوتِ.

الْفَصْلُ الثَّالِثُ: إِهْمَالُ الأَنْسَاقِ وَالْخُرُوجُ عَنِ السِّيَاقِ.

الفَصْلُ الرَّابِعُ: " التَّبَالُغُ" إضْطِرَارٌ، وَ " البَلَاغَةُ " إِخْتِيَارٌ .

وَسنجعَلُ مِنْ مُناظَرَةِ العُمريِّ مَعَ رَشيدٌ يَحياوِي، مِثالًا تَطبيقِيًّا لِدِرَاسَةِ هذَا المبْحَثِ مُكْتَفِينَ بِدِراسَةِ الفَصل الأوَّلِ فَقطْ نَظرًا لِطولِ هَذا القِسمِ .

وَقَبْلَ التَّطرُّقِ إِلَى المَثَالِ التَّطبِيقِيِّ الذِي خَنُ بِصَدَدِ دِرَاسَتِهِ، لَا بُدَّ مِنَ التَّنْوِيهِ بِتِقْنِيَاتِ الحِجاجِ وَاليَّاتِهِ التِي يَقُومُ عليْهَا، حَتَّى نَرى مَدَى حُضُورهَا فِي هَذا المَثَالِ، وَنُبَرْهِنَ بِذلِكَ عَلَى اسْتِعْمَالِ العُمريِّ لِلحِجاجِ فِي المنَاظرَةِ .

آلِيًّاتُ الحِجَّاجِ وَتِقْنِيًّاتِهِ: عِندَمَا نَتحَدَّثُ عَنِ الحِجاجِ فِي البَلاغَةِ الجَدِيدَةِ لَابدَّ وَأَنْ نَستَحْضِرَ العَالِم البَلجِيكِيَّ شَايِيم بِيرِلْمَانْ، والذِي يُعَدُّ أكثَرَ البَاحِثينَ حُضورًا فِي هذا الجالِ، وعلَيْهِ فقدِ إرْتَأَيْنَا أَنْ البَلجِيكِيَّ شَايِيم بِيرِلْمَانْ، والذِي يُعَدُّ أكثَرَ البَاحِثينَ حُضورًا فِي هذا الجالِ، وعلَيْهِ فقدِ إرْتَأَيْنَا أَنْ نَعْصُرَ تِقْنِيَاتِ الحِجاجِ فِي رُؤْيةِ بِيرِلمَانْ لَهُ دُونَ غيرِهِ مِنَ البَاحِثِينَ، فَكيفَ كَانَتْ رُؤْيةُ بيرِلمَانْ لَهُ دُونَ غيرِهِ مِنَ البَاحِثِينَ، فَكيفَ كَانَتْ رُؤْيةُ بيرِلمَانْ لِللهِ للحِجاجِ يَا تُرَى ؟ .

فِي مَقَالٍ قَدَّمَهُ البَاحِثُ الجَزائرِيُّ أَمْقُرَانْ شَعْبَانْ، تَحَتَ عُنوان " تِقْنِيَاتُ الحِجَاجِ فِي البَلاعَةِ الجَدِيدَةِ عِنْدَ شَايِيمْ بِيرْلْمَانْ "، أشارَ الباحِثُ إلى جَمُوعِ تِلكَ التِقنيَاتِ، وهُو ما نَستَشفه من خلال قوله: " بَعدَ أَنْ أَكَدَ بِيرْلمَانْ عَلى وَظِيفَةِ الحِجاجِ وغَايَتِهِ المَتَمَثِّلَةِ فِي تَحقِيقِ اِقْتِنَاعِ المَتَلَقِّي

عَقْلًا وَعَمَلًا، عَلَّقَ نَجَاحَ العَمَليَّةِ الحِجاجِيَّةِ وَنَجَاعَتَهَا عَلَى مَا أَسْمَاهُ" التِّقْنِيَاتُ الحِجاجِيَّةُ"، وهِي أَهُمُّ رَكَائِزِ الدَّرسِ الحِجاجِيِّ فِي البَلاغَةِ الجَدِيدةِ عِند بِيرِلْمانْ، وهذِهِ التِّقنِيَاتُ هِي بَحْمُوعَةُ الحُجِ المتنوِّعَةِ اليِ عليْهَا مَدَارُ الحِجاجِ فِي أَيِّ خِطَابٍ، وقَدْ وَزَّعَهَا بِيرِلْمَانْ عَلَى نَوْعَيْنِ: الأَوَّلُ هُوَ المتنوِّعَةِ التِي عليْهَا مَدَارُ الحِجاجِ فِي أَيِّ خِطَابٍ، وقَدْ وَزَّعَهَا بِيرِلْمَانْ عَلَى نَوْعَيْنِ: الأَوَّلُ هُوَ الحُججُ القَائِمةُ عَلَى الوَصْلِ، وهِي التِي تُمْكِنُ مِنْ نَقْلِ القُبُولِ الحَاصلِ حَولَ المقدِّماتِ إلى النَّائِجِ، والتَّانِي هُوَ الحُججُ القَائِمةُ علَى الفَصلِ، وهِي التِي تَسْعَى إلى الفَصلِ بين عَناصِرَ رَبَطَتِ اللَّغَةُ أَوْ والتَّانِي هُو الحُجَجُ القَائِمةُ علَى الفَصلِ، وهِي التِي تَسْعَى إلى الفَصلِ بين عَناصِرَ رَبَطَتِ اللَّغَةُ أَوْ إِحْدَى التَّقَالِيدِ المعترَفِ هِمَا بَيْنَهُمَا "أ، وقدِ اعْتَمَدْنَ علَى الدِّراسَةِ التِي قَدَّمَهَا هَذَا البَاحثُ فِي تَتَبُعِ إِحْدَى التَّقَالِيدِ المعترَفِ هِمَا بَيْنَهُمَا "أ، وقدِ اعْتَمَدْنَ علَى الدِّراسَةِ التِي قَدَّمَهَا هَذَا البَاحثُ فِي تَتَبُعِ أَعْمَ تِقْنِيَّاتِ الحِجَاجِ عندَ بِيرِلْمَانْ، وَالتِي وَظَفَهَا العُمرِيُّ فِي مُنَاظَرَتِهِ.

مَوْضُوعُ المَنَاظَرَةِ: فِي شُرُوطِ البَحْثِ العِلْمِيّ وَأَدَبِ المَنَاظَرَةِ.

طَرَفًا المَنَاظَرَةِ: البَاحِثُ المغْرِيُّ رَشِيدْ يحيَاوِي، والبَاحِثُ المغرِبِي مُحَّد العُمرِيُّ .

مَصْدَرُ المَنَاظَرَةِ: كِتَابُ" المُحَاضَرَةِ وَالمَنَاظَرَةِ فِي تَأْسِيسِ البَلَاغَةِ العَامَّةِ" لمحمد العُمرِي.

تَقْدِيمُ المَناظَرَةِ: يَعِيبُ العُمرِيُّ علَى كِتابِ" التَّبَالُغ والتَّبَالُغِيَّة "لِرشيدْ يحياوِي، أَنَّ هذَا الأَخِيرَ لَمْ يُرَاعِ مَدلُولُ كَلِمَةِ" التَّبَالُغِ" مِنْ جِهَةٍ، ولَمْ يُرَاعِ جَهُودَاتِ عُلماءِ البَلاغَةِ - يَقصِدُ الجُدِّدينَ مِنهُم - عَلَى مَدلُولُ كَلِمَةِ" التَّبَالُغِ" مِنْ جِهَةٍ، ولَمْ يُرَاعِ جَهُودَاتِ عُلماءِ البَلاغَةِ - يَقصِدُ الجُدِّدينَ مِنهُم - عَلَى مَرِّ الأَرْبعِينَ سَنَةً الماضِيَة، وهذَا مَا أَوْرَدَهُ العُمريُّ نَفْسُهُ فِي قَولِهِ: " طَرَحَ العُمريُّ علَى كِتابِ التَّبَالُغِ وَالتَّبَالُغِيَّةِ سُؤَالَيْنِ:

1- عَدَمُ مَشرُوعيَّةِ اِشتِقَاقِ اِسمِ عِلْمٍ جَدِيدٍ (التَّبَالُغْ) مِنِ اِسْمِ عِلْمٍ قَديمِ حَيِّ ومُتجَدِّدٍ (البلاغةُ)، بَلْ فِي حَالِ اِنْتِشَارٍ .

2-عَدمُ مُسايَرةِ البَاحثِ لِلمُنْجِزاتِ العِلميَّةِ فِي البَلاغَةِ وَالتَّداوُلِيَّةِ، بِشَهَادَةِ لَائِحَةِ مَرَاجِعِهِ".

\_

<sup>1</sup> أمقران شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، مجلة التعليمية، جامعة جيلالي اليابس، سيدي بلعباس، المجلد05، العدد15، سبتمبر 2018، ص: 224، 225 .

<sup>2</sup> مُحِدًّ العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 191.

جَاءَ رَدُّ رَشَيدٌ يَحَاوِي عَلَى هَذينِ السُّؤالَيْنِ بِتجَاوُزِهِمَا، وَاِنْتِقَالِهِ مُباشَرَةً إِلَى مُناقَشَةِ حَيْثِيَّاتِ المُوضُوعِ، أَيْ كُلَّ مَا تَضَمّنَهُ مَقالُ العُمرِيِّ الذِي نَشَرَهُ فِي جَلَّةِ البَلاغَةِ وَتَخْلِيلِ الخِطابِ، وَهُوَ مَقَالُ المُوضُوعِ، أَيْ كُلَّ مَا تَضَمّنَهُ مَقالُ العُمرِيِّ الذِي نَشَرَهُ فِي جَلَّةِ البَلاغَةِ وَقَلِيلِ الخِطابِ، وَهُو مَقَالُ نَقْدِيُّ حَولَ كِتابِ التَّبَالُغِيَّةِ، عُنوانُ المقالِ: مَفْهُومُ البَلاغَةِ وَأَسْئِلتُهَا وَمَآزِقُهَا فِي كِتَابِ التَّبَالُغِيَّةِ، عُنوانُ المُقالِ: مَفْهُومُ البَلاغَةِ وَأَسْئِلتُهَا وَمَآزِقُهَا فِي كِتَابِ التَّبَالُغِيَّةِ، حَوْلُ المُنْجَزِ وَالمُتَوهَمُّ وَالبَدِيلِ .

وَجَمِيعُ رُدُودِ يَحَيَاوِي أَوْرَدَهَا العُمَرِيِّ فِي كِتابِهِ المُحَاضَرَةُ والمُنَاظَرَةُ، مَعَ إِتْبَاعِ كُلِّ رَدِّ لِيَحْيَاوِي بِرَدِّ آخَرَ لِلْعُمَرِي، وَفِي هَذَا يَتَجَلَّى مَفْهُومُ المُنَاظَرةِ .

يَقُولُ رَشِيدٌ يَحْيَاوِي: نَشْرَ البَاحِثُ والجَامِعيُّ المغْرِيُّ مُحَّد العُمَرِي مَقَالًا نَقدِيًّا حَولَ كِتَابِنَا " التَّبَالُغُ وَالتَّبَالُغِيَّةُ خَوْ نَظَرِيَّةٍ تَوَاصُلِيَّةٍ فِي التُّرَاثِ"، فِي مجلةِ البَلاغةِ وَتحلِيلِ الخِطابِ، والمقالُ وَرَدَ تَحْتَ عُنوانِ وَالمَّتَوهُم وَالتَّبَالُغِيَّةِ : حِوَارُ المُنْجَزِ وَالمُتَوهُم وَالتَّبَالُغِ وَالتَّبَالُغِ وَالتَّبَالُغِيَّةِ: حِوَارُ المُنْجَزِ وَالمُتَوهُم وَالبَدِيلِ [...] ورَدُّنَا هَذا يُحَاوِرُ مَقَالَ الأُستاذِ العُمرِيِّ، وَقصدْنَا بِهِ تَوْضِيحَ مُنْجَزِ الكِتابِ مِنْ حَيثُ لَم يَتَّضِحْ فِي مَقالِهِ، وَرَفْعَ مَا عَدَّهُ صَاحِبُ المقالِ تَوهُما عِندَ المَتَلَقِينَ وَلَا نَراهُ تَوهُما ، وَمُراجَعَةَ البَدِيلِ المُقَترَحِ مِنْ طَرَفِهِ لِتَيْسِيرِ إِدْ حَالِهِ فِي مَبْدَأُ التَّبَالُغِ".

لقدْ وَظَفَ رَشيدْ يَعِاوِي آلِيَّةً مِنْ آلِيَّاتِ الحِجاجِ وهِيَ مَا يُسمُّى بِالحجج القَائِمة علَى العَلاقة المَتَبَادِلَةِ argument de réciprocité، وذلِكَ المَتَبَادِلَةِ argument de réciprocité، وهذه الحُجج تعتَمِدُ علَى البِنَى المنْطِقِيَّةِ لِلتَّبَادُلِ، وذلِكَ حِين نُبادِلُ بَينَ قَضِيَتَيْنِ تَبْدُوانِ مُتَمَاثِلتَيْنِ مُتَشَاعِتَيْنِ، ومِثالُ ذَلِكَ قُولُ أَحدِ المتسوّلِينَ؛ لَا أَفْهَمُ كِينَ نُبادِلُ بَينَ قَضِيَتَيْنِ تَبْدُوانِ مُتَمَاثِلتَيْنِ مُتَشَاعِتَيْنِ، ومِثالُ ذَلِكَ قُولُ أَحدِ المتسوّلِينَ؛ لَا أَفْهَمُ كَيفَ يُمُكِنُ أَنْ يُعتَبَرَ التَّسَوُّلِينَ؛ لَا عُتَمَعٍ يرَى الصَّدَقة فَضِيلَةً "2، وَهذَا مَا يَتَّضِحُ مِنْ خِلالِ كَيفَ يُمُكِنُ أَنْ يُعتَبَرَ التَّسَوُّلُ جَرِيرَةً فِي مُجْتَمعٍ يرَى الصَّدَقة فَضِيلَةً "2، وَهذَا مَا يَتَّضِحُ مِنْ خِلالِ قُولِ يَعْنَونَ بِهِ تَوضِيحَ مُنْجَزِ الكِتَابِ"، الذِي أَرادَ أَنْ يَقُولَ بِأَنَّ كِتَابَهُ التَّبَالُغُ قُولِ يَعْنَونَ بَاللَّا بَلاغِيًّا لَمَا كَانَ وَالتَّبَالُغَيَّةُ، هُوَ كِتَابٌ بُلاغِيًّا لَمَا كَانَ عُنُوانَهُ كَذلِكَ، ولَوْ أَنَّهُ لَم يَكُنْ كِتَابًا بَلاغِيًّا لَمَا كَانَ وَالتَّبَالُغُيَّةُ، هُوَ كِتَابٌ فِي البَلاغَةِ طَالَمَا أَنَّ عُنُوانَهُ كَذلِكَ، ولَوْ أَنَّهُ لَم يَكُنْ كِتَابًا بَلاغِيًّا لَمَا كَانَ

أنجًد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 192 . نقلا عن: رشيد يحياوي، التبالغ والتبالغية: نحو نظرية تواصلية في التراث

<sup>.</sup> 226 : مقران شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، ص $^2$ 

عُنوانُهُ بهذَا الشَّكلِ، فَكيفَ يَكُونُ قَرِيبًا مِنَ البَلاغَةِ مِنْ نَاحِيَةِ الاسْمِ، وليسَ قَرِيبًا مِنْهَا مِنْ نَاحِيَةِ المُشْمُونِ ؟ هكذَا كَانَ رَأْيُ رِشِيدٌ يَحْيَاوِي، وهذَا مَا سَنَراهُ فِي الحُجج التِي يُوَظِّفُهَا .

- رَدُّ الْعُمَرِيِّ: " قَالَ الْأُسْتاذُ يَحِياوِي: " وَمُراجَعَةُ البَدِيلِ المُقْتَرَحِ مِنْ طَرَفِهِ [ أَيْ مِنْ طَرَفِ العُمَرِيِّ] لِتَيْسِيرِ إِدْحَالِهِ فِي مَبْدَأَ التَّبَالُغِ"، وَخَنُ نُعفِي كَرَمَهُ مِنْ هَذَا المسْعَى، وَنقُولُ لَهُ: إِلَّا هَذَا " الإِدْحَال " لِتَيْسِيرِ إِدْحَالِهِ فِي مَبْدَأَ التَّبَالُغِ"، وخَيْنُ نُعفِي كَرَمَهُ مِنْ هَذَا المسْعَى، وَنقُولُ لَهُ: إِلَّا هَذَا " الإِدْحَال " أَعْفِي كَرَمَهُ مِنْ هَذِهِ الْحُمريِّ بَعِيدًا أَعْفِيكَ مِنْ هَذِهِ الْحُمريِّ بَعِيدًا عَنْ " تَبَالُغِكَ"، لَا تُدخِلْهَا فِيه، ولَا تُدخِلْهُ فِيهَا .

مَنْ هَذَا الذِي يَكُونُ فِي الاخْتِيارِ وَيذْهَبُ إِلَى الاضْطِرارِ بِرِجْلَيْهِ ؟ "1 .

جاءَ تَعقِيبُ العُمرِيُّ فِي كَوْنِهِ اعْتَبَرَ أَنَّ رَدَّ يَميَاوِي، بَلْ وَدِراسَتَهُ كُلُها، حُلْطٌ بِينَ الاحتِيارِ وَالاَصْطِرارِ، وحَشر الأوَّل فِي الشَّانِي، والاحتيَارُ هُوَ مُصطَلَحٌ يُشيرُ بِهِ العُمرِيُّ إِلَى مَفهُومِ البَلاغَةِ التِي يُرِيدُهَا هُو، والتِي كَانَتْ زَمَنَ أَرِسطُو، والجَاحِظِ، والجُرجَانِيّ، ويَاكُبْسونْ، وبيرلمانْ، وبيرلمانْ، وغيرِهِمْ ... الخ، أمَّا الاصْطِرارُ، فَهوَ البَلاغَةُ التي جاءَتْ بَعدَ، أَوْ مَعَ، شُرُوحِ السَّكَاكِي، وهذَا الأُسلُوبُ الذِي اِسْتَعْمَلُهُ العُمريُّ يُمْكُونُ أَنْ يُوضَعَ ضِمنَ التَّناقُضِ وعدَم الاتِّفاقِ بينَ قضِيتَيْنِ، كَقَوْلِنَا: الشَّيْءُ اللهُ مُوجُودٌ وغَيْرُ مَوْجُودٍ فِي الوقتِ نَفْسِهِ، مِثالُهُ ذلِك الشَّخصُ الذِي يَرْعُمُ أَنْ لَمْ يَسبِقْ لَهُ أَنْ قَتَل كَائنًا عَدْدٍ هَائلٍ مِنَ الميكُرُوباتِ حَيَّا، وَالذِي يُبِينُ لَه أَنَّهُ بِمِعَالَجَةِ جُرٍ مُتَقَيِّحٍ سَوْفَ يَضْطُرُّ إِلَى قَتْلِ عَدْدٍ هَائلٍ مِنَ الميكُرُوباتِ بِعَتِيارِهَا كِائِناتٍ حَيَّةٍ "2، وهذَا يُوافِقُ مَا أَرَادَهُ العُمرِيُّ، فالعُمرِيُّ يُرِيدُ أَنْ يَقولُ بِأَنَّ رَشيدْ يَحِيَادِي الْعَتِيارِهَا كِائِناتٍ حَيَّةٍ "3، وهذَا يُوافِقُ مَا أَرَادَهُ العُمرِيُّ، فالعُمرِيُّ يُرِيدُ أَنْ يَقولَ بِأَنَّ رَشيدْ يَحِيَادِهِ البَتِبَالُغُ، وَالنَّبَالُغُ يَعِنِي مُحَاوِلَةَ الوُصُولِ إِلَى البَلاغَةِ، ثُمَّ يقولُ – أي يَحَيَوي – بِأَنِ

أمقران شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، ص: 225.

<sup>192 :</sup> ص : المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص : 192 .

يَقُولُ رَشِيدٌ يَحْيَاوِي: لقد بَدأَتْ رِحْلةُ اللِّقاءِ مَعَ الكِتابِ عِندَ مُحَّد العُمرِي -كمَا ذكرَ- مِنَ العُنُوانِ" التَّبَالغ والتبالغية "1 .

يَستعمِلُ رشيدٌ يَمْيَاوِي فِي هَذَا الغُنصُرِ مَا يُعرفُ عِندَنَا فِي الْبَلاعَةِ العَربيَّةِ بِالكِنايةِ وَالتَّعرِيضِ، فَهُوَ لَا يُريدُ أَنْ يَقُولَ بِأَنَّ عُنُوانَ كِتَابِهِ هُوَ التَّبَالُغُ وَالثَّبَالُغِيَّةُ، وهذَا يَكفِي؛ إِنمَا يُريدُ مَا وَراءَ هذا الكَلام، يُريدُ القولَبِأَنَّ الغُمريُ لِمَّ يَقرأُ الغُنوانَ جَيِّدًا، وتَسرَّعَ فِي إِلْقَاءِ الحُكمِ عَلَيهِ، وهَذَا النَّمطُ الذِي الكَلام، يُريدُ القولَبِأَنَّ الغُمريُ لِمَّ يَقرأُ الغُنوانَ جَيِّدًا، وتَسرَّعَ فِي إِلْقَاءِ الحُكمِ عَليهِ، وهَذَا النَّمطُ الذِي البَّبَعَةُ رَشيدٌ يُقابِلُ مَا يُعرفُ به " تَأْسِيسُ الوَاقِعِ بِوَاسِطَةِ الاسْتِعَارَةِ أَسُلُوبِيَّةٍ لِتجْمِيلِ الكَلامِ – الحِجاجِ عِندَ بِيرُلْمَانَ -" وَلَا يَنظرُ بِيرِلْمَانْ إِلَى الاسْتِعارَة بِأَنَّهَا مُحرَّد صُورَةٍ أُسلُوبِيَّةٍ لِتجْمِيلِ الكَلامِ – الحِجاجِ عِندَ بِيرُلْمَانَ -" وَلَا يَنظرُ بِيرِلْمَانْ إِلَى الاسْتِعارَة بِأَنَّهَا مُحرَّد صُورَةٍ أُسلُوبِيَّةٍ لِتجْمِيلِ الكَلامِ – الحِجاجِ عِندَ بِيرُلْمَانَ -" وَلَا يَنظرُ بِيرِلْمَانْ إِلَى الاسْتِعارَة بِأَنَّهَا مُحجَّةً تُؤدِّي وَظيفَةً إِقْنَاعِيقَةً، هَذهِ الاسْتعارَة مُنْ مَنْهُ وَطيفَةً إِنْ المَعْنَعَاقِ فِيهِ السَّعَمَلُ وَيُ التَّعْرِيضِ عِللَّهُ الكَثَافَةِ فِيهِ العَنصرِينِ هُوَ المؤصُّوعُ، وَأَتِهُمَا الحَامِلُ (...) ولِتَقْرِيبِ هذَا المعنى مُثَلُ مِمَا يَلِي: الشَيخُوحَةُ لِلحياةِ وَلَا كَنَا العَنْ مُنْولِ عَلَاكِ شَخْوضِ عِللَاكِ شَخْصٍ مَا، أَوْ المَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْعَنصرِينِ هُو المُؤصُّوعُ، وَأَتِهُ إِنْ مَالُ تَعرِيضَ عِللَاكِ شَخْصِ مَا، أَوْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلِي عَلَى التَّعرِيضِ عِلاكِ شَخْصٍ مَا، أَوْ وَالِ الأَوانِ، فَنُدَوِيهِ مَنْ مَنْصِيهِ، أَوْ حَسَارَتِهِ لِنَقْرُوتِهِ، وهُو فِي حَالٍ لَا يَتَوقَعُ أُمرًا كَهذَا أَبَدًا وَلَى اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَاللَّهُ الْسُلُولِ الْمَعَى التَّعرِيضِ المَالَى السَلَعَةُ الْمَالِ الْمَعْلِي التَعرِيضِ عِللَهُ اللَّهُ المَالَعُ اللَّهُ الْمَالَعُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ المُعْلَى اللَّعَلَى اللَّعَلِي اللَّهُ وَلَا الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُلْعَلِي اللَّعَلَى اللَّعَلَقَ الْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

- رَدُّ الْعُمَرِيِّ: البِدَايَةُ مِنَ الْعُنوَانِ وَالْمَرَاجِعِ وَالْفَهَارِسِ، ثُمَّ الْمُقَدِّمَاتِ؛ أَمَّر بَدِيهِيُّ، بَل ذَكِيُّ، فَلَا تَعْلِيقَ"<sup>3</sup>.

أخبًد العمري، المحاضرة والمناظرة، ص: 193. نقلا عن: رشيد يحياوي، التبالغ والتبالغية.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أمقران شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، ص: 232.

أيًد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 193.

جَاء تَعقِيبُ العُمريِّ فِي كَوْنِهِ يرَى أَنَّ الوُقوفَ عِندَ العُنوانِ أَمرٌ مُهمٌّ حِدًّا، حَتَّى لَا يُصبحَ القَارِئُ مُجرَّدًا مِنْ ذَاتِهِ يَسيرُ وِفقَ الرُّؤيَةِ التي رَسَمَهَا لَهُ المؤلِّفُ .

وَقَدْ عَبَّرَ العُمرِيُّ علَى هَذَا التَّوجُّهِ بِمِصْطَلَحِ" الحِيدَةِ" الذِي يُقَابِلُهُمُصطَلَحُ" رَجُلُ القَشِّ"، "

The فَالحِيدَةُ مُصطَلَحٌ لَا يُمَاثِلُهُ فِي الأَهْمِيَّةِ إِلَّا صِناعَةُ رَجُلِ القَشِّ، وهُوَ مَشْهُورٌ عَالَمِيًّا بِاسمِ

1"strawman.

وَيُشيرُ العُمرِيُّ بِمُصطَلَحِ" الحِيدَةِ" إِلَى القَارِئِ الحَاذِقِ الذِي يَقِفُ عِندَ العَتَبَاتِ الْأُولَى لِلنَّصِ أَوِ الكِتابِ بِدايَةً مِنْ عُنوانِهِ، أَمَّا مُصطلَحُ " رَجُلِ القَشِّ "، فَهُوَ يَعنِي عِندَهُ النَّوْعَ الآخَرَ مِنَ القُرَّاءِ المُستَهْلِكُونَ لِلنَّصوصِ دُونَمَا تَمْحِيصٍ كَافٍ .

وَيُمكِنُ القَولُ بِأَنَّ العُمرِيَّ فِي هَذَا النَّصِ قَدْ وَظَّفَ الحُجَّةَ نَفسَهَا التِي وَظَّفَهَا رَشيدْ يَحيَاوِي، فَهُو أَيْضًا عَمَدَ إِلَى التَّعرِيضِ، وهَذَا مَا يُفْهَمُ مِنْ قَوْلِهِ: الحِيدَةُ، وَرَجُلُ القَشِّ.

يَقُولُ رَشِيدٌ يَحْيَاوِي: فانْطِلاقًا مِنْ هذَا العُنْوانِ بَدَأً أَفُقُ تَوَقُّعِهِ فِي الانْبِنَاءِ وَأَتَى عَلَى مَرَاحِلَ ثَلاثٍ؛ المُرْحَلةُ الأُولَى تَوَقَّعَ أَنَّ كَلِمَتِي العُنوانِ الرَّئيسْ[ تَبَالُغٌ وَتَبَالُغِيَّةً] وبِمَا أَهَّما تَشْتركانِ مَعَ كلمَةِ بَلاغَةٍ فِي المُرْحَلةُ الأُولَى تَوَقَّعَ أَنَّ كَلِمَتِي العُنوانِ الرَّئيسْ[ تَبَالُغٌ وَتَبَالُغِيَّةً] وبِمَا أَهَّما تَشْتركانِ مَعَ كلمَةِ بَلاغَةٍ فِي المُرْحَلةُ الثَّانيةُ أَنَّ صِيغَةً" تَفَاعُل " تُحَدِّدُ وجهة الجِذرِ المعجمِيِّ ب ل غ، فالكِتابُ فِي البَلاغةِ إِذَنْ، والمرحَلةُ الثَّانيةُ أَنَّ صِيغَةً" تَفَاعُل " تُحَدِّدُ وجهة الكِتابِ فِي الجَوارِي "2.

اِعتمدَ رَشيدْ يَحيَاوِي فِي هَذا النَّصِ عَلَى مَا يُعرَفُ عندَ بِيرِلْمَانْ بِالاتِّصالِ التَّتَابُعِيِّ de coescistence " وَهذا النَّوْعُ مِنَ الحُجِ يعتَمِدُ علَى عَلَاقةِ الاتِّصالِ السَّبَيِي مِنْ طَرِيقَيْنِ، إِمَّا الرَّبِطُ بِينَ السَّببِي، أَوِ الحَدَثِ، أوِ المقدِّمةِ ومَا نَتَجَ عنهَا مِنْ نَتَائِجَ، وَإِمَّا عَكْسِيًّا، فَتَنْطَلِقُ مِنَ النَّبطُ بِينَ السَّببِ، أو الحَدَثِ، أو المقدِّمةِ ومَا نَتَجَ عنهَا مِنْ نَتَائِجَ، وَإِمَّا عَكْسِيًّا، فَتَنْطَلِقُ مِنَ النَّبائِجِ لِتَصِلَ إِلَى أَسْبَاهِمَا (...) مِثْلَ قَوْلِمِمْ: تَكَاسَلَ فَرَسَب، أَوْ رُسَبَ لِأَنَّهُ تَكَاسَل، أَوْ هُوَ النَّائِجِ لِتَصِلَ إِلَى أَسْبَاهِمَا (...) مِثْلَ قَوْلِمِمْ: تَكَاسَلَ فَرَسَب، أَوْ رُسَب لِأَنَّهُ تَكَاسَل، أَوْ هُوَ

أنحًا العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 193.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحَّد العمري، المحاضرة والمناظرة، ص: 193، نقلا عن: رشيد يحياوي، التبالغ والتبالغية.

يَتَكَاسَلُ فَسَيَرْسَبُ"، وهوَ بِالضَّبطِ مَا قَامَ بِهِ رشيدْ يَحياوِي فِي نَصِّهِ هَذَا، فَقَدِ اِنْتَقَلَ مِنْ الجِذرِ بَ كَاسَلُ فَسَيَرْسَبُ"، وهوَ بِالضَّبطِ مَا قَامَ بِهِ رشيدْ يَحياوِي فِي نَصِهِ كَتابُهُ التَّبَالُغُ وَالتَّبَالُغِيَّةُ، كِتَابًا بَ لَ غ، وَقَامَ بِتَصرِيفهِ عَلَى صِيغَة تَفَاعَلَ، أَيْ تَبَالَغَ، ومنهُ يُصبِحُ كِتابُهُ التَّبَالُغُ وَالتَّبَالُغِيَّةُ، كِتَابًا بَلاغيًّا .

- رَدُّ العُمَرِيِّ: مَا تَوقَّعهُ العُمرِيُّ أَنَّ هَذَا الفَصلَ هُو مَا سَيَحتفِظُ بِهِ الباحِثُ فِي هَذهِ المَرَافَعَةِ المُعَرِيِّ: مَا تَوقَّعهُ العُمرِيُّ: وشَرْطه " الطَوَّلَةِ، إِذْ سَيَعْتَبِرُ الفُصولَ الأُخرَى مُقَدِّمَّاتٍ وَمُمَهِّدَاتٍ، فهِي مُخِلَّةٌ بِ " مَبْدَأَ " التَّبَالُغ "، وشَرْطه " أَيْ المُقَامِيَّة "حَسبَ تَعريفِهِ" 2 .

اعتمد العُمريُ فِي الرَّدِ علَى يَحياوِي حُجَّةً أُخرَى وَهِيَ" الحُجَّةُ النَّائِجِ التِي تُقَيِّمُ فِعْلًا أَوْ pragmatique والتِي يُعَرِّفُهَا بِيرْلَمَانْ بِقولهِ: أُسَمِّي حُجةً نفعيَّةً، حجَّة النَّائِجِ التِي تُقيِّمُ فِعْلًا أَوْ حَدَثًا أَوْ قَاعِدَةً، أَوْ أَيَّ شَيءٍ آحَرَ، تَبَعًا لِنَتَائِجِهِ الإِيجَابِيَّةِ أَوِ السِّلبِيَّةِ، مِثل قَوْلنَا: هَذِهِ السِّياسَةُ جَيِّدَةٌ لِأَنَّ نَتَائِجَهَا جَيِّدَةٌ"، وهذَا يُوافِقُ مَا جاءَ فِي رَدِّ العُمرِيِّ فَهُوَ أَيْضًا قَدْ قَامَ بِالنظرِ إِلَى النَّتائِجِ جَيِّدَةٌ لِأَنَّ نَتَائِجَهَا جَيِّدَةٌ"، وهذَا يُوافِقُ مَا جاءَ فِي رَدِّ العُمرِيِّ فَهُو أَيْضًا قَدْ قَامَ بِالنظرِ إِلَى النَّتائِجِ مُمْاشَرَةً لَا إِلَى الحَدثِ الجَارِي، ذَلكَ أَنَّهُ لَمْ يَنْفِ العَلاقةَ بَينَ التَّبَالُغِ والجِذْرِ ب ل غ، بلْ رَأَى بِأَنَّ النَّيَائِي فالكِتابُ لَيْسَ بَلَاغِيًّا .

يَقُولُ رَشِيدٌ يَحْيَاوِي: وَالمُرْحلةُ التَّالَثَةُ هِي دُحُول التَّبالُغ فِي البَلاغةِ، فَليسَ هُناكَ مَنْ سَيَسْمَعُ صِيغةَ تَبَالُغِ، وتَبَالُغِيَّةِ، دُون أَنْ يَعتقِدَ أَنَّ الأَمْرَ يَتَعَلَّقُ بَمبحثٍ يَنضَوِي تحت البَلاغَةِ، لأنَّهَا هِيَ العِلمُ النَّاهِضُ الجَذَّابُ، ولابُدَّ لِعِلْمٍ نَاهِضٍ جَذَّابٍ أَنْ يَجَدَبَ إِليهِ كُلَّ بحثٍ جَديدٍ، بِحيثُ لَا يَنهضُ إِلَّا بِنُهُوضِ البَلاغةِ، وَلابُدَّ لِعِلْمٍ نَاهِضٍ جَذَّابٍ أَنْ يَجَدَبَ إِليهِ كُلَّ بحثٍ جَديدٍ، بِحيثُ لَا يَنهضُ إِلَّا بِنُهُوضِ البَلاغةِ، وَتعَزَّزَ أَفْقُهُ تَوقُعِهِ عَلى دُحُولِ مَباحِثِ الكِتابِ فِي البَلاغَةِ، وَتعَزَّزَ أَفْقُهُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أمقران شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، ص: 228.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحِدً العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 193.

<sup>. 228 :</sup> ص : شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، ص  $^{3}$ 

بِاسمِ المؤلِّفِ لَأَنَّهُ مَعروفٌ فِي الجَالِ البَلاغِيِّ والشِّعرِيِّ، وحُصولُ الكِتابِ عَلَى جَائِزةِ المغْرِبِ لسنة 2015م، فَضْلًا عَنْ نَفضَةِ البَحثِ البِلاغِيِّ فِي المغرِبِ"<sup>1</sup>.

السَّابِقِ، أَلَا وَهِيَ الاَتِصالُ التَّابُعِي Ailaison de coescistence وأمَّا الحُجَّةُ النَّانِية فَهِي السَّابِقِ، أَلَا وَهِيَ الاَتِصالُ التّنابُعي argument d'autorité، وأمَّا الحُجَّةُ النَّانِية فَهِي الْحُجَّةُ النَّانِية فَهِي الْحُجَّةُ النَّالِي يَستخدِمُ فِيها الْحُجَّةُ التِي يَستخدِمُ فِيها المُحَاجِجُ هَيبَةَ شَخصٍ أَوْ مجموعَةَ أَشْحَاصٍ لِدَفْعِ المحَاطَبِ إِلى تَبَيِّى دَعْوَى مَا "2، فالحُجَّةُ الأُولى المُحَاجِجُ هَيبَةَ شَخصٍ أَوْ مجموعَة أَشْحَاصٍ لِدَفْعِ المحَاطَبِ إِلى تَبَيِّى دَعْوَى مَا "2، فالحُجَّةُ الأُولى تَظَهَرُ مِنْ خِلالِ حَدِيثِ يَعِياوِي عَنْ عَلاقَةِ التَّبالُغِ بِالبلاغَةِ، وَأَنَّ البَلاغَة اليَومَ قَدْ أَصْحَتْ عِلْمًا جَديدًا، وَبِالتَّالِي فَلا بُدَّ لِلْعِلْمِ الجَديدِ مِنْ مُسَمَّيَاتٍ جَديدَةٍ، وأمَّا الحُجَّةُ الثَّانيَةُ فَتَظْهَرُ مِنْ خِلالِ جَديدًا، وَبِالتَّالِي فَلا بُدَّ لِلْعِلْمِ الجَديدِ مِنْ مُسَمَّيَاتٍ جَديدَةٍ، وأمَّا الحُجَّةُ الثَّانيَةُ فَتَظْهَرُ مِنْ خِلالِ عَديدًا، وَبِالتَّالِي فَلا بُدَّ لِلْعِلْمِ الجَديدِ مِنْ مُسَمَّيَاتٍ جَديدَةٍ، وأمَّا الحُجَّةُ الثَّانيَةُ فَتَظْهَرُ مِنْ خِلالِ عَلَيْ وَالتَّبَالُغِ والتَّبَالُغِيَّة، قَدْ نالَ جَائِزةَ المغرِبِ لِلكِتابِ، أَيْ أَنَّ هُناكَ سُلْطَةً عُلْيَا وَافَقَتْ عَلِيهِ وَهِيَ أَعلَى مِنَ العُمَرِيِّ .

- رَدُّ الْعُمَرِيِّ: قَولُهُ: " لِأَنَّهَا هِيَ العِلمُ النَّاهِضُ الجَذَّابُ" اِنْزِلاقٌ مِنْ العِلَّةِ الفَاعِلَةِ، وهِي الاشتِرَاكُ فِي اللَّشتِرَاكُ فِي اللَّهُ وَنَّ اللَّهُ وَنَّ النَّهُ وَنَّ النَّهُ وَنَّ النَّهُ وَنَّ النَّهُ وَنَّ اللَّهُ وَنَّ الْعَلَّةِ المُرَجَّحَةِ المسَاعِدَةِ، وهِي النَّهُ وَنُ النَّهُ وَنُ اللَّهُ عَالَطِيُّ مُتَعَمَّدٌ، لِأَنَّ المُخرِجَ مَعْوِفِيًّا هِ وَ الاَشْتِرَاكُ فِي اللّهُ ظِرْ بِ لَ غَ )، وهذه القَضيَّةُ الاَبْسْتِمُ ولُوجِيَّةُ لَمْ يَتَطَرَّقُ إليها رَدُّ الْأُستاذِ، لِأَنَّهَا زَلَّةٌ عِلْمِيَّةٌ لِا مُسَوِّغَ لَمَا "3.

وقولُهُ: " وَلَا بُدَّ لِعلمٍ نَاهضٍ ... " هَذهِ الجُملةُ مُخْتَلفَةٌ مِنْ جِهَتَيْنِ:

أ- تَرْكِيبِيًّا وَحِجَاجِيًّا، فَالصَّوَابُ أَنْ يُقَالَ: لَا يَنهَضُ إِلَّا بِنُهُوضِهِ، أَيْ بِنُهُوضِ ذَلِكَ العِلْمِ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 194 . نقلا عن : رشيد يحياوي، التبالغ والتبالغية .

<sup>. 229 :</sup> ص $^{2}$  أمقران شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، ص $^{2}$ 

أخبًد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 195.

ب- وَمَعْرِفِيًّا لِأَنَّ الصَّوابَ هُو أَنَّ العلومَ النَاهِضةَ (الشَّابة) تُحاوِل أَنْ تُقلِّدَ العُلومَ النَّاجِحةَ المَهَيْمِنَة،
 وتَستَعِيرَ مَناهِجَهَا، وتَتسَمَّى بِأَسْمَائِهَا 1.

وقولُه: " هَذَا اِسْتِقْرَارَ أُفُقِ تَوَقُّعِهِ ... " هَذَا صَحِيحٌ، والوُقوفُ عِند هَذَا الانطِبَاعِ، وعدَمُ اختِبَارِهِ، هُوَ سَبَبُ حَطَّأَ مَنْ لَمْ يَدْخُلُوا إِلَى الكِتَابِ لِلتَّأَكُّدِ مِنْ مُحْتُواه، وَمُقَارَنَةِ مُنْجَزِهِ بِدَعْوَاهُ، مِنَ الْحَتِبَارِهِ، هُوَ سَبَبُ حَطَّأً مَنْ لَمْ يَدْخُلُوا إِلَى الكِتابِ لِلتَّأَكُّدِ مِنْ مُحْتُواه، وَمُقَارَنَةِ مُنْجَزِهِ بِدَعْوَاهُ، مِنَ الْحَرَمِ سُوء الظَّنِ 2.

قَالَ: " وَحُصُولُ الكِتَابِ عَلَى جَائِزَةِ المغْرِبِ لِسنة 2015م "، هَذَا حَدثٌ مُهِمٌّ، لَابُدَّ لِلمُحْتَصِ مِنْ مَعرِفةِ حَيْثِيَّاتِهِ، والتَّنْوِيهِ بِهِ إِنْ كَانَ يَستَحِقُّ التَّنوِية، صَدِّق أَوْ لاَ تُصَدِّقْ، فقدِ اِتَّصَلَ لِلمُحْتَصِ مِنْ مَعرِفةِ حَيْثِيَّاتِهِ، والتَّنْوِيهِ بِهِ إِنْ كَانَ يَستَحِقُّ التَّنوِية، صَدِّق أَوْ لاَ تُصَدِّقْ، فقدِ اِتَّصَلَ بِي أَكْثَرُ مِنْ خَمسةِ بَلاغِيِّينَ مَرْمُوقِينَ، اِثْنَانِ مِنهُمْ مِنْ حَارِجِ المغْرِب، يَسألُونَ عَنْ قِيمةِ الكِتاب، وعَنِ إِمْكَانِيَّةِ الحُصولِ عليهِ مَهْمَا كَلَّفَتْ عَمَلِيَّةُ الإِرْسَالِ، وَلاَيِّي لَمَ أَكُنْ مُتَفَرِّغًا وعَنِ الدَّارِ النَّاشِرة، وعَنْ إِمْكَانِيَّةِ الحُصولِ عليهِ مَهْمَا كَلَّفَتْ عَمَلِيَّةُ الإِرْسَالِ، وَلاَيِّي لَمَ أَكُنْ مُتَفَرِّغًا فقدْ حَاولتُ أَنْ أَستَعينَ بِأَحدِ الرُّمَلاءِ المحتَصِّينَ فِي البَلاغةِ، فَلا شَكَّ عِندي أَنَّ بَعضَهُمْ شَارِكَ فِي فقد حَاولتُ أَنْ أَستَعينَ بِأَحدِ الرُّمَلاءِ المحتَصِّينَ فِي البَلاغةِ، فَلا شَكَ عِندي أَنَّ بَعضَهُمْ شَارِكَ فِي فَحصِ فَحْدِهِ وَخُكِيمِهِ، فَجَاءَ الجَوَابُ مُخْيَبًا، لَم يُشارِكُ أَيُّ مُختصٍ فِي البَلاغةِ مِمَّىٰ لِي بِهِم اتِصَالُ فِي فَحصِهِ وَخُكِيمِهِ، فَجَاءَ الجَوَابُ مُخْيَبًا، لَم يُشارِكُ أَيُّ مُختصٍ فِي البَلاغةِ مِمَّىٰ لِي بِهِم اتِصَالُ فِي فَحصِهِ الْكِتابِ، فَكَانَ لَابُدُ مِنْ ثَكَمُّلِ مَسؤولِيَّةِ فَحْصِهِ قَبْلِ إِبْداءِ رَأَيِي فِيه، لَقَدْ أَصْبَحْتُ فَرْضَ عَيْنٍ ٤٠

قَالَ: " فَضْلًا عَنْ نَهْضَةِ البَحْثِ البَلَاغِيّ فِي المغْرِبِ"، هَذا وَاقِعٌ مَعُووْثٌ وَمُنَوَّهٌ بهِ فِي العَالَمِ العَرِي، المشْكِلُ هُوَ اِسْتِمْرَارُ مُدرِّسِي البَلاغَةِ فِي مَدارِسِنَا وَجَامِعَاتِنَا، حَاصَّةً فِي شُعَبِ الدِّراسَاتِ العَرِيّ، المشْكِلُ هُوَ اِسْتِمْرَارُ مُدرِّسِي البَلاغَةِ فِي مَدارِسِنَا وَجَامِعَاتِنَا، حَاصَّةً فِي شُعَبِ الدِّراسَاتِ الإسْلامِيَّةِ وكثيرٍ مِنْ شُعَبِ اللَّغةِ العَربيَّةِ، فِي اِجْتِرَارِ المفاهِيمِ العَقِيمَةِ التِي صَاعْتُهَا عُصورُ الانجطاطِ، وهَوُلاءِ يُصابُونْ بِالشَّلَلِ عِندمَا يُصادِفُونَ كِتَابًا شِعَارِيًّا مُلْتَبِسًا، مِثلَ" التَّبَالُغِ "، يَعطِفُ البلاغَةَ علَى فَهُ اطِلَلاعُ عَليْهَا 4.

أخبًاد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 195.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 195

<sup>3</sup> نفسه، ص: 196

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> نفسه، ص : 196 .

وَباعتِبارِ أَنَّ يَحِياوِي قَدْ عَمِدَ إِلَى تَوظِيفِ حُجَّتَيْنِ، فَإِنَّهُ مِنَ المنطِقِيِّ أَنْ يَحَتوِي رَدُّ العُمرِيعُلى حُجَّتَيْنِ أَو أَكثرَ، عَلَى أَنهُ يَنبغِي التَّنوِيهُ بِأِننَا لَمَ نَجَدْ لِلرُّدُودِ التَّلاثَةِ الأُولَى التِي أَوْرَدَهَا العُمرِيُّ مَا يُناسِبُهَا عِندَ بِيرِلْمَانْ، وَذلِكَ لِأَنَّهَا رُدودٌ إعْتَمَدَتْ عَلَى الحُجَجِ نَفْسِهَا التِي وَظَّفَهَا رَشيدْ يَحَياوِي ثُمُ يُناسِبُهَا عِندَ بِيرِلْمَانْ، وَذلِكَ لِأَنَّهَا رُدودٌ إعْتَمَدَتْ عَلَى الحُجَجِ نَفْسِهَا التِي وَظَّفَهَا رَشيدْ يَحَياوِي ثُمُ قَامَتْ بِتَفْنِيدِهَا، وَهذَا الأُسلُوبُ لَا يَكُونُ فِي المناظَرَاتِ، وَلَعَلَّ اِهْتِمامَ بِيرِلْمَانْ لَمَ يَكُنْ مُنْصَبًّا عَلَى المُناظَرَاتِ، وَلَعَلَّ الْهِتِمامَ بِيرِلْمَانْ لَمَ يَكُنْ مُنْصَبًّا عَلَى المُناظَرَاتِ، بَل كَانَ مُتَعَلِقًا بِالحُجِجِ التِي تَأْتِي مِنْ طَرفٍ وَاحِدٍ حَطِيبًا كَانَ، أَوْ شَاعِرًا، أَوْ قَاصًّا، المُناظَرَاتِ، بَل كَانَ مُتَعَلِقًا بِالحُجِجِ التِي تَأْتِي مِنْ طَرفٍ وَاحِدٍ حَطِيبًا كَانَ، أَوْ شَاعِرًا، أَوْ قَاصًّا، وَأَمَّا فِي المَناظَرَاتِ فَتَكُونُ الحُجِجُ مُتَبَادَلَةً بَينَ طَرَفَيْنِ .

وَأُمّّا عَنِ الرَدَّيْنِ التَّالِيَيْنِ اللَّذَيْنِ تَطَرَّقَ فِيهِمَا العُمرِيُّ إِلَى مَسْأَلَةِ نَيْلِ الكِتابِ جَائِزَةَ المُعْرِبِ، وَمَسْأَلَةِ مَصْفَةِ البَحثِ البَلَاغِيِّ فِي هذَا البَلدِ، فَإِنَّهُمَا يُوَافِقَانِ مَا يُعرَفُ عِندَ بِيرِلمَانْ بِحُجَّةِ إِدْمَاجِ الجُوْءِ فِي الكُلِّ، " وهذَا النَّوْعُ مِنَ الحُجِ يَتَأَسَّسُ عَلَى مَبْدَئٍ رِيَاضِيٍّ هُوَ أَنَّ مَا يَسَحِبُ عَلَى الجُوْءِ فِي الكُلِّ، " وهذَا النَّوْعُ مِنَ الحُجِ يَتَأَسَّسُ عَلَى مَبْدَئٍ رِيَاضِيَّ مُو أَنَّ مَا يَسَحِبُ عَلَى الجُوْءِ فِي الكُلِّ، وَبِالتَّالِي فَهِي عَلاقةٌ رِيَاضِيَّةٌ تَستنِدُ إِليهَا الحُجَّةُ فِي إِثْبَاكِمَا الكُلِّ يَنْسَمِبُ عَلَى الجُوْءِ مِنْ هذا الكُلِّ، وَبِالتَّالِي فَهِي عَلاقةٌ رِيَاضِيَّةٌ تَستنِدُ إليهَا الحُجَّةُ فِي إِثْبَاكِمَا الكُلِّ يَنْسَمِبُ عَلَى الجُوءِ مِنْ هذا الكُلِّ، وَبِالتَّالِي فَهِي عَلاقةٌ رِيَاضِيَّةٌ تَستنِدُ إليهَا الحُجَّةُ فِي إِثْبَاكِمَا الكُلِّ يَنْسَمِبُ عَلَى الجُوءِ مِنْ هذا الكُلِّ يَشَمَلُ الجُوءَ وَيَتَضَمَّنَهُ، وأَنَّ الجُوءَ مَهْمَا كَانَ حَجْمُهُ فَهُو دَاخِلُّ فِي الكُلِّ، مِنْ وِجهةِ نَظْرٍ كَمِيَّةٍ، وَكَمِثَالٍ عَلَى ذَلِكَ: مَا أَسْكَرَ كَثِيرُهُ فَقَلِيلُهُ حَرَامٌ" أَن وَلِعالَ العُمرِيَّ أَرادَ الكُلِّ، مِنْ وِجهةِ نَظْرٍ كَمِيَّةٍ، وَكَمِثَالٍ على ذَلِكَ: مَا أَسْكَرَ كَثِيرُهُ فَقَلِيلُهُ حَرَامٌ" أَن وَلعلَّ العُمرِيَّ أَن يَقُولَ: إِذَا كَانَ حَالُ الأُمَّةِ فِي جَامِعاتِهَا وَمَعَاهِدِهَا، لَا يَرالُ مُتَقَوْقِعًا فِي زَاوِيةِ التَقعِيدِ، فَمَا فَائِدَتُنَا مِنْ كِتَابِكُهذَا، حَتَّى وَإِنْ نَال جَائِزَة المُغْرِبِ لِلْكِتَابِ ؟، ثُمُّ مَا فَائِدَتُنَا مِنْ تَطُولُ البَحْرِ البَعْرِ إِذَا كَانَ حَلَى التَّطُورُ عَلَى أَرْضِ الوَاقِع ؟.

يَقُولُ رَشِيدٌ يَحَيَاوِي: وَلَمْ يعدل العُنوانُ الفُرعيُّ لِلكِتابِ" خَوْ نَظَرِيَّةٍ تَوَاصُلِيَّةٍ فِي التُّرَاثِ"مِنْ أُفُقِ تَوقُّعِ الطُّستاذِ، بِأَنْ يُوجِّهَهُ لِإِدْرَاجِ التَّبالُغِ والتَّبالُغيَّةِ ضِمنَ مَشْرُوعٍ تَواصُلِيِّ فِي التُّراثِ، بَلْ قَادَهُ لِتَوَقُّعٍ قَائِمٍ الأُستاذِ، بِأَنْ يُوجِّهَهُ لِإِدْرَاجِ التَّبالُغِ والتَّبالُغيَّةِ ضِمنَ مَشْرُوعٍ تَواصُلِيِّ فِي التُّراثِ، بَلْ قَادَهُ لِتَوَقُّعٍ قَائِمٍ على إِنْتَظَارُ البَلاغَةِ وَإِنْتِظَارُ التَّوَاصُلِ<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> أمقران شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، ص: 226، 227.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحَّد العمري، المحاضرةوالمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص : 197 . نقلا عن : رشيد يحياوي، التبالغ والتبالغية .

أرادَ يحيَاوِي أَنْ يَلْفِتَ اِنْتِبْاهَ القُوَّاءَ إِلَى أَمْرَيْنِ، أَوَّلْهُمَا أَنَّ عُنوانُ كِتابِهِ لَا يَتوقَفُ عِندَ النَّبالُغِ وَالتَّبالُغِيَّةِ فَقطْ، بَلْ إِنَّهُ مَتْبُوعٌ بِعُنْوَانٍ فَرعِيٍّ هُوَ: " خَو نَظَرِيَّةٍ تَواصُليَّةٍ فِي التُّراثِ "، وبِالتَّالِي فَإِذَا كَانَ العُنوانُ الأَصليُ لَا يَفِي بِالعرضِ المطلُوبِ، فَإِنَّ الفَرعِيَّ يَفِي بِهِ، وأَمَّا الأَمْرُ الآحَرُ فَإِنَّ فَحواهُ أَنَّهُ العُنوانُ الأَصليُ لَا يَفِي بِالعرضِ المطلُوبِ، فَإِنَّ الفَرعِيَّ حتى يَعْكُمَ علَى أَنَّ الكِتَابَ لَيسَ بَلاغِيًّا ؟، وهذا النَّوعُ كيفَ لَم يَنْتَبِهِ العُمَريُ هُذَا العُنوانِ الفَرعِيِّ حتى يَعْكُمَ علَى أَنَّ الكِتَابَ لَيسَ بَلاغِيًّا ؟، وهذا النَّوعُ مِنَ الحُبجِ يُوافِقُ عِند بِيرلمانْ حُجَّةَ تَقسِيمِ الكُلِّ إِلَى أَجزاءٍ argument de division» " وَهذهِ الحُجَّةُ تَلجأُ إِلَى تَقسيمِ الكُلِّ بِاعتِبارِهِ أَفضَلَ، وأَهُمَّ، وأشْمَلَ، إلى أجزائِهِ المكوَّنَةِ، حيثُ يُوظِقُهَا الحُجَّةُ تَلجأُ إِلَى تَقسيمِ الكُلِّ بِاعتِبارِهِ أَفضَلَ، وأَهُمَّ، وأشْمَلَ، إلى أجزائِهِ المكوَّنَةِ، حيثُ يُوظِقُهَا الحُجَّةُ تَلجأُ إِلَى تَقسيمِ الكُلِّ بِاعتِبارِهِ أَفضَلَ، وأَهُمَّ، وأشْمَلَ، إلى أجزائِهِ المكوَّنَةِ، حيثُ يُوظِقُهَا الحُجَّةُ تَلجأُ إلى تقسيمِ الكُلِّ بِاعتِبارِهِ أَفضَلَ، وأَشْمَلَ، إلى أجزائِهِ المكوَّنَةِ، حيثُ يُوظِقُهَا المُتُحجَةُ كَيْ يَستَى لَهُ إِدراجُ تِلكَ الأَجزاءِ وَتَعمِيلِهَا الشُّحنَةَ الاقْتِنَاعِيَّةَ التِي كانتْ لَمَا مُجْتَمَعَةً، فَهِي المُعْروي، هُو أَنَّ صِحَّة العُنوانِ الفَرعِيِّ هُو جُزَةٌ، يَدلُّ بِالضَّرورَةِ علَى صِحَّةِ العُنوانِ الرَّئِيسِ، وهُو خُلُّ يُعلِي يَعلَى عِنَهِ الْعُنوانِ الوَّرِيْسِ، وهُو خُلُّ يَعلَى عَلَى صَحَّةِ العُنوانِ الفَرعِيِّ هُو جُزَةٌ، يَدلُّ بالضَّرورَةِ علَى صِحَّةِ العُنوانِ الرَّئِيسِ، وهُو خُلُّ

- رَدُّ الْعُمَرِيِّ: شَيعًا مِنَ الإِنصافِ، أَنارَ الله بَصِيرتَنَا وَبَصِيرتَكَ، بِالْعَكْسِ، بَلْ عَدِّلْهُ فِي اِتِّحَاهِ البُعدِ التَّدَاوُلِيِّ الْحِوارِيِّ مِنَ الْبَلَاغَةِ: الصَّوامِثُ ( ب ل غ ) تُحيلَ عَلَى الْبَلاغةِ وَبَّحُرُّ نَحَوَهَا، وَالصِّيغَةُ التَّدَاوُلِيِّ الْحِوارِيِّ مِنَ الْبَلاغةِ وَبَّحُرُ نَحَوها، وَالصِّيغَةُ التَّدَاوُلِيِّ اللَّمَانِيَّةُ ( تفاعلن - 0 - 0 ) ثُحِيلَ علَى التَّدَاوُلِ 0 .

وفي هَذا الرَدِّ يَحْتَجُّ العُمرِيُّ عَلَى عَدَمِ فَهْمِ يَحَيَاوِي لِدِلالَةِ العُنوَانِ الفَرعِيِّ الذِي وَظَّفَهُ، وقدْ شَرَحَ ذَلكَ بِكُوْنِ دِلالَةِ العُنوانِ الفَرْعِيِّ هِيَ تَعدِيلُ العُنوانِ الرَّئيسِ، وليسَ العَمَلُ علَى تَكمِيلِهِ، وَهُوَ مَا يُكوْنِ دِلالَةِ العُنوانِ الفَرْعِيِّ هِيَ تَعديلُ العُنوانِ الرَّئيسِ، وليسَ العَمَلُ علَى تَكمِيلِهِ، وَهُوَ مَا يُوفِقُ عندَ بِيرِلمَانْ مَا يُعرَفُ بِحجَّةِ الاجِّاهِ التَّنارُلِيَّةِ كَقُولِنَا: إِذَا تَنازَلْتَ هَذهِ المرَّةَ، وَجَبَ عَليكَ أَنْ التَّحذِيرِ مِنْ مَغَبَّةِ اِتِّبَاعِ سَياسَةِ المرَاحِلِ التَّنازُلِيَّةِ كَقُولِنَا: إِذَا تَنازَلْتَ هَذهِ المرَّةَ، وَجَبَ عَليكَ أَنْ تَتَنازَلَ أَكْثرَ فِي المرَّةِ القَادِمَةِ، وَالله أَعلَمُ أَيْنَ سَتَقِفُ بِك سِياسَةُ التَّنازُلاتِ هِذهِ ؟ "3، فَإِذَا كَانَ

<sup>1</sup> أمقران شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، ص: 227 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحِدً العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 197.

أمقران شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، ص: 228.

رَشيدْ يَحَياوِي قَدْ تَنازَلَ عَنْ كَوْنِ التَّبَالُغِ لَيْسَ مِنَ البَلاغَةِ بِاعتِبارِ أَنَّ هُناكَ عُنوانًا فَرعِيًّا سَيُعَوِّضُ هَذا الخَطَأ، فَإِنَّهُ سَيَتَنَازَلُ بَعدَ هَذا عَنْ أُمُورٍ أُخرَى وَأُخرَى، حَتَّى يَخرُجَ عَنْ نِطاقِ البَلاغَةِ كُلَّهَا.

يَقُولُ رَشِيدٌ يَحْيَاوِي: وَلِيَحْتَبِرَ الأُستاذُ تَوَقَّعَهُ، يَنتقِلُ إِلَى فَهْرَسِ المراجِعِ، هُنا تَبدَأُ الحَيْبَةُ الأُولَى لِأُفُقِ التَّوَاصُليَّةِ، وَالتَّدَاوُلِيَّةِ، وَالبَلاغِيَّةِ، وَهَذَا يُفيدُ أَنَّ الكِتَابَ التَّوَاصُليَّةِ، وَالتَّدَاوُلِيَّةِ، وَالبَلاغِيَّةِ، وَهَذَا يُفيدُ أَنَّ الكِتَابَ بَعيدٌ عَنْ أَيِّ إِنْتِمَاءٍ إِلَى أَيِّ نَظريَّةٍ تَواصُليَّةٍ، أَوْ تَداوُليَّةٍ مُباشِرَةٍ، أَوْ بِواسِطَةٍ، وَسَتَدفعُ هذهِ الخَيْبَةُ الأُستاذُ إِلَى البِدْءِ فِي تَقويِمِ الكِتابِ أَكَادِعِيًّا حتَّى قَبْلَ قِرَاءَتِهِ .

الخَيْبَةُ التَّانِيَةُ لِتَوَقُّعِهِ سَتحدُثُ عِند فَحْصِهِ لِفَهرَسِ المؤضُوعَاتِ، فَإِنَّهُ لَم " يَلْتَقِ" بِالبَلَاغَةِ سِوَى فِي الفَصْلِ الأَخِيرِ فِي حَدِيثٍ عَنِ المقامَاتِ، بَينمَا الفُصُولُ السَّابِقَةُ رَآهَا فِي عِلْمِ العَلامَاتِ وَلَمُ الفَصُولُ السَّابِقَةُ رَآهَا فِي عِلْمِ العَلامَاتِ والمقاصِدِ وَالدِّلاَلاتِ، وَفِي النَّحوِ وعِلْمِ الكَلامِ، وتَأْسِيسًا عَلَى هَذهِ الخَيْبَاتِ يَنْشَأُ أَفُقُ جَديدٌ والمقاصِدِ وَالدِّلاَلاتِ، وَفِي النَّحوِ وعِلْمِ الكَلامِ، وتَأْسِيسًا عَلَى هَذهِ الخَيْبَاتِ يَنْشَأُ أَفُقُ جَديدٌ عِنْدَهُ، يَتَعَلَّقُ الأَمْرُ بِتَنَاوُلِ مَوضُوعٍ آخَرَ غَيرِ الذِي أَوْحَى إلينَا بِه عَنْ عُنوانِ الكِتابِ1 .

دَعَا رَشِيدْ يَحِياوِي العُمَرِيَّ إِلَى النَّظَرِ فِي فَهرَسِ مَراجِعِ الكِتابِ، وَالذِي لَا يُوجَدُ فِيهِ - عَلَى حَدِّ قَوْلِهِ - مَراجِعُ لِلنَّظَرِيَّاتِ التَّواصُليَّةِ وَالتَّداولِيَّةِ والبَلاغيَّةِ، وكذلِكَ فِي فَهرسِ مَوضُوعَاتِ الكَتابِفَإِنَّهُ لَم " يَلْتَقِ" بِالبلاغةِ سِوَى فِي الفَصلِ الأَخِيرِ فِي حَديثٍ عَنِ المقامَاتِ، وهذا النَّوْعُ مِنَ الكِتابِفَإِنَّهُ لَم " يَلْتَقِ" بِالبلاغةِ سِوَى فِي الفَصلِ الأَخِيرِ فِي حَديثٍ عَنِ المقامَاتِ، وهذا النَّوْعُ مِنَ الحُجِ الذِي وَظَّفَهُ يحيَاوِي يُقابِلُ عِندُ بيرلمان مَا يُعرَفُ بالشَّاهِدِمِي النِّهنِ، وبِالتَّالِي يُقوِّي دَرَجَة بِالشَّاهِدِ مِنْ أَجلِ تَوضِيحِ القَاعِدةِ وَتَكْثِيفِ حُضورِ الأَفكارِ فِي الذِّهنِ، وبِالتَّالِي يُقوِّي دَرَجَة تَصديقِهَا لَدى المتلقِّي، فَهِيَ تَنطَلِقُ مِنْ قَضيَّةٍ عَامَّةٍ إِلَى حَالاتٍ تُوضِيحُها وَجُُكِلِيهَا "2، وَمعنَى هَذَا وَشِيدِيقِهَا لَدى المتلقِّي، فَهِيَ تَنطَلِقُ مِنْ قَضيَّةٍ عَامَّةٍ إِلَى حَالاتٍ تُوضِيحُها وَجُُكِلِيهَا "2، وَمعنَى هَذَا أَنَّ رَشيدْ يَعِياوِي اِسْتَدَلَّ بِمِجْمُوعَةٍ مِنَ الشَّوَاهِدِ، وَهِي فَهَارِسُ المراجِعِ والموضُوعَاتِ، لِيُبَيِّنَ صِحَّةً وَكُرْتِهِ وَبُطْلَانَ فِكْرَةِ وَبُطْلَانَ فِكْرَةِ وَبُطْلَانَ فِكْرَةِ وَبُطْلَانَ فِكْرَةِ وَبُطْلَانَ فِكُرَةً العُمَريَّ.

<sup>2</sup> أمقران شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، ص: 230.

أيحًا العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 197، 198. نقلا عن: رشيد يحياوي، التبالغ والتبالغية.

- رَدُّ الْعُمَرِيِّ: قَالَ: " تَقويمُ الكِتابِ أَكَادِيمِيًّا حَتَّى قَبَلَ قِراءَتِهِ"، سَيكُونُ هَذَا الاسْتِنْتَاجُ صَحيحًا عِندَ مَنْ يَعْتَقِدُ أَنَّ مَا جَاءَ فِي مَقالِي تَسجِيلٌ كِرُونُولُوجِيٌّ لِلِقَاءِ بِكتابِ التَّبالُغِ، كَحالِ مَنْ يَقُومُ بِرِحلَةٍ فِي الأَدْغَالِ مُلتَقِطًا المشَاهِدَ تِبَاعًا، وَكُلَّمَا حَرجَ مِنْ مِنطَقَةٍ فَقدَ طَرِيقَ العَوْدَةِ إِليهَا، هَذَا لَيسَ عَالَى اللَّهُ عَلَى مُلتَقِطًا المشَاهِدَ تِبَاعًا، وَكُلَّمَا حَرجَ مِنْ مِنطَقَةٍ فَقدَ طَرِيقَ العَوْدَةِ إِليهَا، هَذَا لَيسَ عَالَى البَحثِ العِلمِيِّ عَلَى كُلِّ حَالٍ، البَحثُ العِلمِيُّ يَرُدُّ آخِرَ الكَلامِ عَلَى أَوَّلِهِ، وَأُوَّلَهُ عَلَى آخِرِهِ، وَحَصِ المرجِعِيَّاتِ، إِجراءٌ أَكَادِيئٌ بِيدَاغُوجِيٌّ، مِنْ بَابِ هَذَهِ بَدِيهِيَّاتُ (...) عَمَليَّةُ الاسْتطلَاعِ، وفحصِ المرجِعيَّاتِ، إجراءٌ أَكادِيئٌ بِيدَاغُوجِيٌّ، مِنْ بَابِ عَلَيْ البَلاغَةِ وَالْوَقَائِعِ قَبْلَ إِصدارِ الحُكْمِ (...) لَا يُمُكِنُ الحَدِيثُ عَنِ البَحثِ العِلمِيِّ فِي البَلاغَةِ والتَّواصُلِ، فِي غِيَابِ المراجِعِ الحَدِيثَةِ المُخْتَصَّةِ".

صَحِيحٌ؛ البَلاغةُ تُوجَدُ جُزئيًّا، حَسبَ تَصوُّرِنَا لَهَا، فِي الفَصلِ الرَّابِعِ، ولِذلِكَ فَتَحْنَا الكِتابَ، وَلَا وَأَعْطَيْنَا الكَلِمَةَ لِلمؤلِّفِ لِيَقُولَ لَنا مَا هُوَ التَّبالُغُ مَقرُونًا بِالتَّوَاصُلِ ؟ ومَا عَلاقَتُهُمَا بِالبَلاغةِ ؟، وَلَا وَأَعْطَيْنَا الكَلِمَةَ لِلمؤلِّفِ لِيَقُولَ لَنا مَا هُوَ التَّبالُغُ مَقرُونًا بِالتَّوَاصُلِ ؟ ومَا عَلاقَتُهُمَا بِالبَلاغةِ ؟، وَلَا أَعْطَيْنَا الكَلِمَةَ لِلمؤلِّفِ لِيَقُولَ لَنا مَا هُوَ التَّبالُغُ مَقرُونًا بِالتَّوَاصُلِ ؟ ومَا عَلاقَتُهُمَا بِالبَلاغةِ ؟، وَلَا أَفْهَمُ أَيَّ فَائِدةٍ يَتَوجَّى المعْتَرِضُ مِنْ إِعادَةِ مَا قَالَهُ العَارِضُ فِي عِبارَةٍ وَاضِحةٍ مُحَكَمَةٍ ؟ كُلُّ مَا يَفْعَلُهُ الْأَسْتاذُ الآنَ هُو تَغْيِيرُ الصِّيَغِ وَالتَّرَاكِيبِ، التَّعَجُبُ مِمَّا لَا يُثِيرُ العَجَبَ2.

لقدْ رَدَّ العُمرِيُّ عَلَى دَعْوَةِ يَحِياوِي إِلَى تَقْوِيمِ الكِتابِ أَكَادِيميًّا، قَبْلَ قِرَاءَتِهِ، رَدَّ عَلَيهَا بِاعْتِبارِهِ أَنَّ مِثْلَ هَذَا الكَلامِ يَكُونُ صَحِيحًا لَوْ أَنَّ قِرَاءَةَ يَحَيَاوِي كَانتْ عَلَى طَرِيقَةِ بَعضِ المؤرِّخِينَ الذِينَ مِثْلَ هَذَا الكَلامِ يَكُونُ ونُولُوجْيَا الأَحْدَاثِ، أَيْ ذِكْرُ الأَحداثِ التَّارِيخيَّةِ مَع الرَّمْنِ الذِي وَقَعَتْ يَستَعْمِلُونَ مَا يُعرفُ بِكُرُونُولُوجْيَا الأَحْدَاثِ، أَيْ ذِكْرُ الأَحداثِ التَّارِيخيَّةِ مَع الرَّمْنِ الذِي وَقَعَتْ فِيهَا بِالتَّرْتِيبِ التَّصَاعُدِيِّ أَوِ التَّنَازُلِيِّ، وهذَا مَا لَمْ يَفْعَلْهُيحياوِي؛ ويُضيفُ العُمرِيُّإلى هَذهِ الحجَّةِ، فيهَا بِالتَّرْتِيبِ التَّصَاعُدِيِّ أَوِ التَّنَازُلِيِّ، وهذَا مَا لَمْ يَقْعِلْهُيحياوِي؛ ويُضيفُ العُمرِيُّإلى هَذهِ الحجَّةِ، حُجَّةً أُخرَى قَامَ بِابْتِكَارِهَا، وهي عِبارَةٌ عَنْ مِثَالٍ تَخَيُّلِيٍّ، وهذَا مَا يُقابِلُ المثلَ عِندَ بِيرلمانْ، " وُحَجَّةً أُخرَى قَامَ بِابْتِكَارِهَا، وهي عِبارَةٌ عَنْ مِثَالٍ تَخَيُّلِيٍّ، وهذَا مَا يُقابِلُ المثلَ عِندَ بِيرلمانْ، " وَالمَتَلَقِي الْخَالُاتِ التِي لَا تُوجَدُ فِيهَا عَادَةً مُقَدِّمَاتُ وَلِيْ الْخُرُوفُةُ وَتَقُويَةِ أُطُووحَةٍ مَا فِي الْخَالِتِ التِي لَا تُوجَدُ فِيهَا عَادَةً مُقدِّمَاتُ الحِجَاجِ المُعْرُوفَةُ مَكَلَّ خِلافٍ بَينَ المُحاجِجِ وَالمَتَلَقِي، الحِجَاجِ المُعْرُوفَةُ مَكَلَّ خِلافٍ بَينَ المُحاجِجِ وَالمَتَلَقِي، وَلَا مَا يُعَلِّي الْخَلُوبُ بَينَ المُحاجِجِ وَالمَتَلَقِي،

<sup>198 :</sup> ص : المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص

<sup>2</sup> نفسه، ص: 199

فَيُسْتَخْدَمُ الْمَثَلُ لِتَرْسِيخِ وَتَثْبِيتِ قَاعِدَةٍ حَاصَّةٍ فِي ذِهنِ المَتَلَقِّي، الذِي تَكُونُ لَهُ خَلْفِيَّةٌ مُسَبَّقَةٌ حَولَ هَذَا المُثَلِ"<sup>1</sup>.

يَقُولُ رَشِيدٌ يَحِيَاوِي: لِلأستاذِ العُمرِيِّ كِتابٌ بِعُنوَانِ: البَلاغَةُ العَرَبِيَّةُ أُصُوهُمَا وَاِمْتِدَادَاتُهَا، وَلَا تَنطَبِقُ عَلَمِ وَضَعِ عَلَيهِ أَيضًا المعاييرُ التِي يَنْتَقِدُ عَدمَ اِنْضبَاطِ كِتابِ التَّبَالُغِ لَهَا، وَمنهَا قِدمُ مَرَاجِعِهِ، وعدَمُ وَضْعِ عَلَيهِ أَيضًا المعاييرُ التِي يَنْتَقِدُ عَدمَ اِنْضبَاطِ كِتابِ التَّبَالُغِ لَهَا، وَمنهَا قِدمُ مَرَاجِعِهِ، وعدَمُ وَضْعِ مُقَدِّمَةٍ وحَاتَمةٍ لَهُ، واعتِمَادُهُ تَحقِيقَاتٍ مُتَجَاوِزَةً عِلْمِيًّا 2.

فِي هذا النَّصِ جَدُ أَنَّ رَشيدْ يَمَاوِي قَدْ قَارِنَ بَين كِتَابِهِ وَكَتَابِ البَلاغَةِ العَربيّةِ أُصولُها وامتِدادَاتُهَا لِلعُمرِيّ، مُشيرًا إِلَى أَنَّ كِتابَ العُمرِيّ هُوَ الآحَرُ، لَا تَنطبِقُ عَليهِ المَعَايِيرُ التِي يَنْتَقِدُ عَدَمَ إِنْضبَاطِ لِلعُمرِيّ، مُشيرًا إِلَى أَنَّ كِتابِ العُمرِيّ هُوَ الآحَرُ، لَا تَنطبِقُ عَليهِ المُعَايِيرُ التِي يَنْتَقِدُ عَدَمَ إِنْضبَاطِ كِتابِ التَبَالُغ لَمّا، وَمُحَاوَلَةُ رَشيدْ هَذِهِ، جَاء هِمَا لِكَيْ يَرْفَعَ مِنْ قِيمةِ مُؤلِّفِهِ، ذَلك أَنَّهُ إِذْ يُقارِنُهُ مَعَ كتابٍ بِوَزْنِ كِتابِ العُمرِيّ، فإنَّهُ سَيَجْعَلُهُ فِي مَصافِّ أَفضلِ كُتُبِ البَلاغَةِ فِي عَصرِنَا هَذَا، وهُو مَا يُوافِقُ عِندَ بِيرِلمَانْ مِفْهُومَ " حُجَّةِ المقارَنَةِ مَصافِّ أَفضلِ كُتُبِ البَلاغَةِ فِي عَصرِنَا هَذَا، وهُو مَا يُوافِقُ عِندَ بِيرِلمَانْ مِفْهُومَ " حُجَّةِ المقارَنَةِ مَصافِّ أَفضلِ كُتُبِ البَلاغَةِ فِي عَصرِنَا هَذَا، وهُو مَا يُوافِقُ عِندَ بِيرِلمَانْ مِفْهُومَ " حُجَّةِ المقارَنَةِ قِياسٍ فِعْلِيّ، وَإِنْ كَانَتْ تُوحِي بِأِنَّنَا أَمَامَ قِياسٍ فِعْلِيّ، وَإِنْ كَانَتْ تُوحِي بِأِنَّنَا أَمَامَ قِياسٍ فِعْلِيّ، وَإِنْ كَانَتْ تُوحِي بِأِنَّنَا أَمَامَ قِياسٍ فِعْلِيّ وَيْنِ أَوْ قِياسٍ فِعْلِيّ، وَإِنْ كَانَتْ تُوحِي بِأِنَّنَا أَمَامَ قِياسٍ فِعْلِيّ وَيْنَ الْعُلْقِيَةِ المَتنَيِّ فَيانَا غُطُق لُ إِنهُ دُونُ مَكَانَةِ المَتنَيِّ فَإِنَّا غُطُولُ مِنْ شَاعِرٍ ضَعيفٍ، فَإِنَّنَا غُطُّ مِنْ قِيمَتِهِ، فَمِعيَالُ الْقَيَاسِ، بَلْ شَيِيةٌ بِذلكَ"د .

- رَدُّ العُمَرِيِّ: فِي هَذَا الكَلامِ اِنْزِلَاقُ، وَتَقُوِيلٌ، وَإِنْكَارُ لِلوَاقِعِ المَعَايَنِ، وَإِحْتِجَاجُ غَيرُ وَجِيهٍ، لَمْ يَتَحَدَّثِ العُمرِيُّ قَطُّ عَنْ وُجودٍ، أَوْ عَدَمِ وُجُودٍ، مُقَدِّمَةً وَحَاتِمَةً فِي كِتَابِ التَّبَالُغِ وَالتَّبَالُغِيَّةِ، وَلَم يُثِرْ مَسَأَلَةَ التَّحْقِيقَاتِ قَطُّ .

<sup>1</sup> أمقران شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، ص: 230.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحَّد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 199 . نقلا عن : رشيد يحياوي، التبالغ والتبالغية .

أمقران شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، ص: 227.

تَبْقَى قَضيَّةُ حَدَاثَةِ المرَاجِعِ، وَهِيَ مَطرُوحَةٌ عِندَ العُمرِيِّ بِشكلٍ آخَرَ مُسايِرةً البَحثَ العِلْمِيَّ فِي التَّحَصُّصِ، وَلِذلِكَ يَرَى العُمَرِيُّ أَنَّ هَذهِ الحَادِثَةَ فِي حَاجَةٍ إَلَى وَقْفَةٍ مُطَوَّلَةٍ، لَأَنَّهَا تَنطَوِي علَى عُيُوبٍ ذَاتِ طَابِعٍ مِنْهَاجِيٍّ وَمَعرِفِيٍّ، حيثُ يَكمُنُ العَيبُ المنْهَاجِيُّ الأَبْرَزُ فِي قَولِهِ: " لَا تَنْطَبِقُ عَليهِ عُيُوبٍ ذَاتِ طَابِعٍ مِنْهَاجِيٍّ وَمَعرِفِيٍّ، حيثُ يَكمُنُ العَيبُ المنْهَاجِيُّ الأَبْرَزُ فِي قَولِهِ: " لَا تَنْطَبِقُ عَليهِ عُيُوبٍ ذَاتِ طَابِعٍ مِنْهَاجِيٍّ وَمَعرِفِيٍّ، حيثُ يَكمُنُ العَيبُ المنْهَاجِيُّ الأَبْرَزُ فِي قَولِهِ: " لَا تَنْطَبِقُ عَليهِ أَيْضًا المُعَايِيرِ - جَدَلًا أَيضًا المُعَايِيرُ - جَدلًا المُعايِيرُ - جَدلًا حَليم التَّالُغِ وَالتَّبالُغِ وَالتَّبالُغِيَّةِ، فَالْحُتَكِمُ إِلِيهِ هُوَ قَوَاعِدُ العِلمِ وَلِيسَ كُتُبَ العُمرِيِّ لَا يُبَرِّرُ عَدمَ تَحَقُّقِهَا فِي كِتابِ التَّبالُغِ وَالتَّبالُغِ وَالتَّبالُغِيَّةِ، فَالْحُتَكِمُ إِلِيهِ هُوَ قَوَاعِدُ العِلمِ وَلِيسَ كُتُبَ العُمرِيِّ لَا يُبَرِّرُ عَدمَ تَحَقُّقِهَا فِي كِتابِ التَّبالُغِ وَالتَّبالُغِيَّةِ، فَالْحُتَكِمُ إِلِيهِ هُوَ قَوَاعِدُ العِلمِ وَلِيسَ كُتُبَ العُمرِيِّ لَا يُبَرِّرُ عَدمَ تَحَقُّقِهَا فِي كِتابِ التَّبالُغِ وَالتَّبالُغَيَّةِ، فَالْحُتَكِمُ إِلِيهِ هُوَ قَوَاعِدُ العِلمِ وَلِيسَ كُتُبَ العُمرِيِّ لَا يُمَرِيَّ الْ

وَمِنْ بَابِ الْمَدَاعَبَةِ، نُنَبِّهُ الأُستاذَ يَحياوِي إِلَى عَيْبٍ مِنْهَاجِيٍّ آخرَ، وهُوَ أَنَّ مُقارَنَةَ كِتابِهِ بِكتابِ العُمرِيِّ غَيرَ مُنْصِفَةٍ لَهُ هُوَ، إِنْ كَانَ مَا يَزالُ مُخلِصًا لِتَعْلِيقَاتِهِ فِي جِدارِ تَبَالُغِيَّاتِ: كَيْفَ يُقَارِنُ كِتَابًا العُمرِيِّ غَيرَ مُنْصِفَةٍ لَهُ هُوَ، إِنْ كَانَ مَا يَزالُ مُخلِصًا لِتَعْلِيقَاتِهِ فِي جِدارِ تَبَالُغِيَّاتِ: كَيْفَ يُقَارِنُ كِتَابً حَصَلَ عَلَى جَائِزَةِ المُغْرِبِ بِكِتَابٍ فَشِلَ فِي الحُصُولِ عَلَيْهَا 2.

لقدْ رَدَّ العُمرِيُّ عَلَى اِدِّعَاءِ يَعِاوِي مِنْ خِلالِ تِلكَ المقارَنَةِ، بِأَنَّهُ اِنْزِلَاقٌ وَتَقوِيلٌ، كَمَا أَنَّهُ يَنَطَوِي عَلَى عَيْبٍ مِنهاجِيٍّ وآخَرَ مَعرِفِيٍّ، وَكلاهُمَا اِنْطَلَقَ فِيهِمَا العُمَرِي مِنَ الحُجَجِ التِي وَظَفَهَا يَنطَوِي عَلَى عَيْبُ المنْهَاجِيُّ أَوِ المعْرِفِيُّ المقْصُودُ هُنَا يَتَعَلَّقُ بِتِلكَ الحُججِ، وهذَا الأُسلُوبُ الذِي يَعَاوِي، فَالعَيْبُ المنْهَاجِيُّ أَوِ المعْرِفِيُّ المقْصُودُ هُنَا يَتَعَلَّقُ بِتِلكَ الحُججِ، وهذَا الأُسلُوبُ الذِي اسْتَعْمَلَهُ العُمرِيُّ هُو مَا يُوافِقُ عِندَ بِيرلمانْ حُجَّةَ التَّناقُضِ وعدَمِ الاتِّقَاقِ، المتَاقُضُ فِي أَنَّ رَشيدَ يَعِياوِي (incontabilité فَهُو أَنَّ رَشيدَ يَعِياوِي الذِي نَالَ جَائِزَةَ المغْرِب، مَعَ كِتابِ العُمرِي الذِي لَم يَنلُهَا، وهُو مَا يَرْفَعُ مِنْ مَكانَةِ وَالنَّ بَيْنَ كِتابِهِ الذِي نَالَ جَائِزَةَ المغْرِب، مَعَ كِتابِ العُمرِي الذِي لَم يَنلَهَا، وهُو مَا يَرْفَعُ مِنْ مَكانَةِ عَيْرَ أَنَّ مُرادَ يَعِيَاوِي كَانَ العَكسُ ثَمَامًا، فَهُو أَرَادَ كِتابِ العُمرِيِّ الذِي قُورِنَ بِما هُو أَحْسَنَ مِنْهُ، غَيرَ أَنَّ مُرادَ يَعِيَاوِي كَانَ العَكسُ ثَمَامًا، فَهُو أَرَادَ عِيَادِهِ المُقارِنَةِ أَنْ يَرفعَ مِنْ قِيمةِ كِتابِهِ، وَفِي هَذَا تَنَاقُضٌ كَبِيرٌ، فَكيفَ يَرَى مِنْ جِهَةٍ أَنَّ كِتابَهُ أَن لَا عَمُولُ بِأَنُّ كِتابَهُ نَالَ جَائِزَةَ المُعْرِب العُمرِيِّ لِيَرْفَعَ مِنْ قِيمَةِهِ ؟، ومِنْ جِهةٍ أُخرَى يَقُولُ بِأَنُّ كِتابَهُ نَالَ جَائِزَةَ المُعْرِب العُمرِيِّ لِيَرْفَعَ مِنْ قِيمَةِهِ ؟، ومِنْ جِهةٍ أُخرَى يَقُولُ بِأَنُّ كِتابَهُ نَالَ جَائِزَةَ المُعْرِب

<sup>1</sup> مجًد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه، ص: 200

أَيْ أَنَّهُ هُوَ الأَفضَلُ عَلَى الإِطْلَاقِ ؟؟؟؟ . إِنْ كَانَ كِتابُهُ هُوَ الأَفضلُ فَلمَاذَا يُقارِنُهُ بِمَا هُوَ أَقَلُّ مِنهُ ؟ وَإِنْ كَانَ كِتابُ العُمرِيِّ هُو الأَفضَلُ فَلِمَاذَا لَمْ يَنَلْ تِلكَ الجَائِزَةَ ؟ .

يَقُولُ رَشِيدٌ يَحْيَاوِي: مَا سَنَرَاهُ فِعلِيًّا فِي قِرَاءَتِهِ لِلكِتابِ هُوَ حُضُورُ الأَفْقَيْنِ مَعًا حُضورًا مُتوَتِّرًا، أَفُقُ يَعُوِجُهُ إِلَى مَوْضُوعٍ آحَرَ وَلكِنَّهُ لَا يَعرِفُ مَا يَنفِي البَلاغَةَ مِنَ الكِتابِ، ثُمُّ يَبحَثُ عَنهَا فِيهِ، وَأَفْقُ يُحْرِجُهُ إِلَى مَوْضُوعٍ آحَرَ وَلكِنَّهُ لَا يَعرِفُ مَا هُو، وَيَتَضَاعَفُ تَوتُّرُ الأَفْقَيْنِ حِينَ يَزْدَوِجُ فِيهِ تَلَقِّيهِ لِلكِتابِ بِتَلَقِّيهِ لِتِقْنِيَاتِ القِراءَةِ لَهُ 1.

يُشيرُ الأُستَاذُ رَشيدٌ يَحياوِي إِلَى أَنَّ مَا سَيَقَعُ فِيهِ العُمرِيُّ هُو التَّصادُمُ بَين مَا كَانَ يَأْمَلُهُ وَمَا فَعَلَهُ مُجْبَرًا عَليهِ، فَرَشِيد يَحياوِي يَرى بِأَنَّ العُمرِيُّ وَمَا فَعَلَهُ مُجْبَرًا عَليهِ، فَرَشِيد يَحياوِي يَرى بِأَنَّ العُمرِيُّ نَعْى عَنْ كِتابِهِ أَنَّهُ بَلاغِيُّ، ثُم مَا لَبِثَ أَنْ وَجَدَ نَفسَهُ يُنَاقِشُهُ فِي إِطارِ البَلاغَةِ العَربِيَّةِ، أَيْ أَنَّهُ أُجْبِرَ عَلَى اِعْتِبَارِهِ بَلاغِيًّا، وَإِنْ كَان فِي البِدايَةِ لَا يَراهُ كَذلِكَ، وَخَنُ نَعْتَقِدُ أَنَّ هَذهِ الحُبَّةَ هِي نَفْسُهَا التِي عَلَى اِعْتِبَارِهِ بَلاغِيًّا، وَإِنْ كَان فِي البِدايَةِ لَا يَراهُ كَذلِكَ، وَخَنُ نَعْتَقِدُ أَنَّ هَذهِ الحُبَّةَ هِي نَفْسُهَا التِي وَظَفَهَا العُمرِيُّ، أَيْ حُجَّةَ التَّناقُضِ وَعَدَمِ الاَتِفاقِ hَلَيْقَاقِ التَّبَالُغِي وَالتَّبَالُغِيَّةِ لَيسَ كِتابًا بَلاغِيًّا، وَمِنْ وَعَلَى مِنْ عَهِةٍ أَنَّ كِتابِ التَّبالُغِ والتَّبالُغِيَّة لَيسَ كِتابًا بَلاغِيًّا، وَمِنْ عَهْ أُخْرَى يَدُوسُهُ وَلَى بِلَاغِيٍّ، وَلِي بَالْاغِيَّةِ لَيسَ كِتابًا بَلاغِيًّا، وَمِنْ الْعُمْرِي يَعْبَرُهُ مِنْ حِهةٍ أَنَّ كِتابِ التَّبالُغِ والتَّبالُغِيَّة لَيسَ كِتابًا بَلاغِيًّا، وَمِنْ جِهةٍ أُخْرَى يَدُوسُ بِأَنَّ مُقارَنَةً رَشِيدٌ يَعَولُ بِأَنَّ مُقارَنَةً رَشِيدٌ يَكِولِي لِكِتابٍ بَلاغِيًّا، وَمِنْ جَهةٍ أُخْرَى يَدُوسُ مِنْ حَقِي رَشِيدٌ، وَمِنْ جَهةٍ أُخْرَى إِلْ كَانَاهُ مُنْ كَتِ رَشِيدٌ، وَمِنْ جَهةٍ أُخْرَى إِنْ الْكُوبَابُ مَعْ كِتابٍ رَسَدْهُ أَلْ الْمَارِنَةِ فِحَالًى الْمُعْرِيُ يَرَى أَنَّ الْكِتابَ لَا يَسَتَحِقُ الْجَائِزَةَ فَإِنَّ الْأَوْلَى بِهِ أَلَّا يَرِبِطَ مَسْأَلُهَ المَارَنَةِ كِمَا أَنْ الْكِتابَ لَا لَكِتابَ لَا الْكِتابَ لَا يَالُمُولُ لَلْ الْمُؤْلَى بِهِ أَلَّا يَرِبُطَ مَسْأَلُهُ المُقارَنَةِ كِمَا أَصُلًا الْمُأْلُقَ الْمُولِدُ عُولًى الْمُعَارِقَةَ الْمُؤْلَى بِهُ اللْهُ الْمُؤْلَى بِهُ اللْالْمُولُ الْمُؤْلَى الْمُؤْلِقُ وَلَا الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلَ الْمُولُ وَاللَّالُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُ وَالْمُولُ الْمُولُ الْمُؤْلُ وَاللَّهُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُ وَالْمُولُولُ الْمُؤْلِ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُ وَاللْمُولُولُ الْمُؤْلُ وَاللْمُؤْلُ وَا

- رَدُّ الْعُمَرِيِّ: قَولُهُ: " يَنْفِي البَلَاغَةَ عَنِ الكِتَابِ"، تَحَرِيفٌ لِكلَامِ العُمرِيِّ، وَقلْبٌ لِمَعْنَاهُ الصَّريخُ، هُناكَ فَرْقٌ بَين قَولُنَا: الكِتابُ اليُس فِي البَلاغَةِ"، وَقولِنَا: " لَيْسَ فِي الكِتَابِ بَلَاغَةٌ"، خَن نَقولُ: " هُناكَ فَرْقٌ بَين قَولُنَا: الكِتابُ لَيْسَ فِي البَلاغَةِ مُوضُوعًا لَهُ، والبَاحثُ يَنْزَلِقُ بِنا نَحَوَ: الكِتَابُ حَالٍ الكِتابُ خَالٍ الكِتابُ لَيْسَ فِي البَلاغَةِ، أَيْ لَيسَتِ البَلاغَةُ مَوضُوعًا لَهُ، والبَاحثُ يَنْزَلِقُ بِنا نَحُو: الكِتَابُ حَالٍ مِنَ البَلاغَةِ " .

<sup>1</sup> مُحِدًّد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 200 . نقلا عن: رشيد يحياوي، التبالغ والتبالغية .

<sup>201 :</sup> ص : المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص

إِذَا تَحَدَّثْنَا عَنْ غِيابِ الْبَلاغَةِ فِي الفَصلَيْنِ الثَّانِي والثَّالِثُ، وَعَنْ هَامِشِيَّتِهَا، وَعدم تَوْجِيهِهَا، فِي الفَصلِ الأَوَّلِ، فَذلِكَ يَعنِي أَنَّنَا دَخلْنَا هَذهِ الفُصُولَ، وَقَرَأْنَاهَا وَخَلْنَاهَا، وَأَوَّلُ سُؤالٍ يُطرِحُ اليَومَ الفَصلِ الأَوَّلِ، فَذلِكَ يَعنِي أَنَّنَا دَخلْنَا هَذهِ الفُصُولَ، وَقَرَأْنَاهَ ا وَخَلْنَاهَا، وَلَوْ مِنْ زَاوِيةٍ ضَيِّقَةٍ، هُوَ: هَلْ قَرَأْتَهُ ؟ هَلْ شَاهَدْتَهُ ؟ وَالتَّدْلِيلُ عَلى عَلى مَنْ يَنتقِدُ كِتابًا أَوْ فِيلمًا، ولَوْ مِنْ زَاوِيةٍ ضَيِّقَةٍ، هُوَ: هَلْ قَرَأْتَهُ ؟ هَلْ شَاهَدْتَهُ ؟ وَالتَّدْلِيلُ عَلى مَن يَنتقِدُ كِتابًا أَوْ فِيلمًا، ولَوْ مِنْ زَاوِيةٍ كَانَ مُسَاعِدَةً مِنَّا لِلوَاهِمِينَ لِيَلْمِسُوا خَطَأَهُمْ فِي نِسبَةِ مِن المُعلَولِ ؟ فِي السَبِقِ الفَصُولِ ؟ فِي الكِتابِ إِلَى البَلاغَةِ عَنْ قُرْبٍ، كَيفَ نُبَيِّنُ لِلوَاهِمِينَ خَطَأَهُمْ إِنْ لَمْ نَدْخُلْ بِهِم إِلَى تِلكَ الفُصُولِ ؟ فِي الكِتابِ إِلَى البَلاغَةِ عَنْ قُرْبٍ، كَيفَ نُبَيِّنُ لِلوَاهِمِينَ خَطَأَهُمْ إِنْ لَمْ نَدْخُلْ بِهِم إِلَى تِلكَ الفُصُولِ ؟ فِي الكِتابِ إِلَى البَلاغَةِ عَنْ قُرْبٍ، كَيفَ نُبَيِّنُ لِلوَاهِمِ الذِي يَتَبَيَّنُ طَرِيقَهُ فِي الظَلَّامِ .

وَرِبَّنَا نَسِيَ البَاحِثُ أَنَّهُ لِيسَ المَخَاطَبَ الوَحيدَ فِي مَقَالِنَا، هُناكَ الوَاهِمُونَ الذِينَ يَدَّعُونَ أَنَّ الكِتابَ يَنتَمِي إِلَى البَلاغَةِ، وَهُناكَ البَاحِثُ الذِي يَقُولُ بِأَنَّ الكِتابَ لَيسَ فِي البَلاغَةِ، هَذا هُوَ سَبَبُ التَّوَتُّرِ .

قَالَ: " وَيَتَضَاعَفُ تَوَتُّوُ الْأُفُقَيْنِ ... " الرُّجوعُ إِلَى أَدَبِيَّاتِ نَظريَّةِ التَّلقِّي سَيُبَدِّدُ مَا عَلَقَ بِذِهْنِ الْأُستَاذِ مِنْ مُفارَقَةٍ فِي هَذَا الصَّدَدِ، فَنَحْنُ نَتَلَقَّى العَملَ مَعَ مَا اِتَّصَلَ بِهِ مِنْ تَلَقِّيَاتٍ عَبرَ التَّارِيخِ: الأُستَاذِ مِنْ مُفارَقَةٍ فِي هَذَا الصَّدَدِ، فَنَحْنُ نَتَلَقَّى العَملَ مَعَ مَا التَّحْرِينَ، وَنَتَفَرَّجُ عَلَى الأَعمَالِ التَّحْيِيلِيَّةِ، هِي الأُحرِينَ، مَع الآحَرِينَ، القِراءَةُ مِعَ الآحَرِينَ القِراءَةُ مِعَ الآحَرِينَ شُرْطُ، وَالفُرْجَةُ مَعَ الآحَرِينَ فُرْجَتَانِ، مَا الغَرابَةُ فِي عَرْضِ تَلقِيّاتِ الكِتابِ وَتَقْوِمِاتِهِ، عَلَى الآحَرِينَ فُرْجَتَانِ، مَا الغَرابَةُ فِي عَرْضِ تَلقِيّاتِ الكِتابِ وَتَقْوِمِاتِهِ، عَلَى مَشُرُوعِهِ وَمُنْجَزِهِ ؟ هَذَهِ مَزِيَّةُ عِلْمَيَّةُ، وَلِيسَتْ نَقِيصَةً، فِيما أَعلَمُ، البِنْيَويَّةُ التَّكوبِينِيَّةُ مُهمَّةٌ أَيضًا فِي هَذَا الجَالِ .

يُوضِّحُ العُمرِيُّ فِي هَذَا النَّصِّ مَسْأَلَةً غَايةً فِي الأَهْمِيَّةِ وَهِيَ أَنَّهُ لَمْ يَنْفِ عَنِ الكِتابِ بَلَاغَتَهُ، وإِنَّا فَي أَنْ يَكُونَ الكِتابُ كِتابًا بَلَاغِيًّا، وَبِينَ المسْأَلَتَيْنِ فَرْقُ شَاسِعٌ، فَنَفْيُ البَلاغةِ عَنْ كِتابٍ مَا، تَعْنِي نَفَى أَنْ يَكُونَ الكِتابُ كِتابً بَلَاغةِ العَربيَّةِ، وبِالتَّالِي فَهُوَ كِتابُ غَيرُ بَلِيغٍ، وَأَمَّا نَفْيُ مَوْضِعِ البَلاغةِ أَنَّهُ لَم يَستَعْمِلُ أَسالِيبَ البَلاغةِ العَربيَّةِ، وبِالتَّالِي فَهُوَ كِتابُ غَيرُ بَلِيغٍ، وَأَمَّا نَفْيُ مَوْضِعِ البَلاغةِ فَهَذَا يَعنِي أَنَّ النَّذِيدَ فَهَذَا يَعنِي أَنَّ النَّزِيدَ الأَمْرَ وُضُوحًا نَقُولُ - عَلَى سَبِيلِ المثالِ لِا الحَصرِ - مَا دَامَ فِي القَصِيدةِ بَلَاغَةٌ فَهذَا يَعنِي أَنَّ دِيوانًا

301

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 202 .

مَا لِأَيِّ شَاعِرٍ كَانَ، هُوَ دِيوَانُ بَلَاغِيُّ، وَلَكنَّنَا لَا نَجِدُ فِي هذا الدِّيوانِ مَوَاضِيعَ تَدرُسُ البَلاغَةَ العَربيَّة، فَهُو جَمُوعَةٌ مِنَ القَصائِدِ لَا غَيْرَ .

يَقُولُ رَشِيدٌ يَحْيَاوِي: فَالقُراءُ وَالْمَتَلَقُّونَ قَوَّمُواْ الكِتابَ بِاعتبارِهِ بَلاغَةً وَدَرْسًا أَدَبِيًّا، وَهذَا تَقوِيمٌ صَادِمٌ لِتَوَقُّعِهِ، حَتَّى أَنَّهُ تَعجَّبَ مِنْ تَلقِيهِمْ وتَقْوِيمهِمْ بِأَنْ عَلَّقَ بِالقَولِ: " ولله فِي " حَلقِهِ شُؤونُ، وَلعلَّهُ بِهذَا لِتَوَقُّعِهِ، حَتَّى أَنَّهُ تَعجَّبَ مِنْ تَلقِيهِمْ وتَقْوِيمهِمْ بِأَنْ عَلَّقَ بِالقَولِ: " ولله فِي " حَلقِهِ شُؤونُ، وَلعلَّهُ بِهَذَا للوَقِفِ هُو مَنْ يَخيبُ أَفْقُ القُرَّاءِ فِيهِ، حِينَ وَصفَهُمْ بِأَنَّهُمْ مُنْحَدعُونَ، إِذْ كيفَ يَستَقِيمُ الحَديثُ عَنْ المُؤقِفِ هُو مَنْ يَخيبُ أَفْقُ القُرَّاءِ فِيهِ، حِينَ وَصفَهُمْ بِأَنَّهُمْ مُنْحَدعُونَ، إِذْ كيفَ يَستَقِيمُ الحَديثُ عَنْ أَفُقُ التَّوقُعِ ضِمنَ مَنظُورٍ تَنْمِيطِيٍّ يُلغِي فَاعِليَّةَ القِرَاءَةِ ؟ أَلَمْ يَكُن مِنَ المستَحْسَنِ أَنْ يُراعِيَ مَا سَارَ فِيهِ الخَطِّ العَامِ لِتَلَقِيّاتِ القُرَّاءِ، وهُم مِنَ البَاحِثِينَ المتَحْصِّصِينَ ؟ 1.

يَحَتَجُّ رَشيدٌ يَمِياوِي فِي هَذَا النَّصِ بِأُولِئكَ القُرَّاءِ البَلاغِيِّينَ الذِينَ اَطْلَعُوا عَلَى الكِتابِ وَأَثْنَوْا عَلَى الكِتابِ وَأَثْنَوْا عَلَى الكِتابِ وَأَثْنَوْا عَلَى اللّهِ وَهَذِهِ الحُجَّةُ التِي اِحْتَجَّ كِمَا رَشيدٌ عَلِيهِ، مِمَا سَبَّبَ صَدْمَةً لِلعُمرِيِّ فَوصَفَهُمْ بِأَنَّهُمْ مُنْحَدِعُونَ، وهَذهِ الحُجَّةُ التِي اِحْتَجَّ كِمَا رَشيدُ يَعِياوِي تُوافِقُ حُجَّةَ الشَّاهِدِ Illustration العَندَ بِيرلمانْ، وَالتِي كُنَّا قَدْ تَعَرَّفْنَا عَلَيهَا مِنْ قَبْلُ، فَالشَّاهِدُ هُنَا هُوَ وُجُودُ قُرَّاءٍ بَلاغِيِّينَ أَكْفَاءَ الطَّلَعُواْ عَلَى كِتابِ رَشيدٌ يَعِياوِي وَلَمْ يَنْفُوا عَنهُ أَنهُ كِتابُ مِنْ كُتُبِ البَلاغَةِ العَربِيَّةِ .

- رَدُّ العُمَرِيِّ:" قَالَ: وَهَذَا تَقْوِيمٌ صَادِمٌ لِتَوَقُّعِهِ ... " نَعَمْ، صَدَقْتَ، صُدِمَ العُمرِيُّ بِاعتبارِهِ مُتَخصِّصًا لَا مُجُرَّدَ قَارِئِ، والمتوَقَّعُ أَنْ يَكُونَ تَقوِيمُ الوَاهِمِينَ صَادمًا لِصاحِبِ الكِتابِقَبْلَ غَيرِهِ، فَقَدْ حَوَّلُوا أَحدَ مَشْمُولاتِ التَّبَالُغِ إِلَى مُعادِلٍ لَهُ؛ وَكَانَ عَليهِ أَنْ يَنْصُر تَخَصُّصَهُ ويَتَمَسَّكَ بَمَا قَرَّرَهُ مِنْ حَوَّلُوا أَحدَ مَشْمُولاتِ التَّبَالُغِ إِلَى مُعادِلٍ لَهُ؛ وكانَ عَليهِ أَنْ يَنْصُر تَخَصُّصَهُ ويَتَمَسَّكَ بَمَا قَرَّرَهُ مِنْ أَنْ البَلاغةِ مُوضُوعٌ مِنْ مَوْضُوعاتٍ أُخرَى كَثِيرَةٍ يَتَنَاوَهُمَا بِالتَّنسِيقِ: بَعَضُهَا لَا مَقَامِيٌّ وَبعضُهَا لَا مَقَامِيٍّ .

نَعمْ، قُلت: لله فِي حَلْقِهِ شُؤونٌ، وأنَا أَحتَكِمُ إِليكَ، وَأَطلُبُ إِنْصَافَكَ: أَلَا تَرى أَنَّ مِنْ هَذهِ الشُّؤُونِ العُجِيبَةِ الغَرِيبَةِ هُجُومُ طَالِبَةٍ مُبْتَدِئَةٍ، بِدونِ سَنَدٍ فِي البَلاغَةِ، عَلَى العُمرِيّ، وَإِبْتِهَاجُ جَمُوعَةٍ الشُّؤُونِ العُجِيبَةِ الغَرِيبَةِ هُجُومُ طَالِبَةٍ مُبْتَدِئَةٍ، بِدونِ سَنَدٍ فِي البَلاغَةِ، عَلَى العُمرِيّ، وَإِبْتِهَاجُ جَمُوعَةٍ

أنجًد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 203 . نقلا عن: رشيد يحياوي، التبالغ والتبالغية .

<sup>203 :</sup> ص : المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص : 203 .

مِنَ الدَّكَاتِرَةِ بِكَلَامِهَا، وَإِعْتِبَارُهُ نِهَايَةَ مَا يُقالُ فِي المُوْضُوعِ، ومِنْهُمُ الدُّكتُورُ بُو... الذِي وَجَدَهُ مُفْحَمًا [...] ثُمُّ الدُّكتُور بُرهَانْ نَاعِسْ الذِي وُجِدَتْ بَصَمَاتُهُ فِي مَسرَحِ العَبِيثَةِ، وَفِي الأَخِيرِ مُبْدِعُ التَّبَالُغِ وَالتَّبَالُغِيَّةِ، الأُستاذُ رَشيدْ يَحِياوِي، الذِي إِسْتَقْوِى عَلَى العُمرِيِّ بِذلِكَ الإِنْشاءِ، وَتَوَقُّعِ أَنْ التَّبَالُغِ وَالتَّبَالُغِيَّةِ، الأُستاذُ رَشيدْ يَحياوِي، الذِي إِسْتَقْوِى عَلَى العُمرِيِّ بِذلِكَ الإِنْشاءِ، وَتَوَقُّعِ أَنْ يَكُونَ رَادِعًا لِلعُمرِيِّ، أَلَا تَرَى سَيِّدِي الأُستَاذُ أَنَّ هَذا المشْهَدَ العَبَثِيَّ يَستَحِقُ الإِدانَة ؟ أَلَا يَحِقُ لِلعُمرِيِّ أَنْ يَقُولُ: ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالمَطْلُوبُ ؟، قَبْل قَولِهِ: للله فِي حَلْقِهِ شُؤُونٌ 1 .

قَال: " وَلَعَلَّهُ كِمَذَا الْمَوْقِفِ هُو مَنْ يَخِيبُ أُفُقُ القُرَّاءِ فِيهِ حِينَ وَصَفَهُمْ بِأَنَّهُمْ مُنْحَدِعُونَ " أَقُولُ: نَعَمْ، سَيَخِيبُ أُفُقُهُمْ إِنْ كَانُوا يَعرِفُونَ العُمريَّ أَصْلًا، ويَعرِفُونَ البَلاغَةَ ضَبْطًا وَحَصْرًا، المَفْتَرَضُ أَنَّ النَّبَهَاءَ المَنْصِفِينَ سَيَشْكُرُونَهُ عَلى تَنْوِيرِهِمْ، أَوْ عَلى فَتْح بَابِ النِقاشِ، عَلى الأَقَلِّ 2.

قَال: " فَاعِلِيَّةَ القِرَاءَةِ "هُنا مَرْبَطُ الفَرَسِ، وَمَكْمَنُ الدَّاءِ، يَنطوِي حَدِيثُ الأُستاذِ يحيَاوِي عَنْ فَاعِليَّةِ القِراءَةِ، وسُلْطَةِ القِراءَةِ التِي يَنْبَغِي أَنْ يَنحَنِيَ العُمرِيُّ أَمَامَهَا، عَلَى حَطٍّ مَعْرِفِيٍّ / فَاعِليَّةِ القِراءَةِ، وسُلْطَةِ القِراءَةِ النِّي يَنْبَغِي أَنْ يَنحَنِيَ العُمرِيُّ أَمَامَهَا، عَلَى حَطٍّ مَعْرِفِيٍّ / الْمُنتِمُولُوجِيِّ، بَينَ قِراءَةِ النَّصِّ الإِنْشِائِيِّ وَفَحْصِ العَمَلِ العِلْمِيِّ المتَحَصِّصِ.

أُستاذِي الكَرِيمُ، نحنُ لَسنَا بِصَدَدِ قِراءَةِ تَخْيِيلٍ شِعرِيٍّ أَوْ سَردِيٍّ، أَوْ تَأَمُّلِ لَوْحَةٍ تَشْكِيلِيَّةٍ ... الخ، لِكَيْ نَعتَبِرَ المتَلَقِّي فَاعِلًا مُشارِكًا فِي إِنْتَاجِ النَّصِّ، وَسُلْطَةٍ مِنْ سُلَطِهِ، وَمُؤَشِّرًا مِنْ مُؤَشِّرَاتِ الخ، لِكَيْ نَعتَبِرَ المتَلقِّي فَاعِلًا مُشارِكًا فِي إِنْتَاجِ النَّصِّ، وَسُلْطَةٍ مِنْ سُلَطِهِ، وَمُؤشِّرًا مِنْ مُؤشِّرَاتِ الخِيمِ فَعَجِ البَحثِ البَحثِ البَحثِ عِلمِيٍّ تَحَكُمُهُ قَواعِدُ وَنظرِيَّاتُ، فَلا تَمِيلُوا كُلَّ المَيْلِ عَنْ نَهْجِ البَحثِ العِلْمِيِّ .

قَالَ: " الخَطُّ العَامُّ "رَحْمَةُ الله عَلَى العِلمِ إِنْ صَارَ الحُكمُ فِيهِل " الخَطِّ العَامِّ" (...) الحَديثُ عَنِ الخَطِّ العَامِّ يَتَنَافَى مَعَ الحَديثِ عَنِ الاخْتِصاصِ، مَتَى كُوَّنَ المختصُّونَ خَطًّا عَامًّا ؟، ثُمَّ إِنِي لَا أَعلَمُ الخَطِّ العَامِّ يَتَنَافَى مَعَ الحَديثِ عَنِ الاخْتِصاصِ، مَتَى كُوَّنَ المختصُّونَ خَطًّا عَامًّا ؟، ثُمَّ إِنِي لَا أَعلَمُ مِنْ بَينِ مَنْ تَحَدَّثُوا فِي الموضُوع مُختَصًّا وَاحِدًا فِي البَلاغَةِ، وَمِنَ اللَّجْنَةِ التِي وَشَّحَتِ الكِتابَ بِجائِزَةِ

<sup>1</sup> مجَّد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 203.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص : 203 .

المغرِبِ لَرَمَتْ صَمْتَ الأَمْوَاتِ حِينَ طَلَبْنَا مِنْهَا نَشْرَ تَقْرِيرِهَا، وَاسْتَمَرَّتْ فِيهِ حَتَّى بَعدَ صُدورِ المقالِ، لَاشَكَّ أَنَّا فِي غَايَةِ الحَرِجِ، أَوِ اللَّامُبَالَاةِ، وَهِيَ الآنَ مَعْنِيَّةٌ بِكُلِّ مَا نَكْشِفُهُ مِنِ اِحْتِلاَلَاتِ المقالِ، لَاشَكَّ أَنَّا فَي عَايَةِ الحَرِجِ، أَوِ اللَّامُبَالَاةِ، وَهِيَ الآنَ مَعْنِيَّةٌ بِكُلِّ مَا نَكْشِفُهُ مِنِ الحَّتِلاَلَاتِ وَتَنَاقُضَاتٍ فِي هَيْكُلِ الكِتابِوقَضَايَاهُ، مَطلُوبٌ مِنَ الأُستَاذِ أَنْ يَذكُرَ هَوَلَاءِ المَحْتَصِينَ، وَيَلْتَمِسَ مِنهُمْ إِبْدَاءَ الرَّأي فِي جَوهَرِ المؤضُوعِ، والسُّؤَالُ هُو: لِمَاذَا تَرَكَ شَهَادَةَ المَحْتَصِينَ وَرَفَعَ فِي وَجْهِنَا إِنْشَاءً مَنْصُوصًا ؟ نُرِيدُ أَنْ نُنَاقِشَ هَؤُلَاءِ المَحْتَصِينَ 1.

لَقَدْ قَدَّمَ العُمرِيُّ خَمسَةَ رُدُودٍ عَلَى حُجَّةِ يَعياوِي، تَعَلَّقَ الأَوَّلُ وَالثَّايِي بِأُولَئِكَ القُرَّاءِ الذِينِ الحُمرِيُ التَّلاثَةُ الأُخرَى فَمُتَعَلِّقَةٌ بِرشِيد يَعياوِي نَفْسِهِ، كَما وَضَّحَ العُمرِيُ السِّيشْهَادَهُ بِقولِهِ: ولله فِي حَلْقِهِ شُؤُونٌ - وَالتِي نَفَاهَا يَعياوِي - استشْهَدَ عَلَى مِصْدَاقِيَّتِهَا فِي مَا اسْتَشْهَادَهُ بِقولِهِ: ولله فِي حَلْقِهِ شُؤُونٌ - وَالتِي نَفَاهَا يَعياوِي - استشْهَدَ على مِصْدَاقِيَّتِهَا فِي مَا السُّوُونِ السُّوُونِ السُّوُونِ السُّولِيةِ التِي تَهَجَّمَتْ عَلَى العُمرِيِّ وَقدِ البُتَهَجَ بِهَا بَعضُ الدَّكاتِرَةِ، وَهذَا مِنَ الشُّوُونِ التِي يُعشَعُرُبُ مِنهَا عِندَ العُمرِيِّ، وَكُلُّ هَذهِ الحُجَجِ التِي وَظَفَهَا العُمرِيُّ تُوافِقُ عِند بِيرِلمَانْ حُجَّةَ التِي يُسْتَغُرُبُ مِنهَا عِندَ العُمرِيِّ، وَكُلُّ هَذهِ الحُجَجِ التِي وَظَفَهَا العُمرِيُّ تُوافِقُ عِند بِيرِلمَانْ حُجَّةَ التَي يُسْتَغُرُبُ مِنهَا عِندَ العُمرِيِّ، وَكُلُّ هَذهِ الحُجَجِ التِي وَظَفَهَا العُمرِيُّ تُوافِقُ عِند بِيرِلمَانْ حُجَّةَ اللّهَ المُعرَوِيُ عُنِهُ عَنْ الكُلِّ مَنْ فَوجُودُ الفُرَّاءِ المُتَوهِينَ، وَالطَّالِبَةِ المُبْتَدِئَةِ، الذِينَ يُعتَبَرُونَ جُزءًا مِنْ كُلِّ وَالكُلُ هُنا يُكُونُ الشَّرِيَةَ مَيْ تَكُونُ الشَّرِيَةُ مُونَ الطَّالِيَةِ غَيرَ أَكْفَاءَ الْكَالُ تَكُونُ الشَّرِيَةُ ، وَمِنْ هُنا يَكُونُ الكِتَابُ غَيْرَ بَلَاغِيِّ.

وَهِذَا القَدْرِ مِنَ الحُجَجِ نَكْتَفِي، عَلَى أَنَّهُ يَنبَغِي التَّنوِيهُ بِأَنَّ المناظرَةَ لَا تَزالُ طَوِيلَةً وَقَدْ طَرَقَتِ التَّنوِيهُ بِأَنَّ المناظرَةِ مِنَ المؤاضِيعِ، كَدِرَايَةِ المؤضوعِ فِي ضَوْءِ نَظريَّةِ التَّلقِّي، وَدِفاعِ العُمَرِيِّ عَنْ حَمَى البَلاغَةِ، وَمِسْأَلَةِ كَوْنِ الكِتابِ – أَيْ التَّبالُغ والتَّبالُغيَّة – لَيسَ بَلاغِيًّا جُزءًا أَمْ كُلًّا، ... وَغيرِ ذَلِكَ مِنَ المواضِيعِ، وَكُلُّهَا مَوجُودَةُ فِي كِتابِ المحاضرَةِ والمناظرةِ، بِداية مِنَ الصَّفحَةِ 205 إلى الصَّفحَةِ 216، وَخُودِ بَلاغَةِ وَخُودِ بَلاغَةِ وَخُودِ بَلاغَةِ التِي لَا طَائِلَ مِنْهَا، فَهَدَفُنَا هُوَ إِثْبَاتُ وُجُودِ بَلاغَةِ التِي لَا طَائِلَ مِنْهَا، فَهَدَفُنَا هُوَ إِثْبَاتُ وُجُودِ بَلاغَةِ النِي لَا طَائِلَ مِنْهَا، فَهَدَفُنَا هُوَ إِثْبَاتُ وُجُودِ بَلاغَةِ النَّيَاطُرَةِ ضِمْنَ أَعْمَالِ العُمرِيِّ، وليسَ إيرَادُ جَمِيعِ مُنَاظَرَاتِهِ .

30/

أخبًد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 204.

الفصل الثالث: دراسة تحليلية لمناهج العمري في مشروعه البلاغي الجديد

المبحث الأول: دراسة تحليلية في المنهج البنيوي

المبحث الثاني: دراسة تحليلية في المنهج التداولي

المبحث الثالث: دراسة تحليلية في المنهج التاريخي

المبحث الرابع: دراسة تحليلية في المنهج التأويلي ( نظرية التلقي )

تَوْطِئَةُ: نَتَنَاوَلُ فِي هَذَا الفَصلِ العَمَلَ التَّطبِيقِيَّ الخَاصَّ بِالجَانِبِ الثَّانِي مِنَ الدِّراسَةِ، وَالمَتَعَلِّقِ بِنَوْعِ المُناهِجِ التِّي طَبَّقَهَا العُمَرِيُّ، وذَلِكَ بِاعتِبارِ أَنَّ دِرَاسَتَنَا تَقُومُ عَلَى جَانِبَيْنِ هُمَا: جَانِبُ التَصَوُّرِ وَجَانِبُ المَنْهَجِ .

هَذَا وَبَّكَدُرُ الْإِشَارَةُ إِلَى أَنَّ جَمِيعٍ مَا عَرَفْنَاهُ فِي الفُصولِ التَّطبِيقِيَّةِ السَّابِقةِ، مَا هُوَ إِلَّا دِراسَاتٌ تَطبِيقِيَّةٌ فِي التَّصَوُّرِ - أَيْ تَصَوُّرُ العُمرِي لمشْرُوعِهِ البلاغِي -، وَلَا بَأْسَ الآنَ فِي أَنْ نُذَكِّرَ بِوجهَةِ النَّظرِ التِي قَدَّمْنَاهَا فِي هَذهِ الدِّراسةِ وهِيَ تَقسِيمُ تَصَوُّرِ العُمَرِيِّ إِلَى قِسمَيْنِ هُما التَّأْرِيخُ والتَّجْدِيدُ، وَأَنَّ مَشرُوعَ العُمرِيِّ اِبْتَدَأَ مَعَ بِدايَاتِ البَلاغةِ العِربيَّةِ وِإكتَمَلَ - أَوْ بِالأحْرَى قَارِبَ الاَكْتِمالَ - مَعَ بَلاغَةِ الخِطابِ الاحْتِمالِيّ التي عَرَفْنَاهَا في الفصْل السَّابِقِ، وعليْهِ يَكُونُ تَصَوُّرُ العُمرِيّ جَامِعًا لِبلاغَتَيْنِ اِثنتينِ هُما البَلاغَةُ العَربِيَّةُ القَدِيمَةُ، وقَدْ قَسَّمَهَا بينَ أُصولٍ وإمْتِدادَاتٍ، والبَلاغَةُ الجَدِيدَةُ ( بَلاغَةُ الخُطبةِ، وبَلاغَةُ الشِّعرِ، وبَلاغَةُ الرِّوايَةِ، وبَلاغَةُ القِصَّةِ، وبَلاغَةُ الإِشْهارِ ... الخ، وهذهِ الرُّؤيَّةُ التِي طَرَحْنَاهَا - فِي الفَصْلِ بَيْنَ التَّأْرِيخِ وَالتَّجْدِيدِ عِندَ العُمرِيّ - إنما هِيَ إجْتِهادٌ مِنَّا أَردْنَا مِنْ خِلالِهِ أَنْ نُبَيِّنَ مَّيُّو المشرُوعَ البَلاغِيَّ عِند العُمرِيّ عَنْ بَقيَّةِ الرُّؤى وَالنَّظرِيَّاتِ التَّجدِيدِيَّةِ، فالعُمرِيُّ لَمْ يَسِرْ عَلى مِنوَالِ التَّجْدِيدِ النَّمطِيِّ المعرُوفِ، وَالذِي يَعْمدُ إِلى اِسْتِكْمَالِ مَسارِ الدِّراسَةِ أيًّا كَانتْ هَذهِ الدِّراسَةُ، عَنْ طَرِيقِ البَحثِ فِي نَقائِصِهَا وَهَفَوَاتِهَا، وَمَا إِلى ذَلكَ، أَمَّا العُمرِيُّ فَقَدْ عَمَدَ إِلَى الرُّجوعِ لِلوَرَاءِ، أَيْ لِبِدَايَاتِ البَلاغَةِ العَربيَّةِ - وقَامَ بِإعطَاءِ نَظرَةٍ خَاصَّةٍ بِه حَوْلَ تِلكَ البِدايَاتِ، وَكَانَ لَهُ تَقْسِيمُهُ الخَاصُّ لمراحِلِ تَارِيخِ البَلاغَةِ العَربيَّةِ، وبعدَ هَذا اِنْتَقَلَ إِلَى تَّحدِيدِ البَلاغَةِ وِفْقَ مَناهِجَ غَربيَّةً حَدِيثَةً، وَمِنْ خِلالِ قِراءَتِنَا المتَواضِعَةِ لِعَمَل العُمرِيّ، واطِّلَاعِنَا عَلَى قِراءِاتٍ أُخرَى فِي ذَاتِ المؤضُوع \*، حَاوَلْنَا تَقَصِّيَ أَهمِّ المنَاهِجِ التِي اِنْبَنَى عَليهَا مَشْرُوعُ العُمري فَوجَدْنَا أَنَّمَا لَا تَخْرُجُ عَنْ أَرْبَعةٍ وَهِيَ : المنهَجُ البِنيَوِي، والمنْهَجُ التَّداوُلِي، والمنْهَجُ التَّارِيخي، ونظرِية التَّلقِي، وسَنرَى كَيفِيَّةَ تطبِيق هاتِهِ فِيمَا نُقَدِّمُهُ بَينَ ثَنَايَا هَذَا الفَصْل.

<sup>\*</sup> من الدراسات التي تطرقت إلى المنهج عند العمري، مقال بعنوان " تلقي النص البلاغي عند مُجَّد العمري " للدكتورة إبتسام ابن خرّاف .

المبْحَثُ الأَوَّلُ: تَطْبِيقُ المنْهَجِ البِنْيَوِيِّ: إِنَّ أَكثرَ المناهِجِ حُضُورًا فِي أَعمَالِ العُمَرِيِّ - كَمَا سَبَقَتِ الإِشَارَةُ - هِيَ المناهِجُ الثَّلاثَةُ البِنيَوِيُّ، والتَّداولِي، ونَظرِيَّةُ التَّلقِّي، يَعْزوهَا المنْهَجُ التَّارِيخِي، سَبَقَتِ الإِشَارَةُ - هِيَ المناهِجُ الثَّلاثَةُ البِنيَوِيُّ، والتَّداولِي، ونَظرِيَّةُ التَّلقِي، يَعْزوهَا المنْهَجُ التَّارِيخِي، وسَنَبَدَأُ الآنَ بِالمُنْهَجِ البِنْيَوِي، الذِي يَتجَلَّى لَنَا مِنْ خِلالِ عَديدِ الأَمثِلَةِ الوَارِدَةِ فِي تِلكَ الأَعمَالِ، وهِي فِي أَعْلَبِهَا إِمَّا خُطَبُ، أَوْ أَشْعَارُ، إِقْتَصَرْنَا فِيهَا عَلى مِثالَيْنِ إثْنَينِ هُمَا:

1- تَحلِيلُ العُمرِي لِبيتٍ شِعرِيِّ لِلمُتَنَبِّي، فِي كِتابِهِ المَوَازَناتُ الصَّوتِيَّةُ فِي الرُّؤيةِ البَلاغِيَّةِ .

2- تَحلِيلُ الْأَمثِلَةِ الوَارِدةِ فِي كِتابِ أَبِي عُبَيْدَةَ فِي كِتابِهِ البَلاغَةُ العَربِيَّةِ أُصُوهُمَا وَإِمْتِدادَاتِهَا .

لَكِنْ لَابُدَ مِنْ تَوْضِيحِ الطَّرِيقَةِ التِي يَعتَمِدُ عَليهَا النُّقَّادُ فِي دِراسَةِ النُّصوصِ الأَدَبِيَّةِ وِفْقَ آلِيَّاتِ المُنْهَجِ البِنْيَوِي، حَتى يَتَسَنَّى فَهْمُ عَمَلِ العُمرِيِّ فِي هَذَا الشَّأْنِ، وعَلَيهِ فَإِنَّنَا سَنَنْطَلِقُ مِنَ السُّؤَالِ النُّهَجِ البِنْيَوِي، حَتى يَتَسَنَّى فَهْمُ عَمَلِ العُمرِيِّ فِي هَذَا الشَّأْنِ، وعَلَيهِ فَإِنَّنَا سَنَنْطَلِقُ مِنَ السُّؤَالِ التَّالِي: كَيفَ نُثْبِتُ أَنَّ العُمرِي إِسْتَحَدْمَ المُنْهَجَ البِنيَوِي ؟ .

إِنَّ أَصحابَ المنْهجِ البِنيَوِيِّ يَنطَلِقُونَ مِنْ فِكرَةٍ أَساسٍ، وَهِيَ أَنَّ النَّصَ عِبَارَةٌ عَنْ بِنْيَةٍ مُغْلَقَةٍ، وَلَا يُمُكِنُ تَفْسِيرِهِ مِنَ الخِارِجِ، وَالخارِجُ المقْصُودُ هُنَا هُوَ البِيئَةُ ( أَوِ الْجَتَمَعُ )، كما هُو الحَالُ عِندَ وَلَا يُمُكِنُ تَفْسِيرِهِ مِنَ الخِارِجِ، وَالخارِجُ المقْصُودُ هُنَا هُوَ البِيئَةُ ( أَوِ الْجَتَمَعُ )، كما هُو الحَالُ عَندَ أَنصَارِ المنْهَجِ الاجْتِمَاعِيِّ، وَهُوَ أَيْضًا - أَيْ الخَارِجُ - مَا يُقصَدُ بِهِ نَفْسِيَّةُ المبْدِعِ، كمَا هُوَ الحَالُ لَكن أَنصَارِ المنْهَجِ الاجْتِمَاعِيِّ، وَهُو أَيْضًا - أَيْ الخَارِجُ - مَا يُقصَدُ بِهِ نَفْسِيَّةُ المبْدِعِ، كمَا هُو الحَالُ لَكن أَنصَارِ المُنْهَجِ النَّفْسِ مُسْتَبْعَدَانِ كُلِيًّا فِي هَاتِهِ الدِّرَاسَةِ . لَذَى أَصحَابِ المنْهجِ النَّفْسِيَّ، فَتَأْثِيرُ الْجُتَمَعِ وَتَأْثِيرُ عِلْمِ النَّفْسِ مُسْتَبْعَدَانِ كُلِيًّا فِي هَاتِهِ الدِّرَاسَةِ .

وَتَفْسِيرُ النُّصوصِ وِفْقَ آلِيَّاتِ المُنْهَجِ البِنْيَوِيِّ يَعتَمِدُ عَلَى تَفْكِيكِ مُكَوِّنَاتِ النَّصِ إِلَى جُمَلٍ، وَتَفْسِيرُ النُّصوصِ وِفْقَ آلِيَّاتِ المُنْهَجِ البِنْيَوِيِّ يَعتَمِدُ عَلَى تَفْكِيكِ مُكَوِّنَاتِ النَّصِ إِلَى جُمَلٍ، وَتَراكِيب، وَأَصْوَات، وَصَرَّف، وَبَلَاغَة، وغيرِ ذَلكَ مِنَ العُلُومِ ...، وَمِنْ هُنا يَعمَدُ أَصْحَابُ هَذا المُنْهَجِ إِلَى الكَشْفِ عَنْ جَمُوعَةٍ مِنَ المُسْتَوَيَاتِ اللَّغُويَّةِ المُرْتَبِطَةِ .

مِثَالٌ تَوْضِيحِيُّ: مِنْ الأَمثِلةِ التي يُمكِنُ الاعْتِمَادُ عَليهَا فِي تَوْضِيحِ آلِيَّاتِ تَطبِيقِ المنْهَجِ البِنيَوِيِّ، مَا قَامَ بِهِ النَّاقِدُ المغرِيُّ مُحَد مفتاحٌ فِي تَحلِيلِ قَولِ الشَّاعِرِ<sup>1</sup>:

وَاِسْتَرْجَعَتْ مِنْ بَنِي سَاسَانَ مَا وَهَبَتْ وَلَمْ تَدَعْ لِبَنِي يُونَانَ مِنْ أَثَرِ

أُوَّلًا: اِعْتَبَرَ النَّاقِدُ مُحَّد مفتاح هَذا البَيتَ الشِّعرِيَّ، عِبارَةً عَنْ بِنْيَةٍ مُغْلَقَةٍ لَا يمكِنُ تَفسِيرُهَا مِنَ الخَّارِج، وَإِنْمَا مِنَ الدَّاخِلِ.

ثَانِيًا: قَامَ بِتحدِيدِ المسْتَوَيَاتِ التَّركِيبِيَّةِ، وَهِيَ: المسْتَوَى المعْجَمِي، المسْتَوَى الصَّوْتِي، المسْتَوَى المسْتَوَى المسْتَوَى المسْتَوَى المسْتَوَى المسْتَوَى المسْتَوَى الصَّرْفِي .

1/- المُسْتَوَى المُعْجَمِي: لَاحظَ النَّاقِدُ أَنَّ لَفظةَ " وَاسْتَرْجَعَتْ " مُساوِيَةٌ مِنْ حَيْثُ المُعْنَ والدِّلَالةِ لِلَفْظةِ " وَلَمْ تَدَعْ "، بِمعنَى أَنَّنِي عِندمَا أَقُولُ لَكَ : أَعْطَيْتُكَ شَيْئًا، ثُمُّ اِسْتَرْجَعْتُهُ، فَإِنَّ هَذا يُساوِي قَولِي لَك : أَعَطَيْتُكَ شَيْئًا، ثُمُّ لَمْ أَدَعْكَ تَأْخُذُهُ " .

2/- المُسْتَوَى الصَّوْقِي: لَاحَظَ النَّاقِدُ أَنَّ لَفظَةَ " مِنْ بَنِي " مُساوِيةٌ، مِنْ حَيثُ الصَّوتُ، لِلَفْظَةِ " لِلَهُظَةِ " لِلَهُظَةِ " لِلَهُظَةِ " .

3/- المُسْتَوَى الصَّرْفِي: لَاحَظَ أَنَّ لَفظَةَ " سَاسَانْ " تُساوِي لَفظَةَ " يُونَانْ "، فِي الصِّيغَةِ، وَهِيَ " فَعْلَان " .

4/- مُسْتَوَى تَرْتِيبُ الكَلِمِ: لَاحَظَ أَنَّ عِبَارَةَ " مَا وَهَبَتْ " مُساوِيَةٌ لِعِبارَةِ " مِنْ أَثَرٍ "، وَإِنْ كَانَ قَدِ اِسْتَدْرَكَ أَنَّ " وَهَبَتْ " فِعْلُ، وَ" أَثَرٍ " اِسْمٌ .

<sup>1</sup> هو للشاعر الأندلسي ابن عبدون، ينظر : ابن بدرون، شرح قصيدة ابن عبدون، تح : رَيْنْحَرْتْ دُزِي، مطبعة الأخوين لَحْتَّمَنْسْ، مدينة ليدن، سنة 1836م، ص : 23 .

إِذَنْ، فَمِنْ خِلالِ دِراسَةِ المستوياتِ المحْتَلفَةِ يُبَيِّنُ النَّاقِدُ مُحَد مفتاح، أَنَّ مَا وَقعَ في الشَّطْر الأَوَّلِ لهذَا البَيْتِ الشِّعرِيّ، يُساوِي مَا وَقَعَ فِي شَطرِهِ الثَّابِي، كَذلِكَ أَنَّ مَا وَقَعَ لِبَني سَاسَانْ هُوَ نَفْسُهُ مَا وَقَعَ لِبَنِي يُونَانَ، أَيْ أَنَّهُ أَرادَ التَّحدُّثَ عَنْ حَالِ كُلِّ مِنهُمَا، فَوَازَنَ فِي ذَلكَ بَينَ التَّحدُّثِ عَنْ بَنِي سَاسانَ فِي الشَّطرِ الأَوَّلِ، وَبنِي يُونَانَ فِي الشَّطرِ الثَّانِي، مِنْ جَميع الجَوانِبِ وَالمسْتَوَيَاتِ، وبَنُو سَاسانَ هُمُ القُرْسُ، وبَنُو يُونانَ هُمُ اليُونَانُ، فَبالنِّسبَةِ إِليهِ أَنَّ حَضَارَةَ اليُونانِ كَانتْ قَدِ إِزْدَهَرَتْ وَوَصَلَتْ إِلَى القِمَّةِ ثُمُ إِنْهَارَتْ، وكذلِكَ حَضارَةُ الفُرس فَقدْ وَصَلَتْ هِيَ الأُخرَى إِلَى القِمَّةِ مُمَّ إِنْهَارَتِ.

ومَا يَهُمُّنَا نحنُ هُوَ أَنَّ النَّاقِدَ قَامَ بِاسْتِخْلَاصِ دِلالَةِ البَيتِ مِنْ خِلالِ تَفْكِيكِ بِنْيَتِهِ الدَّاخِلِيَّةِ، فَهُوَ لَا يَعْتَمِدُ أَيَّ عُنصُرٍ مِنْ خِارِجِ النَّصِّ، وَذلكَ لِكَيْ يُبَيِّنَ جَمالِيَّةَ هَذا البَيتِ الشِّعرِيِّ وَدْلَالَتَهُ .

وَقَدِ اعْتَمَدْنَا هَذَا المِثَالَ، فَقطْ لِكَيْ نُبيِّنَ طِريقَةَ الكَشفِ عَنْ تَوظِيفِ المنْهَجِ البِنيَوِيّ لَدى هَذَا النَّاقِدِ أَوْ ذَاكَ، وأمَّا عِندَ العُمرِيِّ فَإِنَّ عَمَلَنَا سَيكُونُ مَعَ المَثَالَيْنِ المَذْكُورَيْن آنِفًا.

المَثَالُ الأَوَّلُ: تَعْلِيلُ العُمَرِي لِبَيْتٍ شِعْرِيِّ لِلْمُتَنَبِيّ، فِي كِتَابِهِ المَوَازَنَاتِ الصَّوْتِيَةِ فِي الرُّؤْيِةِ البَلَاغِيَّةِ:

يَقُولُ المَتَنِي: 1

نَصِيبُكَ فِي حَيَاتِكَ مِنْ حَبِيبٍ نَصِيبُكَ فِي مَنَامِكَ مِنْ حَيَالِ

وَهذا البَيتُ ذَكَرَهُ المَتَنَبِّي فِي قَصِيدَةٍ رَثَى كِها وَالِدَةَ سَيفِ الدُّولَةِ، وَقَدْ تُوفِّيَتْ سَنةَ سَبع وثَلاثِينَ وَثَلاثِمائَةٍ، وَأَنْشدهُ إِيَّاهَا فِي جُمادَى الآخِرَةَ، مِنَ السَّنةِ نَفْسِهَا، وَهِيَ قَصِيدَةٌ اِحْتَوَتْ عَلى

مبد الرحمن البرقوقي، شرح ديوان المتنبي، تح : د. يوسف الشيخ مُحَّد البقاعي، ص : 70 .

خَمْسَةٍ وَأَرْبَعِينَ بَيْتًا، وهِيَ التِي يَقُولُ فِيهَا 1:

وَمَا التَّأْنِيثُ لِاسْمِ الشَّمْسِ عَيْبٌ وَلَا التَّذْكِيرُ فَخْرٌ لِلْهِلَالِ

وهُوَ بَيْتُ مِنْ أَشْهِرِ أَيْباتِ المتنَبِّي الذِي أَضِحَى مَثَلًا فِيمَا بَعدُ .

وَقَدِ اِعْتَمَدَ العُمرِيُّ فِي تَعليلِهِ هَذَا المنْهِجَ البنيوِي الذِي قَامَ عَلَى إِثْرِهِ بِتَتَبُّعِ بِنْيَةِ البَيتِ، وَرَصْدِ الأَلْفَاظِ التِي تَتَشابَهُ مِنَ الأَلْفَاظِ التِي يَأْخُذُ هُوَ أَسَاسَ بِنْيَةِ كُلِّ قَصِيدَةٍ كَمَا هُوَ مَعرُوفٌ، يَقُولُ العُمرِيُّ : " فَالنَّظْرَةُ الشَّمُولِيَّةُ إِلى البَيْتِ كَكُلٍّ، تَسمَحُ بِتمْييزِ بِنْيَتَيْنِ كَبِيرَتَيْنِ إحدَاهُمَا مُوافِقَةٌ، وَالثَّانِيةُ مُخَالِفَةٌ بِالنَّظْرِ إِلَى الشَّمُولِيَّةُ إلى البَيْتِ كَكُلٍّ، تَسمَحُ بِتمْييزِ بِنْيَتَيْنِ كَبِيرَتَيْنِ إحدَاهُمَا مُوافِقَةٌ، وَالثَّانِيةُ مُخَالِفَةٌ بِالنَّظْرِ إِلَى الشَّمُولِيَّةُ المُوافَقَةِ هِيَ: الشَّطُو 1 : نَصِيبُكَ فِي ... مِنْ .../ الشَّطر 2 : نَصِيبُكَ فِي ... مِنْ الأُولَى، بِنْيَةُ المُوافَقَةِ هِيَ: الشَّطُو 1 : نَصِيبُكَ فِي ... مِنْ .../ الشَّطر 2 : نَصِيبُكَ فِي ... مِنْ اللَّولَ يُتَمَيِّلُ المُولَى تُشَكِّلُ المُعَالَقَةِ هِيَ: الشَّعُونِ فِي البَيْتِ، فِي حِينِ تُكَوِّنُ البِنْيَةُ الثَّانِيةُ تَحْرِيكًا وَحَلْحَلَةً لِذلِكَ السُّكُونِ فِي البَيْتِ، فِي حِينِ تُكَوِّنُ البِنْيَةُ الثَّانِيةُ تَوْرِيكًا وَحَلْحَلَةً لِذلِكَ السُّكُونِ، ومِنْ هَذَهِ المَحَالَقَةِ تَنْشَأُ الفَاعِلِيَّةِ الإيقَاعِيَّة "2 ...

لَقَدْ مَيَّزَ العُمرِيُّ كَمَا هُوَ مُلاحَظٌ بَينَ بِنْيَتَيْنِ تَشَكَّلَ مِنهُمَا البَيثُ، بِنْيَةٌ تَهْتَمُّ بِالجانبِ العَرُوضِيِّ، وتُوظِّفُ نَفسَ الكَلِماتِ، وَهِيَ: " نَصِيبُكَ فِي " عَلَى وَزْنِ " مُفَاعَلَتُنْ "، التِي أَوْرَدَهَا المَتنَيِّي فِي بِدايَةِ كُلِّ شَطْرٍ مِنْ شَطرَيِّ البَيتِ الشِّعرِيِّ، لِيُحَقِّقَ بِذلِكَ تَنَاغُمًا فِي الوَزنِ وَجَمَالِيَّةً فِي المَتنَيِّي فِي بِدايَةِ كُلِّ شَطْرٍ مِنْ شَطرَيِّ البَيتِ الشِّعرِيِّ، لِيُحَقِّقَ بِذلِكَ تَنَاغُمًا فِي الوَزنِ وَجَمَالِيَّةً فِي المَتنَيِّي فِي بِدايَةٍ كُلِّ شَطْرٍ مِنْ شَطرَيِّ البَيتِ الشِّعرِيِّ، لِيُحَقِّقَ بِذلِكَ تَنَاغُمًا فِي الوَزنِ وَجَمَالِيَّةً فِي الطَّوتِ، وَبِنْيَةً أُخرَى هِيَ أَيْضًا تَهْتَمُّ بِالجَانِبِ العَرُوضِيِّ غَيرَ أَنَّهَا لَا تُوظِّفُ نَفسَ الكَلِمَاتِ، بَلْ الصَّوتِ، وَبِنْيَةً أُخرَى هِيَ أَيْضًا تَهْتَمُّ بِالجَانِبِ العَرُوضِيِّ غَيرَ أَنَّهَا لَا تُوظِّفُ نَفسَ الكَلِمَاتِ، بَلْ بَعُولُ لِكُلِّ كَلمَةٍ مَا يُنَاقِضُهَا ، "حَيَاتُكَ " لِ " مَا يُناقِضُها ، "حَيَاتُكَ " لِ " مَا يُناقِضُها ، "حَيَاتُكَ " لِ " حَبِيبٌ " لِ " حَبِيبٌ " لَا " حَيَالٌ " .

وَلقدْ أَشَارَ العُمَرِي إِلَى أَنَّ الشَّاعِرَ مَا وَظَّفَ تِلكَ الكَلِمَاتِ المَتَنَاقِضَةِ إِلَّا لِوُجُودِ مُوافَقَةٍ ضِمْنِيَّةٍ بَينَ كُلِّ كَلِمَةٍ وَأُخرَى، أَيْ أَنَّ التَّنَاقُضَ هُنَا لَيسَ هُوَ كُلَّ شَيءٍ فِي طَبِيعَةِ العَلاقَةِ بَينَ

<sup>. 76</sup> عبد الرحمن البرقوقي، شرح ديوان المتنبي، ص $^{1}$ 

<sup>·</sup> مُحَدِّ العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية والممارسة الشعرية، ص: 25 .

الكَلِماتِ، وَإِنَّا تَنَاقُضٌ يَشْتَرِطُ وُجودَ تَناسُبٍ وَتَوافَقٍ قَبْلِيٍّ، هَذَا التَّنَاسُبُ الذِي يَشرَحُهُ العُمرِيُ مِنْ خِلالِ عَلاقَةِ الحَياةِ بِالحبِيبِ، وَعلاقَةِ النَّوْمِ بِالحَيَالِ، فَكَأَنَّ الحَيَاةَ الحَقيقيَّةَ هِيَ التِي يَمُدُّهَا لَنَا الْحَبِيبُ، وَكَأَنَّ الحَيالَ الفِعْلِيَّ هُوَ الذِي يَكُونُ أَثناءَ النَّوْمِ فَقطْ، وهذا التَّحليلُ يَعْعَلُهُ العُمَرِيُّ ضِمنَ العُمُومِ إِلَى الخَصُوصِ، أَيْ أَنَّ التَّحلِيلَ الأَوَّلَ الذِي اِهْتَمَّ بِالبِنْيَةِ وَأَصْدَادِ الأَلفَاظِ هُوَ النَّيْ وَأَمْ هَذَا فَهُوَ التَّعْلِيلُ الخَصُوصِ، أَيْ أَنَّ التَّحلِيلَ الأَوَّلَ الذِي اِهْتَمَّ بِالبِنْيَةِ وَأَصْدَادِ الأَلفَاظِ هُو العُمْرِيُّ : " أَمَّا إِذَا العَامُّ، وَأَمَّا هَذَا فَهُوَ التَّحْلِيلُ الخَاصُ وَالأَكثَرَ عُمْقًا وَدِلالَةً، وَفِي هَذَا يَقُولُ العُمَرِيُّ : " أَمَّا إِذَا العَامُ وَالْمَافِقِ فَوْ التَّعْلِيلُ الخَاصُ وَالأَكثَرَ عُمْقًا وَدِلالَةً، وَفِي هَذَا يَقُولُ العُمَرِيُّ : " أَمَّا إِذَا الْعَامُ مِنَ العُمُومِ إِلَى الحُصوصِ فَسَنَجِدُ فِي بِنْيَةِ الاحْتِلَافِ – فِي مُستَوَى بِنَائِهَا الدَّاخِلِيَّ – إِنْ مُستَوى بِنَائِهَا الدَّاخِلِيَّ – التَّسُ كُليْنِ: الحَيَاةُ وَالحَبِيبُ (و) النَّومُ وَالحَيَالُ، فَهُناكَ إِذِنْ مُوافَقَةٌ بَينَ الحَيَاةِ وَالحُبِيبُ ، وَبِينَ النَّوْمُ وَالحَيَالُ، فَهُناكَ إِذِنْ مُوافَقَةٌ بَينَ الحِيَاةِ وَالحُبِيبُ ، وَبِينَ النَّوْمُ وَالحَيَالُ، فَهُناكَ إِذِنْ مُوافَقَةٌ بَينَ الحَيَاةِ وَالحُبِيبُ ، وَبِينَ النَّومُ وَالحَيَالُ ، فَهُناكَ إِذِنْ مُوافَقَةٌ بَينَ الحَيَاةِ وَالحُبِيبُ .

وَمَا يَلْبَثُ العُمرِيُّ أَنْ يَكْشِفَ عَنْ عَلاقَةٍ أُخرَى تَتَمَثَّلُ فِي المَحْالَقَةِ بَينَ الأَلقَاظِ الأَرْبَعَةِ، الحَياةُ، والنَّومُ، والحَبِيبُ، وَالحَيالُ، ذَلكَ أَنَّ الحَيَاةَ تَخَالُفَ النَّومِ بِاعتِبارِ النَّوْمِ مَوْتٌ مُؤَقَّتٌ، قَالَ الله الحَياةُ، والنَّومُ، والحَبِيبُ، والحَيالُ، ذَلكَ أَنَّ الحَياةَ تَخالُفَ النَّومِ بِاعتِبارِ النَّوْمِ مَوْتٌ مُؤَقَّتٌ، قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ اللّهُ يَتَوَقَى الْأَنفُس حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنامِهَا أَفَيمُسِكُ اللّي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ اللهُ خَرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَسَ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُورَ ﴿ وَهُ المَعْقِلِ فِي أَنَّ الحَبِيبَ هُوَ الكَائِنُ الحَيُّ الذِي يَمثُلُ أَمَامَنَا لِتكُونَ الحَيلُ اللهُ وهُو المتَمثِّلِ فِي أَنَّ الحَبِيبَ هُوَ الكَائِنُ الحَيُّ الذِي يَمثُلُ أَمَامَنَا لِتكُونَ عَلاقَتُنَا بِهِ عَلاقَةً طَبِيعِيَّةً وَاقِعِيَّةً حَالِيَةً مِنَ الأَوْهَامُ، أَمَّا الحَيالُ فَيُعطِينَا حَبِيبًا آخرَ وَإِنْ كَانَ بِنَفْسِ عَلاقَتُنَا بِهِ عَلاقَةً طَبِيعِيَّةً وَاقِعِيَّةً حَالِيَةً مِنَ الأَوْهَامُ التِي لَا صِلَةً لَمَا بِالوَاقِعِ، وَعلَى هَذَا الأَساسِ صُورَةِ الحَبِيبِ الحِقِيقِيِّ، إِلَّا أَنَّ مَعُهُ المَبَالَغَاتِ وَالنَّوْمِ، بِاعتِبارِ النَّوْمِ أَحًا لِلْمَوْتِ، كَمَا هُو شَائِعٌ بَينَ الحَيلِ التَّيْرِ ضِدَّانِ، وَمُخَالُفَةً يُقَوِيهَا السِيّيَاقُ بَينَ الحَبِيبِ وَالحَيالِ "2 .

بَعدَ دِراسَتِهِ لِلجَانِبِ المُعْجَمِيِّ الدِّلالِي، يَذهَبُ العُمرِيُّ إِلَى الجَانِبِ الصَّوْتِي، الذِي يَتَنَاوَلُ فِيهِ نَفسَ الكَلِماتِ وَهِيَ: حَيَاتُكَ، مَنَامُكَ، حَبِيبٌ، حَيَالٌ، الأَوَّلانِ عَلَى وَزْنِ " مُفَاعِلْ "، وَالتَّانِيَانِ

<sup>.</sup> 25: هُمَّد العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية والممارسة الشعرية، ص

<sup>. 25 :</sup> ضسه، ص

عَلَى وَزِنِ " فَعُولٌ "، وَهُوَ مَا أَوْرَدَهُ ضِمنَ جَدُولٍ تَحلِيلِيِّ كَشَفَ فِيهِ المَوَازَنَةَ الصَّوْتِيَّةَ التِي بَينَ الأَلْفَاظِ، وَالمَوَازَنَةَ التَّرصِيعِيَّة أَيْضًا، كَمَا أَشارَ إِلَى اهْتِمَامِ الشَّاعِرِ بِالمَقَابَلَةِ بَينَهَا، يَقُولُ: " ثُمُّ هُنَاكَ مُوَازَنَةٌ صَوْتِيَّةٌ تَرْصِيعِيَّةٌ ( وَتَقْطِيعِيَّةٌ وَزْنِيَّةٌ )، يُمكِنُ تَشْخِيصُهَا عَلى الشَّكْلِ التَّالِي:

| = مفاعل | ك | _ | ت | ي – | حياتك : ح    |
|---------|---|---|---|-----|--------------|
| = مفاعل | ك | _ | م | ن – | منامك : م    |
| = فعول  |   |   |   | – ب | حبيب (ن) : ح |
| = فعول  |   |   |   | – ي | خيال (ن) : خ |

فَهِنَاكَ نُزُوعٌ شَديدٌ إِلَى المَوَافَقَةِ الزَّمَنِيَّةِ الكَمِيَّةُ القَائِمَةُ عَلَى التَّرْصِيعِ وَالوَزِنِ، وَهُناكَ مُحَالَفَةٌ مُؤَرَّمَةٌ تَضْطَلِعُ بِهَا الصَّوامِثُ التِي تُريدُ أَنْ تَصِلَ إِلَى أَقْصَى دَرَجَاتِ الاخْتِلافِ، وَلا نُريدُ أَنْ نَتَجَاوَزَ هُذَا الْحَدَّ لِلرَّبْطِ بَينَ بِنْيَةِ المَقَابَلَةِ وَمَضمُونِ البَيتِ، فَذَلِكَ جَلِيٌّ "1.

المثَّالُ الثَّانِي : تَعْلِيلُ العُمَرِيِّ الأَمْثِلَةَ الوَارِدَةَ فِي كِتَابِ أَبِي عُبَيْدَةَ، فِي كِتَابِ البَلَاغَةُ العَرَبِيَّةُ العَرَبِيَّةُ العَرَبِيَّةُ العَرَبِيَّةُ العَرَبِيَّةِ الوَارِدةِ فِي كِتَابِ اِبْنِ قُتيْبَةَ بِتقْسِيمِ تِلكَ الطَّمثِلَةِ عَلَى خَمْسَةِ أَقْسَامٍ، جَسَّدَ مِنْ خِلالِهِ اللَّمثِلَةِ البِنيويِّ، يَقُولُ العُمرِيُّ : " بَعدَ عَملِيَّةِ الأَمثِلَةِ عَلَى خَمْسَةِ أَقْسَامٍ، جَسَّدَ مِنْ خِلالِهِ التَّقُوحِ المعْجَمِيَّةِ عَنْ طَرِيقِ المرَادِفِ أَوِ التَّفْسِيرِ ) بَدَا لَنَا السَّقْصَاءِ لِلْأَمْثِلَةِ الدَّالَةِ ( بِعَضِّ النَّظُرِ عَنِ الشُّرُوحِ المعْجَمِيَّةِ عَنْ طَرِيقِ المرَادِفِ أَوِ التَّفْسِيرِ ) بَدَا لَنَا إِسْتِقْصَاءٍ لِلْأَمْثِلَةِ الدَّالَةِ ( بِعَضِّ النَّظُرِ عَنِ الشُّرُوحِ المعْجَمِيَّةِ عَنْ طَرِيقِ المرَادِفِ أَوِ التَّفْسِيرِ ) بَدَا لَنَا إِسْتِقْصَاءٍ لِلْأَمْثِلَةِ الدَّالَةِ ( بِعَضِّ النَّظُرِ عَنِ الشُّرُوحِ المعْجَمِيَّةِ عَنْ طَرِيقِ المرَادِفِ أَوِ التَّفْسِيرِ ) بَدَا لَنَا أَنْ إِشْكَالَاتِ الجَازِعِبَ الجَانِ عِندَ أَبِي عُبيْدَةَ تَندَرِجُ فِي الْخَاناتِ التَّالِيةِ: 1 - تَدَاخُلُ الضَّمَائِ وَتَبَادُلُ المُواقِعِ، وَمُعْالَفَةُ ظَاهِرِ عَندَ أَبِي عُبيْدَةَ تَندَرِجُ فِي الْخَاناتِ التَّالِيةِ فِي غَيرِ مَوْقِعِهِ المَتَوقَعِ، وَمُعَالَفَةُ ظَاهرِ القَولِ، 4 - الرِّيادَةُ والنُقصَانُ فِي تَركِيبِ الكَلامِ، 5 - النَّقُلُ وَالإِلْحُاقُ الدِّلالِي "2 .

يُقِرُّ العُمرِيُّ بِأَنَّ الأَمثِلَةَ الوَارِدَةَ فِي كِتابِ ابْنِ قُتَيْبَةَ كَثِيرَةٌ جِدًّا، وَلِذلِكَ فَهُوَ يَقْتَصِرُ عَلَى أَهْمِهَا فَقَطُ، دُونُ الحَاجِةِ إِلَى ذِكْرِ البَقِيَّةِ، عَلَى أَنهُ يَترُكُ لِلقَارِئِ حُرِيَّةَ الاسْتِنْبَاطِ، وَالتَّأُويلِ، وَحَتَّى فَقَطُ، دُونُ الحَاجِةِ إِلَى ذِكْرِ البَقِيَّةِ، عَلَى أَنهُ يَترُكُ لِلقَارِئِ حُرِيَّةَ الاسْتِنْبَاطِ، وَالتَّأُويلِ، وَحَتَّى أَنهُ يَترُكُ لِلقَارِئِ حُرِيَّةَ الأَمثِلَةِ وَالتَّالِيقَاتِ، إِكْتِشَافَ بَعضِ الأَمْثِلَةِ وَالتَّالِيقَاتِ،

<sup>.</sup> 26: هُمَّد العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية والممارسة الشعرية، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحِدُّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 96.

وحَتَّى نُشرِكَ القَارِئَ فِي عَملِيَّةِ التَّأَمُّلِ، لَعلَّهُ يَستَنْبِطُ مَا حَفِيَ عَنَّا، نُورِدُ أَهَمَّ الأَمثِلَةِ الوَارِدَةِ عِندَ أَبِي عُبيْدَةَ وَالتِي سَيَكُونَ لِأَكْثَرِهَا حُضُورٌ فِي الجُهودِ البَلاغيَّةِ اللاحِقَةِ "1، وَسَنَتَتَبَّعُ الجَالاتِ الخَمسِ عُبيْدَةَ وَالتِي سَيَكُونَ لِأَكْثَرِهَا حُضُورٌ فِي الجُهودِ البَلاغيَّةِ اللاحِقةِ "1، وَسَنَتَتَبَّعُ الجَالاتِ الخَمسِ التِي ذَكرَهَا العُمرِيُّ خُطْوَةً بِخُطْوَةٍ، ليَتَجَلَّى لَنا كَيْفَ طَبَّقَ العُمرِيُّ المنهَجَ البِنيَوِيَّ فِي هَاتِهِ الدِّراسَةِ .

1- تَدَاحُلُ الضَّمَائِرِ وَتَبَادُلُ المُواقِعِ: تَناوَلَ العُمرِيُّ فِي هَذا الْجَالِ، خَمسَةَ أَنْوَاعٍ يَتَعَلَّقُ النَّوعُ الأُوَّلُ بِبَادُلِ المُواقِعِ بَينَ الضَّمائِرِ، وَيَتَعَلَّقُ النَّانِي بِالإِخبَارِ عَنْ أَحدِ الطَّرفَيْنِ، أَوْ أَحدِ الأطْرَافِ وَحدَهُ أَوِ الْعَكْسُ، أَيْ ذِكْرُ جَمُوعَةٍ مِنَ الأَشيَاءِ المَتشاعِةِ تِبَاعًا، ثُمُّ حَصْرُ النَّتِيجَةِ علَى وَاحِدٍ مِنهَا فَقَطْ، العَكْسُ، أَيْ ذِكْرُ جَمُوعَةٍ مِنَ الأَشيَاءِ المَتشاعِةِ تِبَاعًا، ثُمُّ حَصْرُ النَّتِيجَةِ علَى وَاحِدٍ مِنهَا فَقَطْ، بِاعتِبَارِ أَنَّ تَشَابُهِهَا يُوحِي بِتَشَابُهِ نَتَائِحِهَا، وَأَمَّا النَّوعُ النَّالِثُ فَإِنَّهُ يَتَعَلَّقُ بِحَاطَبَةِ العَائِمِ مُعَالِ كَلِمَةٍ مُؤَنَّقَةٍ وَوَصْفِهَا بِوَصْف المُذَكِّرِ أَوِ العَكْسُ، وَأَمَّا النَّوعُ الرَّابِعُ فَإِنَّهُ يَتَعَلَّقُ بِحَاطَبَةِ الغَائبِ مُخاطَبَةِ الشَّاهِدِ أَو العَكْسُ، وَهذَا مَا يُسَمِّيهِ عُلْمَاءُ البَلاغةِ بِأُسلُوبِ الالْيَقَاتِ \*، وَأَمَّا النَّوعُ الحَامِثُ العُمرِيُ العَلاقُ بِتَوْظِيفِ الكَلِمَةِ التِي تَدُلُّ عَلَى المُفْرَدِ والجَمْعِ مَعًا، كَكَلِمَةِ " فَلَكْ "، وَلقدِ اسْتَشْهَدَ العُمرِيُ المُعْرِقُ للعُمرِيُّ الْمُولِ الْعُمرِيُّ الْمُولِ الْعُمْرِيُّ الْمُولِ الْعُمْرِيُّ الْمُنْ فَتَوْبُوا فِي مُؤَلِّفِهِ، يَقُولُ العُمْرِيُّ اللَّوعِ الْحَمِيةِ الْمُولِ العُمْرِيُّ اللَّوعِ الْحَمِي المُؤْلِقِ مِنَ القرآنِ الكَرِيمِ، تَنَاوَلَهُمَا النِّنُ قُتَيْبَةَ فِي مُؤَلِّفِهِ، يَقُولُ العُمْرِيُّ: " لِكُلِيمَ هَذَهِ المُقُولَةُ عِدَّةَ ظُواهِرَ مِنْهَا:

أ- تَبادُلُ المَوَاقِعِ بَينَ المَفْرَدِ وَالمُثَنَّى وَالجَمْعِ، وقَدِ اِستَعْمَلَ أَبُو عُبيدَةَ لِلدِّلاَلَةِ علَى هَذَا الانْزِياحِ، عِبَارَةَ المُوضِعِ " ( فِي مَوْضِعِ ) "، أَو مَا يُفيدُ ذَلِكَ، مِثَال: اِسْتِعْمَالُ الآيَةِ الكرِيمَةِ : يُخْرِجُكُمْ طِفْلاً [ غافر : 67]، وهَذَا هُوَ النَّصُّ المنْجَزُ، وَأَمَّا المَفْتَرَضُ مِعْيَارِيًا فَهُوَ: فِي مَوْضِعْ أَطْفَالًا .

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 96.

<sup>\*</sup> الالتفات هو أسلوب بلاغي مستعمل في اللغة العربية، ويعني نقل الكلام من وجهة إلى أخرى، من ضمير المتكلم إلى المخاطب، أو العكس، ومن المخاطب إلى الغائب، وهكذا . والالتفات في إصلاح البلاغيين هو التحويل في التعبير الكلامي https://ar.wikipedia.org/wiki/ أخر . ينظر الرابط :

ب- الإِخْبَارُ عَنْ أَحدِ الطَّرَفَيْنِ أَوِ الأَطْرَافِ وَحدَهُ أَوِ العَكسُ، وَمثالُ ذَلكُ: اِسْتِعْمَالُ الآيَةِ الكَرِيمَةِ
 أُو العَكسُ، وَمثالُ ذَلكُ: اِسْتِعْمَالُ الآيَةِ الكَرِيمَةِ
 أَو التَّوبة : وَالنَّصُ الفَّتَرَضُ هُوَ: وَلَا يُنْفِقُونَهُمَا .

ج- وَصْفُ المذَكَّرِ بِوَصْفِ المؤَنَّثِ، وَمثالُهُ: اِسْتِعْمَالُ الآيَةِ الكرِيمةِ ﴿ ٱلسَّمَآءُ مُنفَطِرٌ بِهِ ۚ [ المزمل
 : 18]، وَتخرِيجُ أَبِي عُبَيْدَةَ هُوَ: جَعْلُ السَّماءِ بَدَلًا مِنَ السَّقْفِ بِمِنْزِلَةِ تَذكِيرِ سَماءِ البَيتِ .

د- مُخاطَبَةُ الغَائِبِ مُخَاطَبَةَ الشَّاهِدِ وَالعَكسُ، وَقدِ اِسْتَعْمَلَ فِيهِ عِبارَةَ " جَحَازُهُ "، وَمِثالُ ذَلِكَ: اسْتَعْمَالُ قولِهِ تَعَالَى: الْمَرْ فَ ذَٰ لِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبَ [ البقرة : 01 ] وَهذَا هُوَ النَّصُّ المَنْجَزُ، أَمَّا النَّصُّ المَفْتَرَضُ فَهُوَ: جَازُهُ هَذَا الكِتَابُ .

2- اِخْتِلَافُ أَوْجُهِ الْإِعْرَابِ وَالقِرَاءَاتِ: يُبَيِّنُ العُمرِيُّ أَنَّ هَذَا الاَحْتِلافَ إِنَّمَا جَاءَ " لِأَسْبَابِ تَتَعَلَّقُ بِاجتِهادٍ فِي فَهْمِ النَّسْقِ النَّحْوِيِّ أَوْ بِتَأْوِيلِ لِلمَقْرِوءِ نَتِيجَةَ عَدَم دِقَّةِ الْحَطِّ "<sup>2</sup>، وَلقدِ اِسْتشَهْدَ عَلَى ذَلِكَ بِثَالَيْنِ، يَتَمَثَّلُ الأَوَّلُ فِي الْإِشْكَالِ النَّحُوِيِّ، وَيَتَمثَّلُ الثَّانِي فِي الْإِشْكَالِ النَّقَطِي أَيْ عَلَى ذَلِكَ بِمَثَالَيْنِ، يَتَمثَّلُ الأَوَّلُ فِي الْإِشْكَالِ النَّعُويِّ، وَيَتَمثَّلُ الثَّانِي فِي الْإِشْكَالِ النَّقَطِي أَيْ وَضَعُ النُّقَطِ، " كَمَا يُفْهَمُ مِنَ الْأَمثِلَةِ التَّالِيةِ:

314

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 96، 98.

<sup>2</sup> نفسه، ص: 98 .

أ- الإِشْكَالُ النَّحوِيُّ، وَمثالُهُ اِسْتِعْمَالُ قَولِهِ تَعالَى: سُورَةُ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضَنَهَا [ النور: 01 ] وَهذَا هُوَ النَّصُّ المنْجُزُ، وَأُمَّا تَخرِيجُ أَبِي عُبَيدَةَ فَهُوَ: " رَفْعٌ وَنَصْبٌ \*" أَ، فَالنَّحُو هُنا يَظْهَرُ فِي الكَلمَةِ هُوَ النَّصُّ المنْجُزُ، وَأُمَّا تَخرِيجُ أَبِي عُبَيدَةَ فَهُوَ: " رَفْعٌ وَنَصْبٌ أَ" أَ، فَالنَّحُو هُنا يَظْهَرُ فِي الكَلمَةِ اللَّولَى " سُورَة " هَل تُقْرَأُ بِالضَمّ على أَشًا مُبتَدَأً، أَمْ تُقرأُ بِالفَتْحِ، على أَشًا مَفعُولُ بِهِ أَيْ: أَنْزَلْنَا سُورَة " هَل تُقْرَأُ بِالضَمّ على أَشًا مُبتَدَأً، أَمْ تُقرأُ بِالفَتْحِ، على أَشًا مَفعُولُ بِهِ أَيْ: أَنْزَلْنَا سُورَة " هَل تُقْرَأُ بِالضَمّ على أَشًا مُبتَدَأً، أَمْ تُقرأُ بِالفَتْحِ، على اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى

ب- الإشكال الطِّبَاعِيُّ ( النَّقْطُ وَالشَّكُلُ )، وَمِثَالُهُ اِسْتِعمَالُ قَولِهِ تَعَالَى ﴿ وَقَالُوۤا أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي الْقِراءَةُ الْقَراءَةُ الْقِراءَةُ الْقَراءَةُ الْقِراءَةُ الْقِراءَةُ الْقِراءَةُ الْقِراءَةُ الْقِراءَةُ الْقِراءَةُ الْقَرَأُ بَعْضُهُمْ: " أَ إِذَا ضَلَلْنَا ... صَلَلْنَا ، أَنْتُنَا "2، وَالْإِشكالُ الطِّبَاعِيُّ بَيِّنُ هُنَا، وَيُعنَى . لِهِ نَقَطُ الحُروفِ مَا يُمكِّنُ مِنْ تَعَيُّرِ المُعْنَى .

3- اِسْتِعْمَالُ اللَّفْظِ فِي غَيْرِ مَوْقِعِهِ المَتَوَقَّعِ، وَمُخَالَفَةُ ظَاهِرِ القَوْلِ: نَأْتِي الآنَ إِلَى مَا يُشبِهُ أُسلُوبَ اللَّنِفاتِ الذِي ذَكَرْنَاهُ آنِفًا، غَيرَ أَنَّهُ لَا يَتَعَلَّقُ بِالضَّمائِرِ وَتَحْوِيلِهَا مِنَ الغَائِبِ إِلَى الحَاضِرِ، أَوْ مَا اللَّنِفاتِ الذِي ذَكَرْنَاهُ آنِفًا، غَيرَ أَنَّهُ لَا يَتَعَلَّقُ بِالضَّمائِرِ وَتَحْوِيلِهَا مِنَ الغَائِبِ إِلَى الحَاضِرِ، أَوْ مَا شَابَهَ ذَلكَ، وَإِنَّمَا يَتَعَلَّقُ بِالانْعِطافِ فِي الكَلامِ وَتَحويلِ مَجَرَاهُ إِلَى أَمرٍ غَيرِ مُتَوَقَّعٍ تَمَامًا، وَيقُولُ العُمرِيُّ بِأَنَّ ابْنَ قُتَيْبَةَ قَدْ عَمِلَ عَلَى تَوْضِيحِ مِثلِ هَذهِ الأَمثِلَةِ وَشَرْحِهَا بِاسْتِعمَالِ عِبارَةِ ( مَعْنَاهُ كَذَا ) أَوْ عِبارَةِ ( مَعْنَاهُ كَذَا ) أَوْ عِبارَةٍ ( مَجَازُة ( كَارُهُ كَذَا ) " .

أ- اِسْتَعْمَالُ الأَلْفَاظِ ( الأَدَوَاتِ ) فِي غيرِ المَتَوَقَّعِ، ومِثالُ ذَلكَ قَولُهُ تَعالَى: ﴿ فَ اللَّهَ لَا يَسْتَحْيَ مَ أَل اللَّهَ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

إما أن تُقرأ: " سورةٌ "، أو: " سورةً ".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 99

<sup>3</sup> نفسه، ص: 99

وَبِالْإِضَافَةِ إِلَى اِسْتِعْمَالِ الأَلفاظِ فِي غَيرِ المُتَوَقَّعِ، تَطَرَّقَ العُمرِيُّ أَيضًا إِلَى جَانِبٍ آحَرَ وَهُوَ عُلَافَةُ ظَاهِرِ القَولِ، كَإِخْرَاجِ الاسْتِفْهَامِ عَنْ مَعناهُ الأَصلِي، مُسْتَشْهِدًا عَلَى ذَلكَ بِمَا تَوفَّرَ لَديْهِ مِنَ الْقَولِ، كَإِخْرَاجِ الاسْتِفْهَامِ عَنْ مَعناهُ الأَصلِي، مُسْتَشْهِدًا عَلَى ذَلكَ بِمَا تَوفَّرَ لَديْهِ مِنَ القَرآنِيَّةِ .

ب- مُخَالَفَةُ ظَاهِرِ القَوْلِ (حُرُوجُ الاستِفهَامِ عَنْ معناهُ الأَصْلِي)، وَمِثالُ ذلِك قَولُهُ تَعالَى: "أَجَعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَهذا هُوَ ظَاهِرُ اللَّفظِ، وفَحْوَى القَولِ هُوَ: " مَعْنَاهُ: مَعنَى الإِيجَابِ أَيْ أَنَّكَ سَتَفعَلُ فِيهَا "1.

4- الزّيادَةِ وَالنُّقْصَانُ فِي تَرْكِيبِ الكَلامِ، وفيما يلي نَتَطَرَّقُ إِلَى القِسمِ الرَّابِعِ وَهُوَ المتضمِّنُ مَعنَى الزّيادَةِ وَالنُّقصَانِ فِي ترْكِيبِ الكَلامِ، وقدْ قَسَّمَهُ العُمريُّ إِلَى قِسمَيْنِ هُوَ الآحَرُ، تَنَاوَلَ فِي القِسمِ الزّيادَةِ وَالنُّقصَانِ فِي ترْكِيبِ الكَلامِ، وقدْ قَسَّمَهُ العُمريُّ إِلَى قِسمَيْنِ هُوَ الآحَرُ، تَنَاوَلَ فِي القِسمِ الأَوَّلِ جَانب التِّكرَارِ مِنْ أَجلِ التَّوْكِيدِ أَوِ التَّأْكِيدِ عَلَى الكَلامِ، مُستَدِلًّا عَلَى ذَلكَ بِقِصَّةِ سَيِّدِنَا يُوسُف الصِدِيقِ عليه السَّلامُ، وأمَّا القِسمُ الثَّانِي فَتَنَاوَلَ فِيهِ جَانِبَ الاحْتِصارِ وَالحَذفِ، وَالذِي إِسْتَدلَّ عَليهِ بِحَالِ المؤمِنِينَ حِينَ تَسْتَقْبِلُهُمُ المَلائِكَةُ عِندَ دُحُولِمِمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ .

أ- التِّكْرَارُ لِلتَّوْكِيدِ: وَمِثالُهُ اِسْتِعْمَالُ قَولهِ تَعَالىَ: ﴿ إِذْ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كُوتُكِبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِى سَنجِدِينَ ﴾ [يوسف: 04] وَهذَا هُوَ النَّصُّ المنْجَزُ، وَأَمَّا التَّعلِيقُ فَهُو: " أَعَادَ الرُّوْيَةَ " معلَى أَنَّنَا نَتَوَقَّفُ عِندَ هَذَا المثَالِ الذِي أَوْرَدَهُ اِبْنُ قُتَيْبَةَ وَالذِي زَعَمَ فِيهِ أَنَّ تَقدِيرَ الكَلامِ، فِيمَا يَخُصُّ نَبِيَّ الله يُوسُفُ عليهِ السَّلامُ، أَنَّهُ أَعَادَ الرُّوْيَةَ، أَيْ رَأَى القَمَرَ كُلُّهُمْ لَهُ سَاجِدِينَ .

وأمًّا فِيمَا يَتَعَلَّقُ بِالقِسمِ التَّابِي، المتَضَمَّنِ الاخْتِصَارَ وَالْحَذْفَ فَهُوَ كَالآتِي:

<sup>.</sup> 100: البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 100

ب- الاخْتِصَارُ وَالْحَذْفُ: " مَجَازُ المَحْتَصَرْ الذِي فِيهِ ضَمِيرٌ "، وَمِثالُ ذَلكَ اِسْتِعْمَالُ قَولِهِ تَعالَى: وَتَتَلَقَّنَهُمُ ٱلْمَنْ وَالْحَذُونَ اللّهِ عَدُونَ ﴿ الْأَنبِياء : 103 ] وَهَذَا هُوَ النّصُ المُنْجَزُ، وَأُمَّا تَأُويِلُ الْحَذُوفِ، فَهُو: " وَيَقُولُونَ هَذَا يَوْمُكُمْ " أَ، وَهُنا يُشيرُ اِبْنُ قُتَيْبَةَ إِلَى أَنَّ النّصَ المُنْجَزُ، وَأُمَّا تَأُويِلُ الْحَذُوفِ، فَهُو: " وَيَقُولُونَ هَذَا يَوْمُكُمْ " أَ، وَهُنا يُشيرُ اِبْنُ قُتَيْبَةَ إِلَى أَنَّ الآيَةَ حَذَفَتْ كَلِمَة " يَقُولُونَ " مِنْ أَجْلِ الاخْتِصَارِ فِي الكلّم .

5- النَّقُلُ وَالإِخْاقُ الدِّلَالِيَّانِ: نَأْتِي الآنَ إِلَى القِسْمِ الخَامسِ وَالْأَخِيرِ مِنْ أَقسَامِ تَخْلِيلِ العُمرِيِّ لِأَمْثِلَةِ إِبْنِ قُتَيْبَةً، وَفِي هَذَا القِسمِ يَتَنَاوَلُ العُمرِيُّ ثَلاثَةَ مَجَالَاتٍ، الأَوَّلُ يَدرُسُ التَّدَاخُلَ بَينَ عَوالِمَ لَلْمُثِلَةِ إِبْنِ قُتَيْبَةً، وَفِي هَذَا القِسمِ يَتَنَاوَلُ العُمرِيُّ ثَلاثَةٍ مَجَالَاتٍ، الأَوَّلُ يَدرُسُ أَسْلُوبَا التَّشبِيهِ وَالتَّمثِيلِ؛ ثَلاثٍ هِيَ عَالَمُ الإِنسانِ، وَعَالَمُ الحَيَوانِ، وَعَالَمُ النَّبَاتِ؛ وَالثَّانِي يَدرُسُ أُسْلُوبَا التَّشبِيهِ وَالتَّمثِيلِ؛ وَالثَّالِثُ يَدرُسُ أُسلُوبَ النَّقلِ، مُستَدِلًّا عَلَى ثُلِّ وَاحِدٍ مِنهَا بِمَا يُناسِبُهُ مِنَ القُرآنِ الكَرِيمِ .

أ- التَّدَاخُلُ بَينَ عَالَمَ الإِنْسَانِ وَعَالَمَ الحَيَوَانِ وَالْمَوَاتِ: وَمِثالُ ذَلكَ اِسْتِعْمَالُ قَولِهِ تَعَالَى: ﴿ إِذْ التَّدَاخُلُ بَينَ عَالَمَ الإِنْسَانِ وَعَالَمَ الْحَيْوَانِ وَالشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِى سَحِدِينَ ﴾ قَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِى سَحِدِينَ ﴾ وَقَالَ يُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرِ رَأَيْتُهُمْ لِى سَحِدِينَ ﴾ يوسف : 04 ] وهذا هُو النَّصُّ المنْجَزُ، وأمَّا وَجْهُ النَّقْلِ فَهُو بَجَازُهُ بَجَازُ مَا جَاء فِي لَفْظِ حَيرِ الإِنسَانِ "2، وَمعْنَى ذَلِكَ أَنَّ السُّجُودَ يَقْتَصِرُ فِيمَا هُو مَعلُومٌ عِندَنَا عَلَى الْجَمادِ كَالشَّمسِ، وَالقَمَرِ، وَالكَوَاكِبِ .

ب- التَّشْبِيهُ وَالتَّمْثِيلِ ( إِخْاقُ ): وَمِثَالُ ذَلِكَ اِسْتِعْمَالُ قَوْلِهِ تَعَالَى: شَفَا جُرُفٍ هَارٍ [ التوبة: 109] ، وَهَذَا هُوَ النَّصُ المنْجَزُ، وَأَمَّا الوَجْهُ البَلَاغِيُّ فَهُوَ: " بَجَازُ التَّمْثِيلُ "3، وَالتَّمْثِيلُ هُمَا يَتجلَّى فِهُو البَّكُوٰ عَيْ فَهُو النَّصُ المُنْجَزُ، وَأَمَّا الوَجْهُ البَلَاغِيُّ فَهُو: " بَجَازُ التَّمْثِيلُ "3، وَالتَّمْثِيلُ هُمَا يَتجلَّى فَهُو: " فَجَازُ التَّمْثِيلُ "4، وَالتَّمْثِيلُ هُمَا اللَّحْرَى فِي وَصْفِ حَالِ العَرَبِ قُبَيْلَ الإِسْلَامِ فَقَدْ كَانُوا عَلَى مَقرُبَةٍ مِنَ الهلَاكِ عَنْ طَرِيقِ الأَمْمِ الأُخْرَى كَانُوا عَلَى مَقرُبَةٍ مِنَ الهلَاكِ عَنْ طَرِيقِ الأَمْمِ الأَخْرَى كَانُوا عَلَى مَقرُبَةٍ مِنَ الهلَاكُ عَنْ طَرِيقِ الأَمْمِ الأَخْرَى كَانُوا عَلَى مَقرُبَةٍ مِنَ الهلَاكُ عَنْ طَرِيقِ الأَمْمِ الأَمْمِ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ وَاللَّهُمْ وَآوَاهُمْ وَنَصَرَهُمْ .
 كَالفُرسِ وَالرُّومِ، أَوْ عَنْ طَرِيقِ الاقْتِتَالِ فِيما بَيْنَهُمْ، حَتَّى جَاءَ الإسلامُ فَأَعَرَّهُمْ وَآوَاهُمْ وَنَصَرَهُمْ .

<sup>1</sup> مجَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 100.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص : 101

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه، ص : 102

ج- النَّقُلُ بِسَبَبِ المَلاَبَسَةِ وَالتَّجَاوُرِ: وَمِثالُهُ اِسْتِعْمَالُ قولِهِ تَعالَى: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثُلِ اللَّذِي يَنْعِقُ مِمَا لَا يَسْمَعُ [ البقرة: 171] ، وَأَمَّا التَّخرِيجُ فَهُوَ: " التَّحْوِيلُ مِنَ المَفْعُولِ (الشَّاةُ ) لَيْ الفَاعِلِ ( الرَّاعِي )، لِوُجودِ سَببٍ أَيْ ( عَلاقَةٍ ) أَ، وَمعنى هَذَا أَنَّ كَلِمَةَ " يَنْعِقْ " تَخُصُّ الشَّاةَ وَكَلِمَةَ " يَسْمَعْ " التِي تُفِيدُ هُنَا السَّمَاعَ بِقَصْدِ الفَهْمِ، تَخصُّ الإِنسانَ لَا الحَيوانَ، غَيرَ أَنَّ الآيَةَ وَكَلِمَةَ " يَسْمَعْ " التِي تُفِيدُ هُنَا السَّمَاعَ بِقَصْدِ الفَهْمِ، تَخصُ الإِنسانَ لَا الحَيوانَ، غَيرَ أَنَّ الآيَةَ الكَرِمَةَ قَدْ جَمَعَتْ بَينَ مَا يَخُصُّ الحِيوَانَ وَمَا يَخُصُّ الإِنسَانَ فِي سِيَاقٍ وَاحِدٍ، فَكَانَ هَذَا نَقُلًا بِسَبَبِ الجَاوَرةِ بَينَ اللَّفْظَتَيْنِ .

هَذَا فِيمَا يَتَعَلَّقُ بِالمَنهَجِ البِنْيَويِّ الذِي اِعتَمَدَ عَليهِ العُمرِي كَثيرًا فِي تَحَلِيلِ الأَمثِلَةِ وَالشَّوَاهِدِ، وَغَيرِهَا ...، وَلقدِ اِعْتَمَدْنَا فِي هَذَا العَملِ عَلى مِثالَيْنِ فَقطْ، تَجَنَّبًا لِلْإِطَالَةِ .

المبْحَثُ الثَّابِي: تَطْبِيقُ المنْهَجِ التَّارِيخِي: كَمَا هُوَ مَعلُومٌ فَإِنَّ المنْهَجَ التَّارِيخِيَ لَا يَهتَمُّ بِاللَّغَةِ الشِّعرِيَّةِ أَو الطُواهِرِ البَلاغيَّةِ، أَو الأسالِيبِ التِي يَتْبَعُهَا هَذَا الأَديبُ أَوْ ذَاكَ، وَإِنَّمَا يَرْمِي إِلَى البَحثِ فِي الْعَوامِلِ التِي أَثَرَتْ فِي كِتابَةِ هَذَا النَّصِّ، وَهِي عَوامِلُ فِي أَغْلَبِهَا ثَقَافِيَّةٌ، أَوْ سِياسِيَّةٌ، أَوْ بِيئِيَّةٌ، إِضَافَةً العَوامِلِ التِي أَثَرَتْ فِي كِتابَةِ هَذَا النَّصِّ، وَهِي عَوامِلُ فِي أَغْلَبِهَا ثَقَافِيَّةٌ، أَوْ سِياسِيَّةٌ، أَوْ بِيئِيَّةٌ، إِضَافَةً إِلَى التَعَرُّقِ لِيكَاةِ المؤلِّفِ الحَاصَّةُ، كَسَنَةِ الميلادِ، وَسَنةِ الوَفَاةِ، وَأَهَمِّ شُيُوخِهِ، وَأَهَمِّ تَلَامِذَتِهِ وَمَا إِلَى الْبَعْرُقِ لِي اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وَسَنُحاوِلُ فِي هَذَا المُبْحَثِ أَنْ نَتَتَبَّعَ كُلَّ مَا تَوفَّرَ لَدَيْنَا مِنْ مُؤَلَّفَاتِ العُمريِّ، وَنَقْتَطِفَ مِنهَا مَا يُشيرُ إِلَى اِسْتِخْدَامِهِ المُنْهَجَ التَّارِيخِي فِي التَّحلِيلِ، مُؤزِّعِينَ الدِّراسَةَ عَلى حَسَبِ آليَّاتِ هَذَا المُنْهَجِ يُشيرُ إِلَى اِسْتِخْدَامِهِ المُنْهَجَ التَّارِيخِي فِي التَّحلِيلِ، مُؤزِّعِينَ الدِّراسَةَ عَلى حَسَبِ آليَّاتِ هَذَا المُنْهَجِ وَهِيَ: حَياةُ هذَا المؤلِّفِ أَوْ ذَاكَ، العَوامِلُ الثَّقافيَّةُ وَالعِلمِيَّةُ، العَوامِلُ السِياسِيَّةُ .

فِي حَديثِهِ عَنِ عِالِمَيِ البَلاغَةِ الجَلِيلَيْنِ، الجُرجَانِيُّ وَالْحَقَّاجِيُّ، كَانَ العُمرِيُّ قَدِ اِسْتَعْمَلِ آليَّاتِ المُنْهِجِ التَّارِيخِي، وَلعلَّ ذَلكَ رَاجِعٌ لِطبِيعةِ الوَضعِ الذِي عَاشَا فِيهِ، فَقَدْ كَانَ الصِّراعُ عَلَى أَشُدِهِ بَينَ المُعْتَزِلةِ وَالأَشَاعِرَةِ، وَكَانَ لِذَاكَ تَأْثِيرٌ جَلِيُّ عَلَى دِراسَةِ كُلِّ مِنهُمَا، وَمَمَا يُمْكِنُ أَنْ نَسْتَدِلَّ بِه قَولُهُ: " المُعْتَزِلةِ وَالأَشَاعِرَةِ، وَكَانَ لِذَاكَ تَأْثِيرٌ جَلِيُّ عَلَى دِراسَةِ كُلٍّ مِنهُمَا، وَمَا يُمْكِنُ أَنْ نَسْتَدِلَّ بِه قَولُهُ: " كَانَ المَتْ البَلاغِيُّ الذِي تَلَقَّاهُ الجُرجَانِيُّ وَإِبْنُ سِنانٍ الخَقَّاجِيُّ، وَمَنْ لَفَّ لَقَهُمَا، كَالنَّهِ الذِي جَمَعَ

318

<sup>1</sup> مُحَدِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 102.

رُوافِدَ قَادِمَةً مِنْ جُغْرَافِيَّاتٍ وَطُوبُوغْرَافِيَّاتٍ شَدِيدَةِ التَّنَوُّعِ، كَانتْ حَصِيلَةَ خَمْسَةِ مَسارَاتٍ مِنَ البَحثِ عَنْ أَسرَارِ الكَلامِ المَحْتَلِفِ، بَلِ التَّمَيُّزِ المؤَيِّرِ بِتَمَيُّزِه، تَبحثُ عَنْ مَصَبٍ، كَانَ الجُرجَانِيُّ وَاعِيًّا بِطبِيعةِ السُّوْالِ وَجَوْهَرِهِ غَيرَ مُقْتَنِعٍ بِمَا قَدَّمَهُ مَنْ سَبَقُوهُ مِنْ أَجْوِبَةٍ، طَامِحًا إِلَى تَفْسِيرٍ مِثْلِ الذِي وَاعِيًّا بِطبِيعةِ السُّوْالِ وَجَوْهَرِهِ غَيرَ مُقْتَنِعٍ بِمَا قَدَّمَهُ مَنْ سَبَقُوهُ مِنْ أَجْوِبَةٍ، طَامِحًا إِلَى تَفْسِيرٍ مِثْلِ الذِي يَقَعُ فِيها اللَّسَوَّ وَيَنفَعُ فِيهَا التَّعَلُّمُ مِثلَ الحِياكَةِ ... "1، وَفِي هَذَا النَّصِّ يَقَعُ فِيها اللَّسَادِيَّةُ، وَيَنفَعُ فِيهَا التَّعَلُّمُ مِثلَ الحِياكَةِ ... "1، وَفِي هَذَا النَّصِّ يَكُونُ العُمرِيُّ قَدْ كَشَفَ عَنْ بَعضِ مَا كَانَتْ عَلَيْهِ حَالَةُ كُلِّ مِنَ الخَقَّاحِي وَالجُرجَانِي، مِنَ النَّاحِيَةِ يَكُونُ العُمرِيُّ قَدْ كَشَفَ عَنْ بَعضِ مَا كَانَتْ عَلَيْهِ حَالَةُ كُلِّ مِنَ الخَقَّاحِي وَالجُرجَانِي، مِنَ النَّاحِيةِ العِي سَادَتْ عَصْرَهُمَا وَكَانَ هَا تَأْثِيرُهَا علَى تَوجُهِهِمِمَا اللَّسَةِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ مَالِكَ هِي عَلْيَهُ المنهَجِ التَّارِيخِيِّ فِي البَحِثِ وَالاَسْتِقصَاءِ .

وَأُمّّا عِندَ القَرْوِينِي فَقدُ أَشَارَ العُمرِيُّ إِلَى فَصْلِ هذَا الأَحِيرِ بَينَ عُلومِ البَلاغَةِ المطْرُوقَةِ فِي كِتابِ المفتَاحِ لِلسَّكَاكِي، رَابِطًا هذا الفَصْلِ عِمَا آلَتْ إِلَيهِ حَالُ البَراسَاتُ البَلاغِيَّةُ فِي ذَلكَ الوَقتِ وَالتِي كَانَتْ فِي أَمْسِ الحَاجَةِ إِلَى الفَصْلِ الذِي جَاء بِهِ القَرْوِينِي وَمِنْ ثُمَّ التَّلخِيصُ، فَلمْ تَعُدِ الحَالةُ الثَقافِيَةُ وَلاَ العِلمِيَّةُ ثُسْعِفُ البَاحِثِينَ عَلى إِنْتَاجِ أَعمَالٍ كَالتِي جَاء كِما الجُرجانِيُّ مَثَلًا، وَفِي هذا يَقُولُ العُمرِيُّ: " قَامَ القَرْوِينِي لَاحِقًا بِفَصْلِ الموادِ البَلاغِيَّةِ فِي كِتابِ المُفْتَاحِ عَنْ نَسَقِهَا، غَيرَ عابِي بِأَثَرِ العُمريُّ: " قَامَ القَرْوِينِي لَاحِقًا بِفَصْلِ الموادِ البَلاغِيَّةِ فِي كِتابِ المُفْتَاحِ عَنْ نَسَقِهَا، غَيرَ عابِي بِأَثَرِ العُمريُّ: " قَامَ القَرْوِينِي لَاحِقًا بِفَصْلِ الموادِ البَلاغِيَّةِ فِي كِتابِ المُفْتَاحِ عَنْ نَسَقِهَا، غَيرَ عابِي بِأَثَرِ المُعْمِيّةِ السَّكَاكِي، وَكَانَ الغَرَصُ مِنَ التَلخِيصِ فِي ذَلكَ الوَقْتِ حِفْظَ الملَحَّصِ، وَقَدْ يُنظَمُ التَّحْيِقِ السَّكَاكِي، وَكَانَ الغَرَصُ مِنَ التَّلخِيصِ فِي ذَلكَ الوَقْتِ حِفْظَ الملَحَّصِ، وَقَدْ يُنظَمُ وَعَلَ أَصِحَابُ البَديعِيَّاتِ، وَلذَلِكَ يُبادِرُ الشُيوحُ المَدَرِسُونَ إِلَى إِنْجَارٍ شُرُوحِ لِيَسْهُلُ حِفْظُ الملَحَصِ، وَأَوَّلُ مَنْ شَعَرَ بِالحَاجَةِ إِلَى الشَّرِحِ هُوَ الملَحِصُ نَفْسَهُ، فَأَنْبَرَسُونَ إِلَى إِنْجَانُ عَلَى الشَّوحِيَّ الْمُعْفِقُ وَعَلَوْلُ لِلتَفْتَارَانِي "2، وَفِي هَذَا مَا يَدُلُ عَلَى وَوْمَا وَلَا اللَّحْمَ مِنْ مُؤْولِتِ التَّجْرِيَّةَ مُنذُ عَهِدِ القَرْوِينِي لَمْ تَشْهَدُ نَقْلَةً حَقِيقِيَّةً وَتَطُورًا مَلحُوظًا إِل يَوْمِنَا هَذَا عَلَى الشَّومِ، فَا لَكَوْمِ مِنْ مُؤَولاتِ التَّجْوِيةِ الْتِي أَشَولَاتِ التِي أَشَرْنَا إلِيهَا فِي مَدَحًلَ هَذِهِ المَذَكِرَةِ، وَكَأَنَّ العُمرِيَّ يُويلُكُ يَعْمَ فَي وَعَلَقُوا اللَّهُ المُعْرَقُ الْعَرْولِ اللَّعْمِي يُولِيلُكَ المُعْرَا المَلْولُ المُعْرَا اللهَ لَكَولَاتِ المَعْلَى السَّولُ المَعْرَا المَالِقُلُ المُعْرِقُ الْمُوطَا إِلِى الْمَالِي الْمُولِي المَنَا الْمَالِقُلُ المُعْرِقُ الْمَاعِلُ المَعْرَفِي الْم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص : 21 .

البَاحِثَ العَربَي نَحَوَ المضِيِّ قُدُمًا لِتجدِيدِ البَلاغَةِ وَتَطوِيرِهَا حَتَّى تَكُونَ عَلَى شَاكِلَةِ بَلاغَةِ الجُرجَانِي والخَفاجِي، لَا عَلَى شَاكِلَةِ بَلاغَةِ القَرْوِينِي وَالتَّفْتَازَانِي .

وَمِنَ الشَّوَاهِدِ الدَّالَّةِ عَلَى تَطبِيقِ المنْهجِ التَّارِيخِيِّ فِي دِراسَاتِ العُمرِيِّ، حَدِيثَهُ عَنِ البَلاغةِ فِي عَهْدِ اِبْنِ المُعْتَزِّ وَقُدَامَةَ بْنَ جَعْفَرٍ، مُشيرًا بِذلكَ إِلَى طَبِيعَةِ الصِّراعِ الذِي كَانَ آنَ ذَاكَ بَينَ القَديمِ وَالحدِيثِ، وَإِلَى تَحَاذُبِ الدِّراسَاتِ بَينَ مَا هُوَ نَقْدِيٌّ وَما هُوَ بَلَاغِيٌّ، فَلم يَكن الأَمرُ فِي تِلكُمُ الفَترةِ قَدْ حُسِمَ بَعدُ فِي إِمكَانِيَّةِ الجمْعِ بَينَ البَلاغَةِ وَالنَّقْدِ، أَوْ فِي تِبيَانِ أَنَّ هَذهِ الدِّراسَةَ نَقْدِيَّةٌ وَتلكَ بَلاغِيَّةُ، فَقَدْ كَانَ المؤلِّفُ يُقدِّمُ دِراسَتَهُ دُونَ أَنْ يُبَيِّنَ أَهِيَ بَلاغَةٌ أَمْ نَقْدٌ ؟، وَلكنْ مَعَ تَطَوُّرِ الدّراسَاتِ تَبَيَّنَ مَا هُوَ نَقدِيٌّ ممَّا هُوَ بَلَاغِيٌّ، وَفِي هَذا يَرَى العُمرِيُّ بِأَنَّ عَمَلَ ابْنِ المعْتَزِّ عَمَلٌ بَلَاغِيٌّ حَتَّى وَإِنْ كَانَ مُتَأَثِّرٌ بِصرَاعِ القُدمَاءِ مَعَ المحدّثِينَ، ذَلكَ الصِّراعُ الذِي أَحَذَ طَابِعًا نَقديًّا، أَوْ وُصِفَ فِيمَا بَعِدُ بِأَنَّهُ قَدْ أَخِذَ الطَّابِعَ النَّقدِيَ، كَما يَرَى العُمرِيُّ أَيضًا بِأَنَّ عَمَلَ قُدامَةَ عَمَلٌ نَقدِيٌّ حَتَّى وَإِنْ وَظَّفَ فِيهِ مَوَادًّا بَلاغيَّةً، فا قَدْ يُغرِي تَداخُلُ البَلاغِيّ والنَّقدِيِّ فِي بَعضِ مَراحِلِ الدَّرسِ الأَدبِيّ العربِيّ القَدِيمِ بِإِنْكَارِ هُوِيَّةِ هذَا أَوْ ذَاكَ، بِقَلِيلِ مِنَ التَّأُويلِ أَوْ بِدُونِهِ، وَهذَا طَرِيقٌ سَهلٌ، والأَصعَبُ مِنهُ وَالأَجْدَرُ بِالتَّبَنِّي هُوَ اعْتِمَادُ التَّطوُّرِ التَّارِيخِيّ الرَّاصدِ لِأَوْجُهِ التَّدَاحُلِ وَالتَّخارُجِ فِي اِجِّاهِ تَكَوُّنِ العُلومِ وَتَحْقِيقِ هَوِيَّتِهَا، فَنَحْنُ لَا نَدَّعِي أَنَّ الملَاحَظَاتِ الأُولَى حَولَ النَّصِّ الشِّعرِيّ القَديم مُلاحَظاتٌ مُسَجَّلَةٌ وَمَحْفُوظَةٌ، مُنذُ البِدايَةِ، لِلبَلاغَةِ أَوْ لِلنَّقْدِ الأَدَبِي حَتَّى قَبْلَ وُجودِهِمَا عِلْمَيْنِ مُسْتَقِلَيْنِ ( ... ) اِعْتِبَارَا لِذلِكَ، فَإِنَّ العَمَلَ الذِي قَامَ بِه اِبْنُ المعْتَزِّ هُوَ عَمَلٌ بَلَاغِيُّ حَتَّى وَإِنْ جَازَ أَنْ يُقالَ عَنِ القَضيَّةِ التِّي حَرَّكَتْهُ ( الصِّرَاعُ بَينَ القُدماءِ وَالمحدَثِينَ ) إِنَمَا قَضِيَّةٌ نَقديَّةُ، وَعَمَلُ قُدامَةَ بَنَ جَعْفَرِ عَملٌ نَقدِيٌّ ( لِأَنَّهُ يُقدِّمُ تَركِيبًا وَنَسَقًا تَفسِيريًّا ) حَتى وَإِنْ كَانَتْ مَوَّادُّهُ الأَساسِيَّةُ بَلاغِيَّةً "1، أيْ أَنَّ كُلَّا مِنْ قُدامَةَ وَإِبْنِ المعْتَزِّ لَم يُبَيِّنَا نَوعِيَّةَ العَملِ الذِي قَامَا بِهِ، أَهُوَ نَقدِيٌّ أَمْ هُوَ بَلَاغِيٌّ ؟ لَيسَ ذَلكَ عَنْ دِرايَةٍ مِنْهُمْ، وَإِنَّا عَنْ غَيرِ دِرايَةٍ لِأَنَّ طَبيعَةَ التَّقافَةِ وَالعُلومِ فِي

أيد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 41.

عَهْدِهِمَا لَم تَكُنْ تُفرِّقْ بَينَ المُؤَلَّفاتِ النَّقدِيَّةِ وَالبَلاغيَّةِ تَمَامَ التَّفرِيقِ، مِما يَجعَلْنَا نُؤِّكِّدُ علَى أَنَّ العُمريَّ إِسْتَخْدَمَ المنْهَجَ التَّارِيخِيَّ فِي دِرَاسَتِهِ .

وَلازِلْنَا نَتَتَبَّعُ بَعضَ النُّصوصِ التِي وَرَدَ فِيها مَا يُشيرُ عَلَى اِعْتِمادِ العُمرِيِّ عَلَى آلِيَّاتِ المنْهَج التَّارِيخِيّ، وَمنهَا حَدِيثُهُ عَن الجانِبِ الإِنسَانِيّ أَوْ كَمَا يُسَمِّيهِ هُوَ المُحتَوَى الإِنْسَانِي، وَهُوَ المؤتِّرَاتُ الخَارِجِيَّةُ التي تَتَجَاذَبُ النَّصَ الأَدبي عَلى الخُصُوص وَالمؤَلَّفَاتِ عَلى العُمومِ، وَتكُونُ هَاتِهِ المؤتَّراتِ بَعِيدَةً عَنْ مُتَنَاوَلِ المُؤَلِّفِ وَمُشْتَرِكَةً لَدَى كَافَّةِ البَشَرِ، كَما هُوَ الحَالُ مَعَ عَمل أَبِي تَمَّامٍ، الذي رَبَطَهُ العُمريُّ بِالعناصِرِ المشتَرَكَةِ بَينَ النَّاسِ، وَهِيَ عِندَهُ - أَيْ العُمريُّ - بَحِمُوعَةً مِنَ القِيَم وَالمبَادِئِ، فَلَقَدْ تَحَدَّثَ العُمرِيُّ عَنِ المحتَوَى الإِنسَانِي لِاخْتِيَارِ أَبِي تَمَّامِ قَائِلًا: قَصَدْنَا بِالإِنْسَانِي، فِي اِخْتِيَارِ أَبِي تَمَامٍ مَزِيجًا مِنَ العَناصِرِ المشْتَرَكَةِ بَينَ النَّاسِ بِاعتِبَارِهَا قِيَمًا وَمُثْلًا يُطْمَحُ إِليْهَا، أَوْ وَقَائِعَ فَنِيَّةً مُشْتَرَكَةً بَينَ بَنِي البَشرِ، مَرَدُّهَا إِلَى ثَلاثَةِ عَنَاصِرَ:

أ- البِنَاءُ الفَنِّي البَلاغِي الذِي يَصِلُ قَمَّتَهُ فِي صُورِ السُّخْرِيَّةِ.

ب- العَمْقُ الفِكْرِي فِي تَأَمُّلُ الكونِ وَالإِنْسَانِ وَما يَنْتَابُ الوُجُودَ مِنْ مُفارَقَاتٍ .

ج- القِيَمُ الأَخلَاقِيَّةُ وَالمزَايَا البَشرِيَّةُ مِثلَ الكَرَمِ وَالشَّجَاعَةِ.

لَقَدْ تَأَمَّلْتُ - يَقُولُ العُمَرِيُّ - إِخْتِيَارَ أَبِي تَمَّامٍ كَثِيرًا، وَقَارَنْتُهُ بِمَا أَمْكَنَ الاطِّلَاعُ عَليهِ مِنْ دِيوَانِ الشِّعرِ العَربيّ القَدِيم فَلَاحَظْتُ أَنَّ مِيزَتَهُ الأَسَاسِيَّةَ كَامِنَةٌ فِي اِسْتِحْضَارِ هَذهِ العَناصِرِ، وَحِفْظِ التَّوازُنِ بَينَهَا لِدَرَجَةٍ يَلتبِسُ فِيهَا بَعضُهَا بِبَعْضِ "1، وَالْمُحتَوَى الْإِنسَانِيُّ الذِي يَعْنِيهِ الْعُمرِيُّ شَبِيةٌ كُلَّ الشَّبَهِ بِالعَوامِلِ الثَّقَافِيَّةِ التِّي يَهتَمُّ بِها التَّحلِيلِ وِفْقَ المنْهَجِ التَّارِيخِي.

كَذَلِكَ هُوَ الشَّأَنُ فِي حَديثِ العُمرِيِّ عَنْ مُؤَلَّفٍ آخَرَ مِنْ مُؤلَّفَاتِ البَلاغةِ العَربيَّةِ هُو جَجَازُ القُرآنِ لِأَبِي عُبيدَةَ، فَقَدْ تَوَقَّفَ العُمريُّ طَوِيلًا عِندَ مَسأَلَةٍ جَوهَرِيَّةٍ هُنَا، وَهِيَ عَلاقَةُ الجَازَ بِاللِّسانِ

أيد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 73، 47.

العَرِيِّ، مُعْتَبِرًا أَنَّ إِبْنَ عُبَيْدَةَ نَفْسَهُ لَو لَمْ يَكُنْ مُتَأْتِرًا بِفَكْرَةِ حُلُولِ الْجَازِ فِي أَغْلَبِ الكَلَامِ العَرِيِّ، وَمُلَاحَظْتَهُ لِهِذَا الأَمرِ، لَمَا عَمِلَ عَلَى تَأْلِيفِ كِتَابِهِ هَذَا، وَبِالتَّالِي يَكُونُ العُمرِيُّ قَدْ عَمَدِ إِلَى آلِيَّةٍ مِنْ آلِيَّاتِ المُنْهِجِ التَّارِيخِي فِي اِسْتِنْبَاطِ النَّتَائِجِ، وَهُوَ يَرى بِأَنَّ بَجَازَ القُرآنِ لِأَبِي عُبَيْدَةَ " يُمثِّلُ عَملِيَّة الغَربَلَةِ المنْهِجِيَّةِ الأُولَى التِي سَتَسْمَحُ بِاسْتِحْرَاجِ بَحِمُوعَةٍ مِنْ المُقُولاتِ البَلاغِيَّةِ بِقَدْرِ مَا تَسْتَحْرِجُ الغَربَلَةِ المنْهِجِيَّةِ الأُولَى التِي سَتَسْمَحُ بِاسْتِحْرَاجِ بَحِمُوعَةٍ مِنْ المُقُولاتِ البَلاغِيَّةِ بِقَدْرِ مَا تَسْتَحْرِجُ مَتَنَا مِنَ الأَمْلِلُةِ الجَي سَتَكُونُ لَاحِقًا مَوْضُوعًا لِلتَّأَمُّلِ البَلاغِيِّ ثُمُّ التَّسمِيةِ وَالتَّعْرِيفِ؛ وَيُعتبَرُ كِتابُ مَنَ الأَمْرِنِ لِأَبِي عُبَيْدَةً أَقَدَمَ وَأَوْسَعَ مُحَاوَلَةٍ لِمَدِّ الجُسُورِ بَينَ النَّصِ القُرآنِ لِأَبِي عُبَيْدَةً أَقَدَمَ وَأَوْسَعَ مُحَاوَلَةٍ لِمَدِّ الجُسُورِ بَينَ النَّصِ القُرآنِ لِأَبِي وَلَعَرَبِيَّةِ، عَبرَ النَّصِ المُقرآنِ لِلْإِي عُبَيْدَةً أَقَدَمَ وَأَوْسَعَ مُحَاوَلَةٍ لِمَدِ المُسَلِي المُولِ العَربِي، ذَلكَ الجِسرُ الذِي سُقِيّى: " المَجَازُ ".

المنطَلَقُ المنهَاجِيُّ لِأَبِي عُبَيْدَةَ هُوَ أَنَّ القُرآنَ بِلسَانِ العَرَبِ وَبِتَقَالِيدِهِمْ فِي القَولِ: " إِنَّمَا أُنْزِلَ القُرآنُ بِلسَانِ العَربِ، فَلمْ يَحْتَجِ السَّلَفُ، وَلَا الذِينَ أَدْرَكُوا وَحْيَهُ وَاللَّهُ أَنْ يَسْأَلُواْ عَنْ مَعَانِيهِ، لِأَنَّهُمْ القُرآنُ بِلِسَانِ العَربِ، فَلمْ يَحْتَجِ السَّلَفُ، وَلَا الذِينَ أَدْرَكُوا وَحْيَهُ وَعَمَّا فِيهِ مِمَّا فِي كَلامِ العَرَبِ مِثله مِنَ عَرَبُ الأَلْسُنِ، فَاسْتَغْنَوْا بِعِلْمِهِمْ بِهِ عَنِ المسْأَلَةِ عَنْ مَعَانِيهِ، وَعَمَّا فِيهِ مِمَّا فِي كَلامِ العَرَبِ مِثله مِنَ الوُجُوهِ وَالتَّلْخِيصِ، وَفِي القُرآنِ مَا فِي الكَلامِ العَرَبِيِّ مِنْ وُجُوهِ الإعْرَابِ وَمِنَ العَرِيبِ وَالمَعَانِي "أَ، الوُجُوهِ وَالتَلْخِيصِ، وَفِي القُرآنِ مَا فِي الكَلامِ العَرَبِيِّ مِنْ وُجُوهِ الإعْرَابِ وَمِنَ العَربِ وَالمَعَانِي "أَ، اللهُ عَرابِ وَمِنَ العَربِ وَالمَالِيقِ العُمرِيِّ لِلْمَنْهَجِ التَّارِيخِي . وَهَذَا النَّصِ المسْتَلِّ مِنْ مُؤلَّفِ أَبِي عُبَيْدَةَ نَفْسِهِ، نَتَأَكَّدُ يَقِينًا مِنْ تَطْبِيقِ العُمرِيِّ لِلْمَنْهَجِ التَّارِيخِي .

إِنَّ تَطِيقَ آلِيَّاتِ المنهَجِ التَّارِيخِي فِي مُؤلَّفاتِ العُمرِيِّ كَثِيرٌ جِدًّا، وَقَدْ لَمِسْنَاهُ فِي أَكثَرَ مِنْ مَوْضِعٍ، كَحَدِيثِهِ عَنْ حَالِ البَلاغةِ العَربيَّةِ فِي القَرنِ الثَّالثِ الهِجرِيِّ، وَالتِي كانتْ فِيهَا الظُّرُوفُ مُوْضِعٍ، كَحَدِيثِهِ عَنْ حَالِ البَلاغِيَّةِ، فَا مُواتِيَةً لِتَعَلَّغُلِ عِلْمِ الكَلامِ وَفَرْضِهِ نَفْسَهُ عَلَى السَّاحةِ، مِمَّا أَثَّرَ عَلَى مَسارِ الدِّراسَاتِ البَلاغِيَّةِ، فَا لَقَدْ أَحَسَّ البَاحِثُونَ فِي كلامِ الله – كمَا يَقُولِ العُمرِيُّ – خِلالَ القَرنِ الثَّالثِ الهِجريِّ، أَنَّ الأَسئِلةَ المُطرُوحَةَ لَا يمكِنُ أَنْ يَجِدَ جَوَابًا كَافِيًا فِي المعَالَجةِ اللَّعْويَّةِ مَهمَا بَلَعَتْ مِنَ العُمْقِ (...) وَعُمُومًا فَإِنَّ عِلمَ الكَلامِ قَدْ أَدَّى، مِثْلُ النَّحْوِ، إِلَى البَحْثِ فِي الخُصُوصِيَّةِ البَلاغِيَّةِ لِلنَّصِّ القُرْآنِيَّ، فَسَاهَمَ بِطَرِيقةٍ عَلَم الكَلامِ قَدْ أَدَّى، مِثْلُ النَّحْوِ، إِلَى البَحْثِ فِي الْحُصُوصِيَّةِ البَلاغِيَّةِ لِلنَّصِّ القُرْآنِيَّ، فَسَاهَمَ بِطَرِيقةٍ عَلَم الكَلامِ قَدْ أَدًى، مِثْلُ النَّحْوِ، إِلَى البَحْثِ فِي الْحُصُوصِيَّةِ البَلاغِيَّةِ لِلنَّصِ القُرْآنِيَّ، فَسَاهَمَ بِطَرِيقةٍ عَلَم مُبَاشِرَةٍ فِي تَطُولُو السُّوَالِ البَلاغِيِّ، إِذْ هُو عَلَى العُمُومِ، كَمَا نَعْلَمُ، يَبْحَثُ فِي ذَاتِ الله وَصِفَاتِهِ، غَيرٍ مُبَاشِرَةٍ فِي تَطُوُّو السُّوَالِ البَلاغِيِّ، إِذْ هُو عَلَى العُمُومِ، كَمَا نَعْلَمُ، يَبْحَثُ فِي ذَاتِ الله وَصِفَاتِهِ،

222

<sup>1</sup> أبو عبيدة، مجاز القرآن، تح: مُحِدٌ فؤاد سزكبين، مكتبة الخانجي، مصر، الطبعة الأولى 1374هـ-1954م، ص: 08 .

وَاحْتِجَاجٍ لِلْعَقِيدَةِ بِالنَّظَرِ العَقْلِيِّ "<sup>1</sup>، أَيْ أَنَّ عِلمَ الكَلامِ حَتَّى وَإِنْ كَان قَدْ غَلَبَ عَليهِ الطَّابِعُ الطَّابِعُ الفَلسَفِيُّ، إِلَّا أَنَّهُ كَانَ مُكَيَّفًا وِفْقَ آلِيَّةٍ بَلاغِيَّةٍ تَخدِمُ القُرآنَ وَالسُنَّةَ بِشَكْلٍ أَوَّلِيَّ .

لَقَدْ كَانَ المنْهِ عُ التَّارِيخِيُّ حَاضِرًا بِقُوَّةٍ فِي المنْهِ جِيَّةِ التِي اِتَّبَعَهَا العُمرِيُّ أَثناءَ التَّحلِيلِ، وَهَذَا فَليسَ مِنَ المعْقُولِ أَنْ نَتكَلَّمَ عَنْ هَذَا المنْهَجِ، وَعنْ حُضُورِهِ عندَ العُمرِيِّ، دُونَ التَّوَقُفِ عِندَ أَحَدِ فَليسَ مِنَ المعْقُولِ أَنْ نَتكَلَّمَ عَنْ هَذَا المنْهَجِ، وَعنْ حُضُورِهِ عندَ العُمرِيِّ، دُونَ التَّوقُف عِندَ أَحَدِ فَليسَ مِنَ المعْقُولِ أَنْ نَتكَلَّمَ عَنْ هَذَا المنْهَجِ، وَعنْ حُضُورِهِ عندَ العُمرِيِّ، دُونَ التَّوقُف عِندَ أَحَدِ أَهُمِ المُلاغَةِ الجَينَ لَا غِنَى لِدَارِسِ الأَدبِ عَنهَا إِلَى هَذَا الحِينِ .

وَفِي حَديثِ العُمرِيِّ عَنْ هَذَا الكِتَابِ يَقُولُ: " نُرَيِّرُ عَمَلَنَا فِي كَشْفِ العَلاقةِ بَينَ البَلاغَةِ وَالبَيانِ عَلَى الجَاحِظِ وَالبَيانِ عَلَى الجَاحِظِ وَعَلَى كِتَابِهِ " البَيانُ وَالتَّبِينُ " بِشَكْلٍ حَاصٍّ، فَهُوَ نِهَايَةُ إِجْتِهَادَاتِ الجَاحِظِ وَالبَيْنِينُ " بِشَكْلٍ حَاصٍّ، فَهُو نِهَايَةُ إِجْتِهَادَاتِ مُنَظِّرِينَ آخَرِينَ سَنُحَاوِرُهُمْ فِي أُفُقِ المقارَنَةِ، حَاصَّةً صَاحِبَ " البُرهانِ فِي البَيَانِ وَالتَّبْيينِ لِكَثِيرٍ مِنَ الدَّارِسِينَ جَمُوعَةً مِنَ المعَارِفِ وَجُوهِ البَيَانِ " ( ... ) وقَدْ بَدَا كِتابُ البَيَانِ وَالتَّبْيينِ لِكَثِيرٍ مِنَ الدَّارِسِينَ جَمُوعَةً مِنَ المعَارِفِ الحَصَّلَةِ نَتِيجَةَ الاسْتِطْرَادَاتِ، أَيْ أَنَّهُ لَيسَ ذَا إِسْتُرَاتِيجِيَّةٍ مُحَدَّدَةٍ وَمَضْبُوطَةٍ، وَمِنْ هُنا وَجَدَ فِيهِ كُلُّ الْحَصَّلَةِ نَتِيجَةَ الاسْتِطْرَادَاتِ، أَيْ أَنَّهُ لَيسَ ذَا إِسْتُرَاتِيجِيَّةٍ مُحَدَّدَةٍ وَمَضْبُوطَةٍ، وَمِنْ هُنا وَجَدَ فِيهِ كُلُّ مُتَحَدِّثٍ بَعَالًا لِلْقُولِ، يَتَناوَلُ تِلكَ المَعارِفَ مِنَ الزَّاوِيَةِ التِي تَشْعَلُ بَاللَهُ وَتَخْدِمُ الْحَصَاصَةُ، أَوْ يَعْتَزِلَهُ مُتَحَدِّثٍ بَعَالًا لِلْقُولِ، يَتَناوَلُ تِلكَ المُعارِفَ مِنَ الزَّاوِيَةِ التِي تَشْعَلُ بَاللَهُ وَتُغْدِمُ الْحَصَاصَةُ، أَوْ يَعْتَزِلَهُ فِي جَمُوعَةٍ مِنَ المصْطَلَحَاتِ النَّعَدِيَّةِ وَالبَلاغِيَّةِ التِي لَا يَرْبِطُ بَينهَا تَصَوُّرُ نَظَرِيُّ أَو إِسْتُرَاتِيجِيَّةٌ وَالْمَالُونَ وَلَا لَا لَا المقاهِيمُ وَالْحَطُلُ مُواكِنَ وَمَفاهِيمَ نَقَدِيَّةً وَبَلَاعِيَّةً وَبَلَاعِيَّةً وَبَلَاعَةً وَبَلَاعِيَّةً وَبَلَاعِيَّةً وَبَلَاعِيَةً وَبَلَاعِيَةً وَالْبَيْنِ الْكَتَابِ وَمَفاهِيمَ نَقَدِيَّةً وَبَلَاعِيَّةً وَبَلَاعِيَةً وَالْمَعْطَلِكَ الْمَاءِ الْمَنْعَرِقُ إِلَى خُدودِ عَصْوهِ مِنْ مُصَالِحَاتٍ وَمَفاهِيمَ نَقَدِيَّةً وَبَلَاعِيقًا وَالْمُعْتَوالِ اللْعَلَيْ وَلَا الْمُعْتَلِ وَمَفَاهِيمَ نَقَدِيَةً وَبَلَاعِيقًا وَيَعْلَى الْمَاعِلَةِ الْمِيعِيمُ الْمُعْتَوقِيمَ الْمُعْتَى وَالْمُعْتَلِ وَمُعْلِعُ مَلِ الْمُعْتَى أَوْلِ الْمُلْعَلِقُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ الْمَاعِلُولُ الْمُؤْتِقُ الْمِيمَ الْمُعْلِقُ الْمُعْتَعِيمُ الْمُعْتَعُ الْمُؤْتِعُ الْمُعْتَا

أيّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 139، 140.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص : 189 .

وَلعلَّ هَذَا الاسْتِنْتَاجُ الذِي ذَهبَ إِليهِ بَعضُ البَاحِثينَ وَأَوْرَدهُ العُمرِيُّ فِي مُؤَلَّفَاتِهِ، هُوَ الذِي يُتَبِتُ مَدَى أَهميَّةِ عَمَلِ الجَاحِظِ، فَالجَاحِظُ وَإِنْ كَانَ مُجَرَّدَ جَامعٍ لِمَا تَرَكَهُ غَيرُهُ، فَإِنَّهُ مِنْ رَاوِيةٍ أُخرَى يُعَدُّ مَدَى أَهميَّةِ عَمَلِ الجَاحِظِ، فَالجَاحِظُ وَإِنْ كَانَ مُجَرَّدَ جَامعٍ لِمَا تَرَكَهُ غَيرُهُ، فَإِنَّهُ مِنْ رَاوِيةٍ أُخرَى يُعَدُّ أَعَلَى الْجَاحِظِ، وَهُوَ البَلاغَةِ قَبْلَ أَيضًا مُنَظِمًا لِمَا وَجَدَهُ مِنْ نَظرِيَّاتٍ كَانتْ مُبَعْثَرَةً هُنا وَهُناكَ، وَلا يُمكِنُ تَرَصُّدُ حَالةِ البَلاغَةِ قَبْلَ الجَاحِظِ، إِلّا مِنْ خِلالِ العَودَةِ إِلَى آلِيَّاتِ المُنْهِجِ التَّارِيخِي، وَهُوَ بِالفِعلِ مَا عَمِلَ العُمرِيُّ على الجَاحِظِ، إِلَّا مِنْ خِلالِ العَودَةِ إِلَى آلِيَّاتِ المُنْهِجِ التَّارِيخِي، وَهُوَ بِالفِعلِ مَا عَمِلَ العُمريُّ على تَقِيقِهِ .

لَقَدْ أَبانَ المَنْهَجُ التَّارِيخِيُّ الذِي اِعْتَمَدَهُ العُمرِيُّ فِي دِراسَةِ عَمَلِ الجَاحِظِ، عَنْ حَالِ أَهَمِّ مَرِحَلَةً النَّشَأَةِ، وَقَدْ كَانتِ البَلاغَةُ حِينَهَا جَمُوعَةً مِنَ الأَفكَارِ مِنْ مَراحِلِ البَلاغَةِ العَربِيَّةِ، وَهِي مَرحَلَةُ النَّشَأَةِ، وَقَدْ كَانتِ البَلاغَةُ حِينَهَا جَمُوعَةً مِنَ الأَفكَارِ وَالنَّوْوَى وَالنَّظرِيَّاتِ، مِنهَا مَا يَقُومُ عَلَى التَّعرِيفِ بِالبَلاغَةِ، وَمِنهَا مَا يُشيرُ إِلَى أَهَمِّ البُلغَاءِ، وَمنهَا مَا يَتُومُ عَلَى التَّعرِيفِ بِالبَلاغَةِ، وَمِنهَا مَا يُشيرُ إِلَى أَهَمِّ البُلغَاءِ، وَمنهَا مَا يَتَوقَّفُ حَتَّى عِنْدَ بَلاغَةِ النَّوْكَى وَالْحَمْقَى مِنَ العَربِ وَالعَجَمِ، وَمِنهَا مَوَاضِيعُ شَتَّى تَصُبُّ فِي نَفْسِ يَتَوقَّفُ حَتَّى عِنْدَ بَلاغَةِ النَّوْكَى وَالْحَمْقَى مِنَ العَربِ وَالعَجَمِ، وَمِنهَا مَوَاضِيعُ شَتَّى تَصُبُّ فِي نَفْسِ القَالَبِ أَوْ تُقَارِبُهُ، وَكُلُّ هَاتِهِ المَواضِيعِ كَانَ الجَاحِظُ قَدْ جَمَعَهَا فِي مُؤلِّفِهِ البَيانُ وَالتَّبْيِينُ، الذِي صَارَ فِيمَا بَعْدَ مَناطَ الدِّرَاسَةَ البَلاغِيَّةِ وَمِحْوَرَهَا

وَمَّا يُثْبِتُ إِغْتِمَادَ العُمرِيِّ عَلَى المنهَجِ التَّارِيخِي أَيضًا، حَدِيثُهُ عَنْ ثَقَافَةِ مُؤلِّفِي البَلاغَةِ العَجَمِ، وَالذِينَ كَانَ لَمْمْ دَوْرٌ بَارِزٌ فِي تَطوِيرِ البَلاغةِ العَربيَّةِ، وَليسَ أَدَلَّ عَلَى ذَلكَ مِنَ العَالِمِ الجَلِيلِ عَبدِ القَّاهِرِ الجُرجَانِي شَيخِ البَلاغةِ كَما يُوصَفُ، وَحَديثُ العُمرِيِّ عَنِ الرَّصيدِ البَلاغيِّ وَالنَّقَافِي لِمؤلاءِ العُلماءِ، قَادَهُ بِالطَّرُورةِ إِلَى إِعْتِمَادِ المنْهجِ التَّارِيخِي، ذَلكَ أَنَّ الدِّراسَةَ التِي يَهدِفُ العُمرِيُّ إليها هِي العُلماءِ، قَادَهُ بِالطَّرُورةِ إِلَى إِعْتِمَادِ المَنْهِ الْمَا يَقَافَةِ هَذَا أَوْ ذَاكَ، وَلَكِنَّ صَرُورَةَ مَعْرِفَةِ مَدَى تَمَيُّرِ العُلماءِ العَجَمِ فِي البَلاغَةِ وَوْصُولِهِمْ إلى مَا لَمْ يَصِلْ إليهِ العَربُ أَنْفُسُهُمْ هِيَ التِي أَدَّتْ بِالعُمرِيِّ إِلَى العَلماءِ العَجَمِ فِي البَلاغَةِ وَوْصُولِهِمْ إلى مَا لَمْ يَصِلْ إليهِ العَربُ أَنْفُسُهُمْ هِيَ التِي أَدَّتْ بِالعُمرِيِّ إِلَى الْعَبْ الْعَلمِي العَمرِي إلى المُعَلِقِ لَمُعَلِيلِ عَلى النَّبَاعِ مَنْهَجِيَّةِ التَّحلِيلِ عَلى ضَوْءِ المُنْهُمْ عِي البَلاغَةِ وَوْصُولِهِمْ إلى مَا لَمْ يَصِلْ إليهِ العَربُ أَنْفُسُهُمْ هِيَ التِي أَدَّتْ بِالعُمرِيِّ إِلَى الْعَلْمِ وَمَنْ عَلَى التَبَاعِ مَنْهَجِيَّةِ التَّحلِيلِ عَلى ضَوْءِ المُنْهُمْ التَّعْفِي لِلْمُثَقِّفِينَ لِلْمُثَقِّفِينَ لِلْمُثَقِّفِينَ فَيْلُولُ وَبِي اللَّهُ وَالتَّقَافَةِ، مِثْلَ إِبْنِ المُقَعِّعِ وَمَنْ عَلَى شَاكِلَتِهِ، وَقَدْ نَقَلَ الجَاحِظُ آرَاءَ العَرَب، أَو المُؤْدَوجِي اللَّعَةِ وَالثَّقَافَةِ، مِثْلَ إِبْنِ المُقَعِّعِ وَمَنْ عَلَى شَاكِلَتِهِ، وَقَدْ نَقَلَ الجَاحِظُ آرَاءَ لَنَاعُولِ الْمُذِيكِيّ، وَالقَالِسِيِّ، وَالرُّومِي، فِي تَحْدِيدِ مَفْهُومِ البَلاغَةِ كَمَا هُو مَعُلُومٌ، وَمِنَ الأَكِيدِ أَنَّ لَلْ يَصِلُ الْمُومِ البَلاغَةِ كَمَا هُو مَعُلُومٌ، وَمِنَ الأَكِيدِ أَنَّ لَلْهُ وَلَالْهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَلَيْ الْمُؤْمِ الْفُلُهُمُ عُلَامٌ مُو مَعُلُومٌ، وَمِنَ الأَكْولِي الْمُؤْمِ الْمُؤْم

هَذَا الرَّصِيدَ الثَّقَافِيَّ لِلْمُتَفَاعِلِينَ مَعَ الحَضارَةِ العَربِيَّةِ قَدْ أَثَّرَ تَأْثِيرًا يَشْهَدُ، عَلَى الإِجْمَالِ، فِي تَبَلُورِ المُقَافِي النَّاخِرِ لَدَى المفَاهِيمِ خِلالَ القُرونِ الثَّلاثَةِ الأُولَى "أ، وَمِنْ هُنَا لَا يَكُونُ تَأْثِيرُ ذَاكَ الرَّصِيدِ الثَّقَافِي الزَّاخِرِ لَدَى عُلَماءِ البَلاغَةِ العَربِيَّةِ مِنَ العَجَمِ، لَا يَكُونُ تَأْثِيرُهُ مُتَوقِقًا عَلَى عَصْرِهِمْ فَحَسْبُ، وَإِنَّمَا تَعَدَّاهُ إِلَى عُصُورٍ ثَلاثَةٍ أُخرَى، وَهُوَ مَا يُثْبِتُ مَدَى التَّدَاخُلِ الكَبِيرِ وَالعَمِيقِ بَينَ الثَّقَافَةِ وَالبَلاغَةِ، حَاصَّةً فِيمَا يَتَعَلَّقُ بِالبَلاغَةِ العَربِيَّةِ .

وَبِالإِضَافَةِ إِلَى الرَّصِيدِ الثَّقَافِي الذِي سَاهَمَ فِي بَلْوَرَةِ الفِكْرِ البَلَاغِيِّ لَدَى العَرَبِ وَغَيْرِ العَرَبِ، وَبِالإِضَافَةَ إِلَيهِ تَطَرَّقَ العُمرِيُّ أَيْضًا إِلَى بَعْضِ الأَحْيَانِ إِلَى تَعَلَّبِ غَيرِ العَرَبِ عَلَى العَرَبِ، إِضَافَةً إِليهِ تَطَرَّقَ العُمرِيُّ أَيْضًا إِلَى عَلَى العَرَبِ، أَلا وَهُوَ الصِّراعُ الفِكرِيُّ الذِي نَشَبَ بَينَ المعْتَزِلَةِ عَامِلٍ إِضَافِيِّ يُعَدُّ مِنَ العَوامِلِ الثَّقَافِيَّةِ هُوَ الآحَرُ، أَلا وَهُوَ الصِّراعُ الفِكرِيُّ الذِي نَشَبَ بَينَ المعْتَزِلَةِ وَالأَشَاعِرَةِ، حَاصَّةً فِيمَا يَتَعَلَّقُ بِطَبِيعَةِ القُرآنِ الكَرِيمِ أَهُوَ كَلامِ الله ؟ أَمْ هُوَ تَعْلُوقٌ مِنْ مَغْلُوقًاتِ الله تَعالَى ؟ .

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 221

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص : 312–313

وَهِذَا النَّصِ الذِي أَوْرَدَهُ العُمرِيُّ يَتَبَيَّنُ لَنا دَوْرُ الآرَاءِ الفِكرِيَّةِ التِي طَرَحَتْهَا تِلكَ الطَّوَائِفُ فِي شَأْنِ القُرآنِ، وَالتِي أَثَرَتْ عَلَى مَسارِ البَلاغَةِ العَربيَّةِ، فَالانْطِلاقُ مِنَ الصِّرَاعِ الفِكرِيِّ بَينَ هَاتهِ الطَّوائِفِ أَسْفَرَ عَنْ ظُهورِ عَالِمٍ لَدَى كُلِّ طَائَفَةٍ يُوظِّفُ الجَانِبِ البَلاغِيَّ لِخِدْمَةِ مَذَهَبِ طَائِفَتِهِ، وَوَظَّفَ طَائِفَتَهُ لِخِدْمَةِ البَلاغَةِ العَربيَّةِ فِي نَفسِ الوقتِ، وَمِنْ هُنَا تَكُونُ العَلاقَةُ بَينَ الثَّقَافَةِ الجَسَّدةِ فِي هَاتِهِ الفَرَةِ بِالصِّراعِ الفِكرِيِّ حَولَ القُرآنِ، وَالبَلاغَةِ العَربيَّةِ، عَلاقَةً تَكَامُلِيَّةً، فَلا غِنَى لِلْبَلاغَةِ عَنْ مُؤَتِّرًاتِ هَذَا الصِّراعِ الفِكرِيِّ حَولَ القُرآنِ، وَالبَلاغَةِ العَربيَّةِ، عَلاقَةً تَكَامُلِيَّةً، فَلا غِنَى لِلْبَلاغَةِ عَنْ البَلاغَةِ عَنْ البَلاغَةِ .

وَعَلَى العُمومِ فَإِنَّ اِعْتِمَادَ العُمرِيِّ عَلَى المنْهَجِ التَّارِيخِيِّ، لَمْ يَقِفْ عِندَ حَدِّ البَحثِ عَنِ الإِرْهَاصَاتِ الأُولَى التِي سَاهَمَتْ فِي نَشأةِ البَلاغةِ، وَلا عِندَ المظاهِرِ وَالعَوامِلِ التِي أَدَّتْ إِلَى تَطَوُّرِهَا، وَلاَ عَندَ العَوامِلِ اللَّحْرَى التِي أَدَّتْ إِلَى الضَّمِحُلَاهِمَا وَتَدَهْوُرِهَا، وَإِنمَا كَانَ اعْتِمَادُ العُمرِيِّ عَلَى وَلاَ أَيضًا عِندَ العَوامِلِ الأُخرَى التِي أَدَّتْ إِلَى الضَّمِحِيِّ، فالعُمرِيُّ عِندَمَا أَرَادَ صِياغَةَ رُؤْيَتِهِ لِلْبَلَاغَةِ هَذَا المُنْهَجِ فِيمَا يَتَعَلَّقُ بِالجَانِبِ التَّنظِيرِي عندَ العُمرِيِّ، فالعُمرِيُّ عِندَمَا أَرَادَ صِياغَةَ رُؤْيَتِهِ لِلْبَلَاغَةِ المُديدةِ، حَاوَلَ أَنْ يُشْبِتَ مَدى ضَرُورَةِ مَعرِفَةِ تَارِيخِ البَلاغَةِ فِي الدَّعْوَةِ إِلَى بَعَدِيدِهَا، أَيْ أَنَّ التَّأْرِيخَ الجَديدةِ، حَاوَلَ أَنْ يُشْبِتَ مَدى ضَرُورَةِ مَعرِفَةِ تَارِيخِ البَلاغَةِ فِي الدَّعْوَةِ إِلَى بَعَدِيدِهَا، أَيْ أَنَّ التَّأْرِيخَ الجَديدةِ، حَاوَلَ أَنْ يُشْبِتَ مَدى ضَرُورَةِ مَعرِفَةِ تَارِيخِ البَلاغَةِ فِي الدَّعُوةِ إِلَى بَعَديدِهَا، أَيْ أَنَّ التَّأْرِيخَ جُزَةٌ لَا يَتَجَرَّأً مِنَ التَّجدِيدِ، وَلَهٰذَا أَشُرْنَا فِيمَا سَبَقَ إِلَى أَنَّ المُسْرُوعَ البَلاغِيَّ عِندَ العُمرِيِّ هُو تَأْرِيخُ وَتَوْرِيلُ وَيَمَا بَيْنَهُمَا عِندَ العُمرِيِّ فَلا يُمُكِنُ الفَصلُ بَين وَاحِدٍ وَتَعْدِيدٌ مَعًا، وَأَنَّ هَذَانِ العُنصُرانِ يَتَكَامَلَانِ فِيمَا بَيْنَهُمَا عِندَ العُمرِيِّ فَلا يُمُكِنُ الفَصلُ بَين وَاحِدٍ وَالآخِر.

وَفِي مُقدِّمةِ كِتابِهِ " المَوَازَنَاتُ الصَّوْتِيَّةُ فِي الرُّوْيَةِ البَلاغِيَّةِ "، يُقِرُّ العُمرِيُّ بَمَا أَشَرْنَا إِلِيهِ الآنَ، أَيْ بِاسْتِحدَامِهِ المُنْهَجَ التَّارِيخِي فِي دِراسَةِ طَبِيعَةِ المَوَازَنَاتِ الصَّوْتِيَّةِ، كَوْنُهُ فِي الأَصْلِ يَهدِفُ إِلَى البَحثِ عِنْ بَلاغَةِ الشِّعرِ إِحدَى أَهَمِّ بَلاغَاتِ الخِطابِ الاحْتِمَالِيِّ كَمَا يَرَى هُوَ، وَلَعَلَّ أَفْضَلَ مَا يُمكِنُ أَنْ نَسَتَدِلَ بِهِ عَلَى اِسْتِحْدَامِ العُمَرِيِّ هَذَا المُنْهَجِ هُوَ اعْتِبَارُهُ أَنَّ الكتابَ كُلَّهُ - أَيْ المَوَازَنَاتُ الصَّوتِيَّةُ - ذَا طَابِعِ تَأْرِيخِيٍّ، حَيثُ يَقُولُ: " وَمِنَ المَفِيدِ أَنْ يَعلَمُ القَارِئِ أَنَّ هَذَا الكِتابِ ذَا الطَّابِعِ التَّأْرِيخِي

يَتَكَامَلُ، مِنْ حَيْثُ الْجَالُ الْمَتَنَاوَلُ، مَعَ كِتابِنَا: تَحْلِيلُ الخِطابِ الشِّعْرِي- البِنيَّةُ الصَّوْتِيَّةُ "1، وَهذَا القَوْلُ هُوَ الانْطِلَاقَةُ الأُولَى التِي كَانَ عَلَى مِنْوَالْهِا تَأْلِيفُ الكِتابِ .

وَأَمّا عَنْ حَيْثِيَّاتِ الكِتابِ فِي حَدِّ ذَاتِهِ وَأَهَمّ مَضَامِينِهِ، فَقَدْ جَاءَتْ هِيَ الأُحرَى مُكَيَّفَةً وِفْقَ المنتهجِ التَّارِيخِي، هذا مَا نَسْتَشِفَّهُ مِنْ قَولِهِ: " حَاولْنَا فِي هَذهِ الدِّرَاسَةِ رَصِدِ الحُطوطِ العَامَّةِ لاشْتِعَالِ المَوْوَتِيَّةِ فِي الشِّعِ العَرَبِيِّ القَدِيمِ، مُعْتَمِدِينَ الوَصفَ وَالتَّصْنِيفَ أَسَاسًا، آمِلِينَ أَنْ تَتَّضِحَ المُووْيَةُ مُسْتَقْبُلاً مِنْ خِلالِ دِراسَةِ جَمُوعَةٍ مِنَ الظُوّاهِرِ الشَّكُلِيَّةِ فِي الشِّعرِ القَديم، فَنَعْمَدُ حِينَئِذٍ إِلَى الثَّفْسِيرِ وَالتَّأْوِيلِ اللَّذَيْنِ إِكْتَفَيْنَا مِنْهُمَا فِي هَذهِ المُرْحَلَةِ مُما هُوَ ضَرُورِيٌّ لِانْسِجامِ البَحثِ، وَلاشَكَ التَّفْسِيرِ وَالتَّأُويلِ اللَّذَيْنِ إِكْتَقَيْنَا مِنْهُمَا فِي هَذهِ المُرْحَلَةِ مَا هُوَ ضَرُورِيٌّ لِانْسِجامِ البَحثِ، وَلاشَكَ التَّفْسِيرِ وَالتَّأُويلِ اللَّذَيْنِ إِكْتَقَيْنَا مِنْهُمَا فِي هَذهِ المُرْحَلَةِ مَا هُوَ ضَرُورِيٌّ لِانْسِجامِ البَحثِ، وَلاشَكَ التَّفسِيرِ وَالتَّأُويلِ اللَّذَيْنِ إِكْتَقَيْنَا مِنْهُمَا فِي هَذهِ المُرْحَلَةِ مَا هُو ضَرُورِيٌّ فِي الْمَوْضُوعِهِ، إِلَى قَدَرٍ مِنَ أَنَّ أَيِّ تَسْتِيقًا العَوامِلُ التِي سَاهَمَتْ فِي الشِعْرِيّةِ وَلَيْقُ الشِعْرِيَّةِ وَالشِعْرِيَّةِ وَلا يُمُكُنُ مَعْوِقَتُهَا إِلَّا بِاسْتَحْدَامِ التَّارِيخِي، إلَّا أَنَهُ يَسْتَرِطُ ضَرُورَةَ مُناسَبَةِ العَامِلِ التَّارِيخِي لِلْمَوْضُوعِ المُدُوسِ لِأَنَّ هَذَا لِيَتَعْرِيَةِ فِي رَأْيِهِ لِانْسِجَامِ البَحثِ .

إِنَّ عَلاقَةَ المنْهَجِ التَّارِيخِيِّ بِالبَلاغَةِ الشِّعرِيَّةِ عِندَ العُمرِيِّ تَتَمَثَّلُ فِي عَوْدِةِ العُمَرِيِّ إِلَى العَوامِلِ التِي أَثَرَتْ فِي الشِّعرِ العَرَبِيِّ عَلَى مَرِّ العُصُورِ، بِدايَةً مِنَ الجَاهِلِيِّ وَحتى عَصرِنا هَذَا، فَالدَّارِسُ هُنا يَكُونُ مُضْطَرًّا إِلَى مَعرِفَةِ حَالِ الثَّقَافَةِ فِي كُلِّ عَصرٍ، وَالصِّراعَاتِ الفِكريَّةِ وَالسِّياسِيَّةِ، إِضافَةً إِلَى يَكُونُ مُضْطَرًّا إِلَى مَعرِفَةِ حَالِ الثَّقَافَةِ فِي كُلِّ عَصرٍ، وَالصِّراعَاتِ الفِكريَّةِ وَالسِّياسِيَّةِ، إِضافَةً إِلَى تَعْرَبُ مُضْطَرًّا إِلَى مَعرِفَةِ حَالِ الثَّقَافَةِ فِي كُلِّ عَصرٍ العَبَّاسِي، وَغَيرِهَا مِنَ الظُّواهِرِ، بَلْ تَأْثِيرَاتِ الجَانِبِ العَقدِي، كَانْتِشَارِ ظَاهِرَةِ الاعْتِزَالِ فِي العَصرِ العَبَّاسِي، وَغَيرِهَا مِنَ الظُّواهِرِ، بَلْ وَحتَّى ظُهُورِ الدِّينِ الإسلامِيِّ الجَنيفِ الذِي كَانَ لَهُ تَأْثِيرُهُ المَبَاشِرُ وَالعَمِيقُ عَلَى تَغَيُّرِ القَصيدَةِ وَحَتَّى ظُهُورِ الدِّينِ الإسلامِيِّ الجَنيفِ الذِي كَانَ لَهُ تَأْثِيرُهُ المَبَاشِرُ وَالعَمِيقُ عَلَى تَغَيُّرِ القصيدَةِ الجَاهلِيَّةِ، فِكْرًا، وَلُغَةً، وَمَضْمُونًا، مَعَ تَهَذِيبِ أَلْفَاظِهَا، وَنَقْلِهَا مِنَ الوَحشِيِّ إِلَى الحَضرِيِّ، وَلَكَ أَنْ

<sup>.</sup> 06: 06: الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغة والممارسة الشعرية، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص : 135 .

تُقَارِنَ بَينَ قَصائِدِ اِمْرِئِ القَيْسِ، وَطَرَفَة، وَعَمْرِو بْنِ كُلتُّومٍ ... وَغيرِهِمْ، مَعَ قَصائِدِ اِبْنِ زَيدُونٍ، وَوَلَادَة، وَاِبْنِ عَبْدُونٍ، ... وغيرهم أيضًا .

لَعَلَّ العُمرِيَّ لَمَ يَذَكُرْ جَميعَ هَؤُلاءِ الشُّعرَاءِ بِشَكْلٍ مُباشِرٍ فِي دِرَاسَتِهِ، إِلَّا أَنَّهُ حِينَ قَسَّمَ البَلاغَةِ الطَّطابِيَّةِ، وَقَدْ تَناوَلْنَا هَاتَانِ البَلاغَتَانِ فِي الفَصْلِ البَلاغَة الطَّعرِيَّة إلى أَنوَاعٍ كَمَا فَعَلَ مَعَ البَلاغَةِ الخَطابِيَّةِ، وَقَدْ تَناوَلْنَا هَاتَانِ البَلاغَتَانِ فِي الفَصْلِ السَّابِقِ .

وَالجَدِيرُ بِالذَّكْرِ أَنَّ مِنَ المؤضُوعَاتِ التِي طَرَقَهَا العُمَرِيُّ فِي دِرَاسَتِهِ المَوَازَنَاتِ الصَّوْتِيَّة، حَدِيثُهُ عَنْ صُعوبَةِ الفَصلِ بِينَ أَنوَاعِ القَصائِدِ أَوْ بِالأَحْرَى بَجَالَاتِ القَصائِدِ الشِّعْرِيَّةِ، وَالتِي تَرْجِعُ فِي الْأَسَاسِ إِلَى الطَّبِيعَةِ الحَافِظَةِ التِي إِتَّسَمَ بِهَا الشِّعرُ العَرَبِيُّ فِي أُوَّلِيَّتِهِ، وَالتِي أَدَّتْ إِلَى دُحُولِهِ فِي صِرَاعٍ الأَسَاسِ إلى الطَّبِيعَةِ الحَافِظةِ التِي إِتَّسَمَ بِهَا الشِّعرُ العَرَبِيُّ فِي أُوَّلِيَّتِهِ، وَالتِي أَدَّتْ إِلَى دُولِهِ فِي صِرَاعٍ مَعَ الجَدِيدِ، وَهذَا مِنْ شَأْنِهِ أَنْ يَقُودَ إِلَى دِراسَةِ العَوَامِلِ التِي سَاهِمَتْ فِي نَظْمِ القَصِدَتَيْنِ القَدِيمةِ وَالجَدِيدَةِ، وَهُو مَا لَا يَتَأَتَّى إِلَّا بِاتِبًاعِ آلِيَّاتِ المُنْهَجِ التَّارِيخِي .

وَلَقَدْ أَشَارَ الْعُمَرِيُّ بِشَكْلٍ صَرِيحٍ إِلَى هَاتِهِ النُّقْطَةِ فِي قَوْلِهِ: " تَقِفُ صُغُوبَاتُ كَبِيرةٌ دُونَ الوُصولِ إِلَى كَلِمَةٍ فَصْلٍ، فِي طَبِيعةِ المَوَازَناتِ وَتَطَوُّرِ أَشْكَالِهَا وَمَظَاهِرِهَا فِي تَارِيخِ الشِّعرِ العَرِبِي، الوُصولِ إِلَى كَلِمَةٍ فَصْلٍ، فِي طَبِيعةِ المَوَازَناتِ وَتَطَوُّرِ أَشْكَالِهَا وَمَظَاهِرِهَا فِي تَارِيخِ الشِّعرِ العَرِبِي، تَرْجِعُ بَعضُ هَذهِ الصَّعوبَاتِ إِلَى المؤضُوعِ نَفْسِهِ، وَيَرْجِعُ بَعضُهَا إِلَى حَالِ الدِّرَاسَاتِ القَديمَةِ وَالحِيثَةِ التِي تَنَاوَلَتِ المؤضُوعَ، إِذَا صَحَّ أَنَّ هُناكَ دِرَاسَاتٌ فِي هَذَا الصَّدَدِ .

فَمَا يَرِجِعُ إِلَى المُوْضُوعِ يُمُكِنُ أَنْ يُجْعَلَ فِي نُقطَتَيْنِ، أُولَاهُمَا طَبِيعَةُ الْحَافَظَةِ فِي الشِّعرِ الْعَرَبِيِّ، وَإِسْتِمْرَارُ القَديمِ فِي الجَديدِ، بَلْ وَإِنْتِكَاسُ الجِديدِ فِي غَالِبِ الْأَحْيَانِ، نَظَرًا لِلْمَسَارِ الذِي سَارَتْ فِيهِ وَإِسْتِمْرَارُ القَديمِ فِي الجَديدِ، بَلْ وَإِنْتِكَاسُ الجِديدِ فِي غَالِبِ الْأَحْيَانِ، نَظَرًا لِلْمَسَارِ الذِي سَارَتْ فِيهِ الْحَضَارَةُ الإِسلامِيَّةُ، وَثَانِيهِمَا طَبِيعَةُ المُوازَنَاتِ - بَلْ وَأَغْلَبُ المُكَوِّنَاتِ الشِّعْرِيَّةِ - التِي تَمُتَلِكُ مِيكَانِيزْمَاتٍ دَاخِلِيَّةٍ تَتَفَاعَلُ مَعَ عَناصِرَ مُخْتَلِفَةً وَمُتَنَاقِضَةً أَحْيَانًا، مِنهَا مَا يَتَعَلَّقُ بِالمُنْتِجِ وَمِنْهَا مَا يَتَعَلَّقُ بِالمُسْتَهْلِكِ، وَمِنْهَا مَا يَرْجِعُ إِلَى المؤضُوع "1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغة والممارسة الشعرية، ص: 141 .

لَقَدْ قَدَّمْنَا فِي هَذَا المبْحَثِ بَعضًا مِنَ الدَّلَائِلِ التِي تُشِيرُ إِلَى اِعتِمادِ العُمرِيِّ عَلَى المنْهَجِ التَّارِيخي فِي مَشرُوعِهِ البَلاغِيِّ الجَدِيدِ، وَكَانَ لَنَا أَنْ وَلَجُنَا مَحَطَّاتٍ عَدِيدَةٍ مِنهَا مَا يَتعَلَّقُ بِنشأَةِ النَّلاغَةِ العَربيَّةِ، وَمِنهَا مَا يَتعَلَّقُ بِالعَلاقَةِ بَينَ البَلاغَةِ وَالتَّقْدِ، أَوِ العَلاقَةِ بَينَ البَلاغَةِ وَالشِّعرِ، أَوْ العَلاقَةِ بَينَ البَلاغَةِ وَالشِّعرِ، أَوْ العَلاقَةِ بَينَ البَلاغِةِ وَالشِّعرِ، أَوْ العَلاقَةِ بَينَ البَلاغِةِ وَالشِّعرِ، أَوْ العَلاقَةِ بَينَ البَلاغِيِّ النَّاجِمِ عَنْ حُضُورِ الفَلسَفَةِ كَعنصُرٍ فَعَّالٍ فِي بَلورَةِ الفِكرِ البَلاغِيِّ، إضافَةً إِلَى الصِّراعِ الفِكْرِي النَّاجِمِ عَنْ التَّقافَةِ المَدْهَبِيَّةِ التِي سَادَتْ فِي عَصْرٍ مِنَ العُصُورِ، نَعنِي بِذلِكَ صِرَاعَ المُعْتَزِلَةِ مَعَ الأَشاعِرَة وَتأثِيرُهُ التَّقافَةِ المَدْهَبِيَّةِ التِي سَادَتْ فِي عَصْرٍ مِنَ العُصُورِ، نَعنِي بِذلِكَ صِرَاعَ المُعْتَزِلَةِ مَعَ الأَشاعِرَة وَتأثِيرُهُ التَّقَافَةِ المَدْهَبِيَّةِ التِي سَادَتْ فِي عَصْرٍ مِنَ العُصُورِ، نَعنِي بِذلِكَ صِرَاعَ المُعْتَزِلَةِ مَعَ الأَشاعِرَة وَتأثِيرُهُ عَلَى البَلاغِيِّينَ العَربِ بِضرُورَةِ الدِفاعِ عَنِ عَلَى البَلاغِيِّينَ العَربِ بِضرُورَةِ الدِّفاعِ عَنِ اللَّورَانِ الكَرِيمِ، وشُعورَ البَلاغِيِّينَ العَربِ بِضرُورَةِ الدِّفاعِ عَنِ الْإَلْمَاعِرَ القُرآنِي فِي إطارِ البَحثِ البَلاغِيِّينَ العَربِ الْعَلْمَورَ البَلاغِيِّينَ العَربِ الْمُرافِقِ البَلَاعِي .

# المبْحَثُ الثَّالِثُ: تَطْبِيقُ المنْهَجِ التَّدَاوُلِيِّ:

فِي هَذَا المُبْحَثِ نَتَطَرَّقُ إِلَى المُنْهِجِ " التَّدَاوُلِي "، وَالذِي نُقَدِّمُهُ مِنْ خِلالِ ثَلاثَةِ أَمثِلَةٍ تَطبِيقِيَّةِ وَرَدَتْ فِي مُؤلَّفَاتِ العُمرِيِّ، فَالمِثَالُ الأوّلُ هُو تَحلِيلُ العُمرِيِّ لِخُطبَةِ الحَجَّاجِ بْنِ يُوسفَ الثَّقفِي فِي أَهلِ الكُوفَةِ وَأَهلِ الشَّامِ، فِي كِتَابِهِ " فِي بَلاغَةِ الخِطابِ الإقناعِيِّ "، وَالمثالِ الثَّانِي يَتعلَّقُ بِتحلِيلِ أَهلِ الكُوفَةِ وَأَهلِ الشَّامِ، فِي كِتَابِهِ " فِي بَلاغَةِ الخِطابِ الإقناعيِّ "، وَالمثالِ الثَّانِي يَتعلَّقُ بِتحلِيلِ العُمرِيِّ لِنصِّ الجَاحظِ فِي حَلْقِ القُرآنِ فِي كِتَابِهِ البَلاغَةُ العَربيَّةُ أُصوهُا وَإِمْتِدادَاتُهَا، وَأَمَّا المُثَالُ الثَّالِثُ فَهُوَ إِيرادُ العُمرِيِّ لِلْحُجَجِ وَالبَرَاهِينِ الخَطابِيَّةِ فِي كِتَابِهِ " فِي بلاغة الخطاب الإقناعي " .

المثالُ الأوّلُ: تَعْلِيلُ خُطْبَةِ الحَجَّاجِ فِي أَهْلِ الكُوفَةِ وَ أَهْلِ الشَّامِ، فِي كِتَابِهِ " فِي بَلاغَةِ الخُطَبِةِ الإِقْنَاعِيِ ": يَظْهَرُ إِعتِمَادُ العُمرِيِّ عَلَى المنْهِجِ التَّدَاوُلِيِّ فِي بَلاغَةِ الخُطبَةِ، مِنْ خِلالِ تَعْلِيلِهِ لِخُطْبَةِ الخُطبَةِ الخُطبَةِ الخُطبَةِ الخُطبَةِ الخُطبَةِ المُعَمرِيُّ بَعدَ إِيرَادِهِ لِتلكَ الخُطبَةِ الحَجَّاجِ بْنِ يُوسُفَ الثَّقْفِي فِي أَهلِ الكُوفَةِ وَأَهلِ الشَّامِ، حَيْثُ قَامَ العُمرِيُّ بَعدَ إِيرَادِهِ لِتلكَ الخُطبَةِ الحَجَّاجِ بْنِ يُوسُفَ الثَّقْفِي فِي أَهلِ الكُوفَةِ وَأَهلِ الشَّامِ، حَيْثُ قَامَ العُمرِيُّ بَعدَ إِيرَادِهِ لِتلكَ الخُطبَةِ المُتحراجِ الحُججِ التِي قَامَتْ عَلِيهَا، وَالأُسلُوبِ الذِي إِنَّبَعَهُ الحَجَّاجُ، وَتَرتِيبِ أَجزاءِ القَوْلِ، وَهُو مَا يؤوفُ مَنهجِيَّةَ التَّحلِيلِ فِي الدِّراسَةِ التَّداوُلِيَّةِ .

وَبلاغَةُ الخُطبَةِ جُزْءٌ مِنْ بَلاغَةِ الخِطابِ الاحْتِمَالِيّ التِي تَقُومُ عَليهَا رُؤْيَةُ العُمَرِيّ لِلبَلاغَةَ الجَدِيدَةِ، وَقَدْ تَطرَّقْنَا إِلَى هَذَا المؤضُوعِ فِي الفَصلِ السَّابِقِ، الذِي تَنَاوَلنَا فِيهِ بَلاغَةَ الخِطابِ الاحْتِمالِيّ ( بَلاغَةُ الخُطبةِ، بَلاغَةُ الشِّعرِ، بَلاغَةُ الرِّوايَةِ، بَلاغَةُ القِصَّةِ، بَلاغَةُ الإِشهارِ ... الخ )

غَيرِ أَنَّنَا اِقْتَصَرْنَا عَلى بَلاغَةِ الخُطبَةِ وَبلاغَةِ الشِّعرِ فَقطْ، مُبَيِّنِينَ كَيفَ كَانتْ دِراسَةُ العُمرِيِّ لِهَاتَيْنِ البَلاغَتَيْنِ .

# خُطبَةُ الحَجَّاجِ فِي أَهلِ الكُوفَةِ وَأَهلِ الشَّامِ، وَتَحلِيلُ العُمَرِيِّ لَهَا:

مما جاء في خطبة الحجّاج بن يوسف الثقفي، وما روته الأخبار ودوّنته الكتب، وحفظته لنا الرواة جيلا عن جيل قوله: " يَا أَهْلَ الكُوفَةِ، إِنَّ الفِتْنَةَ تُلْقَحُ بِالنَّجْوَى، وَتُنْتَجُ بِالشَّكْوَى، وَتُحْصَدُ بِالسَّيْفِ، أَمَا وَالله إِنْ أَبْعَضْتُمُونِي لَا تَضُرُّونِي، وَإِنْ أَحْبَبْتُمُونِي لَا تَنْفَعُونِي . وَمَا أَنَا بِالمُسْتَوْحِشِ بِالسَّيْفِ، أَمَا وَالله إِنْ أَبْعَضْتُمُونِي لَا تَنْفَعُونِي . وَمَا أَنَا بِالمُسْتَوْحِشِ لِالسَّيْفِ، أَمَا وَالله إِنْ أَبْعَضْتُمُونِي لَا تَنْفَعُونِي . وَمَا أَنَا بِالمُسْتَوْحِشِ لِعَدَاوَتِكُمْ، وَلَا المُسْتَوْحِ إِلَى مَوَدَّتِكُمْ ...، زَعَمْتُمْ أَيِّي سَاحِرٌ، وَقَدْ قَالَ الله تَعَالَى : أَوَلا يُفْلِحُ لَا يَعْدَاوَتِكُمْ، وَلَا المُسْتَرِيحِ إِلَى مَوَدَّتِكُمْ ...، زَعَمْتُمْ أَيِّي سَاحِرُ، وَقَدْ قَالَ الله تَعَالَى : أَوَلا يُفْلِحُ لَا اللهُ تَعَالَى : أَوَلا يُفْلِحُ لَكُمْ اللهِ سُمَ الأَكْبَرْ، فَلِمَ تُقَاتِلُونَ السَّاحِرُ حَيْثُ أَتَىٰ هَا لاَ تَعْلَمُونَ .

ثم التفت إلى أهل الشام فقال: لَأَزْوَاجُكُمْ أَطْيَبُ مِنَ المِسْكِ، وَلَأَبْنَاؤُكُمْ آنَسُ بِالقَلْبِ مِنَ الوَلَدِ، وَمَا أَنْتُمْ إِلَّا كَمَا قَالَ أَخُو ذُبْيَانَ 1:

إِذَا حَاوَلْتَ فِي أَسَدٍ فُجُورًا \* فَإِنِيّ لَسْتُ مِنْكَ وَلَسْتَ مِنِيّ هُمُ دِرْعِي التِّي اسْتَلْأَمْتُ فِيهَا \* إِلَى يَوْمِ النِّسَارِ، وَهُمْ مِجَنِّي

ثم قال:

بَلْ أَنْتُمْ يَا أَهْلَ الشَّامِ، كَمَا قَالَ الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى : " ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ اللهِ مُ الْفُهُ اللهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى : " ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَامِتُنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ اللهِ مُ الْفُهُمُ ٱلْفُلِبُونَ ﴾ [ الصافات : 171-173 ] " ك .

### تَحْلِيلُ العُمَرِي:

بَدأَ العُمرِيُّ تَحَلِيلَهُ لِهَاتِهِ الخُطبَةِ بِالتَّطرُّقِ إِلَى الحُججِ الخِطابِيَّةِ التِي قَسَّمَهَا إِلَى قِسْمَيْنِ، حُجَجُ جَجُ الْحَاهِزَةُ تَتَمَثَّلُ فِي تَوْظِيفِ الآيَاتِ القُرآنِيَّةِ وَالأَبْيَاتِ الشِّعْرِيَّةِ جَاهِزَةٌ وَحُجَجٌ غَيرُ جَاهِزَةٍ، فَالحُججُ الجَاهِزَةُ تَتَمَثَّلُ فِي تَوْظِيفِ الآيَاتِ القُرآنِيَّةِ وَالأَبْيَاتِ الشِّعْرِيَّةِ عَلى سَبِيلِ الاَسْتِشْهَادِ، وَتَرْكِهَا كَمَا هِيَ مَعَ عَدمِ التَّصرُّفِ فِيهَا، وَأَمَّا غَيرُ الجَاهِزَةِ فَهِيَ تَتَمَثَّلُ فِي

<sup>1</sup> يقصد النابغة الذبياني، أنظر : ديوان النابغة الذبياني، تح : كرم البستاني، ص : 123 . وفي هذه النسخة : فهم درعي ...، وليس : هم درعي / استلأمت : الترس .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن أبي الحديد، شرح نمج البلاغة، الجزء الأول، ص: 220 .

الاعْتِمَادِ عَلَى الصُّورِ البَلاغِيَّةِ كَالطِّبَاقِ، وَالجناس، وَالمقَّابَلَةِ وَمَا إِلَى ذَلكَ، فَالخَطِيبُ هُنَا يَعْمَدُ إِلَى الإِتْيَانِ بَمَا يُوَافِقُ هَذهِ اللَّفْظَةَ أَوْ مَا يُخَالِفُهَا، وَيجمَعُ بَينَهَا فِي سِياقٍ وَاحِدٍ، حَتَّى يَصْنَعَ مِنْ تِلكَ الجَمالِيَّةِ البَلاغِيَّةِ حُجَّةً لِدَعْمِ رَأْيِهِ، وَمِنْ هُنَا لَا تَكُونُ الحُجَجُ جَاهِزَةً بَلْ هِيَ مُصْطَنَعَةٌ.

هَذَا وَقَدْ أَثْنَى العُمرِيُّ عَلَى خُطبَةِ الحَجَّاجِ هَذِهِ، وَإعْتَبَرَ أَنَّهَا تَحْتَوِي عَلَى كَافَّةِ آلِيَّاتِ وَمُقَوِّمَاتِ الخِطابِ الاحْتِمَالِيّ، وَلِذَلِكَ يَقُولُ: " تَحْتَوِي هَذهِ الخُطبَةُ بِرَغْمِ قِصَرِهَا عَلَى جَمِيع مُقَوِّمَاتِ الخِطابِ الإِقْنَاعِيّ .

## 1- الحُجَجُ الخَطَابِيَّةُ:

أ- حُجَجٌ جَاهِزَةٌ: الاسْتِشهَادُ بِآيَتَيْنِ مِنَ القُرآنِ وَبِبَيْتَيْنِ مِنَ الشِّعْرِ، مَا يُكَوِّنُ حَوَالَيْ ثُلُثَ الخُطبَةِ .

## ب- حُجَجٌ غَيْرُ جَاهِزَةٍ:

1) - التَّقسِيمُ وَالمَّقَابَلَةُ بَينَ المعَانِي لِادِّعَاءِ الاسْتِسْقَاءِ وَالإِحَاطَةِ (تلقح، تُنتج، تَحصد)، (البَغض، المحبَّة )، ( العَداوة، البَغضاء ) .

2) - القِيَاسُ المضْمَر: " زَعَمْتُمْ أَيِّي سَاحِرٌ ... "، " أَيِّي أَعلَمُ الاسْمَ الأَكْبَرَ ... " ... " ...

وَمِنَ الْآلِيَّاتِ الَّتِي يَقُومُ عَليهَا المنْهَجُ التَّدَاوُلِيُّ، إِضَافَةً إِلَى اِسْتِنْبَاطِ الحُجج، دِراسَةُ الجانِب الْأُسلُوبِيّ، وَهُو مَا تَنَاوَلَهُ العُمرِيُّ بِدِقَّةٍ مُتَنَاهِيَةٍ، مُوَضِّحًا غَلَبَةَ الجَانِبِ الإِيقَاعِيّ عَلَى فِقْرَاتِ الخُطبَةِ، فِي خُطبَةِ الحَجَّاجِ وَهُوَ مَا مِنْ شَأْنِهِ أَنْ يُساعِدَ عَلَى تَرْكِيزِ المَسْتُمِع وَلَفْتِ اِنْتِبَاهِهِ فِي حَالِ شَرَدَ عَنِ الخطْبَةِ، إِضَافَةً إِلَى سَعْي الخَطِيبِ إِلَى المؤازَنَةِ بَينَ المعَانِي المطْرُوقَةِ وَالحَالَةِ التِي تُنَاسِبُهَا،

أيد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 144.

وهُوَ أَمْرٌ يُسَاعِدُ عَلَى تَقْرِيبِ الأَفكَارِ مِنْ أَذْهَانِ المسْتَمِعِينَ مِنْ خِلالِ تَمكِينِهِمْ مِنْ تَخَيُّل المشَاهِدِ أَمَامَهُمْ، وَمِنْ ثُمَّ يَأْتِي الْجَانِبُ التَّصَوُّرِي الذِي يَكُونُ سَنَدًا لِمَا كَانَ مِنْ قَبْلِهِ.

يَقُولُ العُمرِيُّ فِي الْأُسلُوبِ الذِي إِتَّبَعَهُ الحجّاج: " الأُسلُوبُ يَقُومُ عَلَى:

أ- غَلَبَةِ المُوازَنَاتِ الصَّوْتِيَّةِ - الإيقَاعِيَّةِ: فِقَرٌ مُتَناظِرَةُ التَّركِيبِ وَمُتَجَانِسَةُ القَافِيةِ، حَاصَّةً في الجُزءِ الأُوَّلِ مِنَ الْخُطبَةِ، يَدعَمُ ذَلكَ بَيْتَانِ مِنَ الشِّعرِ، ثُمَّ يَمِيلُ إِلَى الاسْتِرْسَالِ مَعَ الآيةِ القُرآنِيَّةِ فِي نِهايَةِ الخُطبَةِ، لِيُجَنِّبَ الخُطبَةَ التَّكَلُّفَ الذِي يُسِيءُ إِلَى الوَظِيفَةِ الإِبْلَاغِيَّةِ.

ب- المَقَابَلَةُ بَينَ المَعَايِي وَالْحَالَاتِ: مَعايِي الْحُبِّ وَالكَراهِيَّةِ، حَالَةُ أَهْلِ الكُوفَةِ وَأَهْلِ الشَّامِ.

ج- الميْلُ إِلَى التَّصْوِيرِ فِي بِدايَةِ الْخُطَبَةِ: تَشْبِيهُ الفِتْنَةِ بَمَا يَلْقَحُ، يُنْتِجُ، وَيَحْصُدُ "1.

وَمُمَّا يَقُومُ عَلَيهِ المُنْهَجُ التَّداوُلِيُّ أَيضًا، إِضَافَةٍ إِلَى الحُجج وَالْأُسلُوبِ، مَا ذَكرَهُ العُمَرِيُّ فِي شَأْنِ خُطبَةِ الحَجَّاجِ، أَلَا وَهُوَ تَنظِيمُ أَجْزَاءِ القَولِ، وَفِيهِ تَحدَّثَ العُمرِيُّ عَن العَناصِرِ الأساسِيَّةِ التي قَامَتْ عَلَيْهَا الْخُطبَةُ، حَيثُ اِعْتَبَرَ بِأَنَّ الْخُطبَةَ بَدَأَتْ بِالْحَدِيثِ عَنْ قَضِيَّةٍ عَامَّةٍ وَهِي قَضِيَّةُ الفِتْنَةِ، ثُمَّ ذَهَبَتْ إِلَى التَّخْصِيص، وَهُنا يَصِفُ الحَجَّاجُ الوَضْعِيَّةَ الحِجاجِيَّةَ بَيْنَهُ وَبِينَ أَهْلِ الكُوفَةِ، مَا يَقُولُونَهُ عَنْهُ، وَمَا يَرُدُّ هُوَ بِهِ، ثُمَّ يَنْتَقِلُ إِلَى الاسْتِشْهَادِ بِآيَةٍ قُرآنِيَّةٍ عَلَى سَبِيلِ التَّهدِيدِ وَالوَعِيدِ، وَالتي تَكُونُ مَعَهَا نِهَايَةُ الخُطبَةِ.

هَكَذَا، فِي نَظر العُمريّ، كَانَ تَنْظِيمُ أَجزاءِ القولِ لِلْخُطبَةِ التي أَلْقَاهَا الحَجَّاجُ فِي أَهْل الكُوفَةِ، وَيَقُولُ العُمرِيُّ فِي هَذَا الْأَمرِ: " - بَدأَ بِقَضِيَّةٍ عَامَّةٍ: بِدَايَةُ الفِتْنَةِ ( أَيُّ فِتْنَةٍ ) وَفِمَا يَتُهَا .

- ثُمُّ تَحَدَّثَ عَنْ رَأِي أَهل الكُوفَةِ فِيهِ، وَقِلَّةِ اِكْتِرَاتِهِ بِهِمْ، وَفَضَّلَ عَلَيهِمْ أَهْلَ الشَّامِ نِكَايَةً بِهِمْ.

أيد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 145.

- خَتَمَ بِآيَةٍ قُرآنِيَّةٍ ( تَقْدِيدٌ وَتَنْيِيسٌ لَهُمْ ) "1.

لَقَدِ اِعْتَمَدَ العُمرِيُّ فِي تَحلِيلِهِ لِخُطْبَةِ الحَجَّاجِ فِي أَهلِ الكُوفَةِ، عَلَى الآلِيَّاتِ التِي يَقُومُ عَلَيْهَا المُنْهَجُ التَّدَاوُلِيُّ، وَهِي تَوْظِيفُ الحُجِ، ثُمَّ دِراسَةُ الأُسلُوبِ، ثُمَّ تَرتِيبُ أَجزَاءِ القَوْلِ، وَهذَا مِثَالُ وَاحِدٌ مِنْ أَمثِلَةٍ عَدِيدَةٍ تَنَاوَلَ فِيهَا العُمرِيُّ نَفسَ المنْهَجِ، كَتَحْلِيلِهِ لِنَصِّ الجَاحِظِ فِي حَلْقِ القُرآنِ فِي كَاتِ المَوالِي . كتابِهِ " البَلاغَةُ العَرَبِيَّةُ أُصُوفُنَا وَإِمْتِدَادَاتُهَا "، وَهُوَ مَا نُقَدِّمُهُ فِي المَثَالِ المَوَالِي .

المَثَالُ الثَّايِّ: تَحَلِيلُ العُمَرِيِّ لِنَصِّ الجَاحِظِ فِي خَلْقِ القُرْآنِ، فِي كِتَابِهِ " البَلَاغَةُ العَرَبِيَّةُ أَصُولَمَا وَإِمْتِدَادَاتُهَا ": يَقُولُ العُمرِيُّ: " ذَكَرَ الجَاحِظُ فِي مُؤَلَّفِهِ " رِسَالَةٌ فِي حَلْقِ القُرآنِ " بَعْضَ مَا أَجْزَهُ فِي كِتَابِهِ " نَظْمُ القُرآنِ "، فَقَالَ: " فَكَتَبْتُ لَكَ كِتَابًا أَجْهَدْتُ فِيهِ نَفْسِي، وَبَلَغْتُ مِنْهُ أَقْصَى مَا فِي كِتَابِهِ " نَظْمُ القُرآنِ "، فَقَالَ: " فَكَتَبْتُ لَكَ كِتَابًا أَجْهَدْتُ فِيهِ نَفْسِي، وَبَلَغْتُ مِنْهُ أَقْصَى مَا يُمْكِنُ مِثْلِي فِي الاحْتِجَاجِ لِلْقُرْآنِ، وَالرَدِّ عَلَى كُلِّ طِعَانٍ، فَلَمْ أَدَعْ فِيهِ مَسْأَلَةً لِرَافِضِيٍّ، وَلَا لِجَدِيثيٍّ، وَلَا لِحَدِيثِيٍّ، وَلَا لِكَافِرٍ مُبَادٍ، وَلَا لِمُنَافِقٍ مَقْمُوعٍ، وَلَا لِأَصْحَابِ النَظَّامِ، وَلِمَنْ خَمْ بَعْدَ النَظَّامِ، وَلَا لَكَافِرٍ مُبَادٍ، وَلَا لِمُنَافِقٍ مَقْمُوعٍ، وَلَا لِأَصْحَابِ النَظَّامِ، وَلِمَنْ خَمْ بَعْدَ النَظَّامِ، وَلَا لَكَافِرٍ مُبَادٍ، وَلَا لِمُنَافِقٍ مَقْمُوعٍ، وَلَا لِأَصْحَابِ النَظَّامِ، وَلِمَنْ خَمْ بَعْدَ النَظَّامِ، وَلَا لَكُولُهُ وَلَا لَكُولُهُ وَلَا وَلَالَةٍ " .

#### التحليل:

يَقُولُ العُمرِيُّ: " يَنطَوِي النَّصُ عَلَى قَضِيَّتَيْنِ: أُولَاهُمَا: الرَّدُ عَلَى المطَاعِنِ المؤجَّهَةِ إِلَى القُرآنِ: أَيْ قَضِيَّةُ الإِعْجَازِ "3، وَمِنْ قَضِيَّةُ الإِعْجَازِ "أَيْ قَضِيَّةُ الإِعْجَازِ "3، وَمِنْ هُنا يَظْهَرُ لَنَا أَنَّ تَحْلِيلَ العُمرِيُّ سَيَكُونُ مَبْنِيًّا عَلَى هَاتَيْنِ القَضِيَّتَيْنِ وَهُمَا مَنَاطُ دِرَاسَتِنَا أَيْضًا .

1/- التَّنْزِيهُ: الرَّدُ عَلَى الْحُصُومِ: فِي هَذهِ القَضِيَّةِ يَتَوقَّفُ العُمرِيُّ عِندَ الصِّراعِ الفِكرِيِّ الذِي كَانَ بَارِزًا إِبَّانَ حِقْبَةِ الجَاحِظِ، وَكَانَ عِلْمُ الكَلامِ السِّلَاحَ المَقَدَّمَ فِي هَذا النَّوْعِ مِنَ الصِّرَاعَاتِ، وَعلْمُ

<sup>·</sup> مُحَّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي، ص: 145.

رسائل الجاحظ، ج3، تح : عبد السلام مُجَّد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، الطبعة الأولى 1484ه/1994م، 287 .

أيد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 154.

الكَلام، كَمَا هُوَ مَعلُومٌ، يَقُومُ أَسَاسًا عَلَى إِيرَادِ الحُجَّةِ بِالحُجَّةِ، مِمَا يُجَسِّدُ المعْنَى الحَقِيقِيَّ لِلمَنْهَجِ التَّدَاوُلِيِّ، ذَلِكَ أَنَّ الْجَادِلَ حِينَ يُوظِّفَ اللَّفْظَةَ يَتَحَتَّمُ عَلَيْهِ أَنْ يُرَاعِيَ كَافَّةَ الظُّرُوفِ الْجِيطَةِ بِهَا، حَتَّى تُؤَدِّيَ الغَرَضَ المطلُوب، وَهنَا يَظهَرُ مَعْنَى التَّدَاوُلِيَّةِ .

وَعَلَى العُمُومِ فَقَدْ تَطَرَّقَ الجَاحِظُ - عَلَى حَسَبِ تَعْلِيلِ العُمَرِيِّ - إِلَى ثَلاثَةِ أَنْواَعٍ مِنَ الحُصُومِ، اللَيهُودُ وَالنَّصارَى وَمَنْ شَاكَلَهُمْ، فِي القِسمِ الأَوَّلِ، ثُمَّ الخُصُومُ المَنازِعُونَ لِأَهْلِ الاعْتِزَالِ مِنْ بَعضِ المَيهُودُ وَالنَّصارَى وَمَنْ شَاكَلَهُمْ، فِي القِسمِ الأَوَّلِ، ثُمَّ الْخُصُومُ المنازِعُونَ لِأَهْلِ الاعْتِزَالِ أَنْفُسُهُمْ، الذِينَ ذَهَبُوا إِلَى نَفْسِ المَنْهَبِ الذِي أَرادَهُ المسلِمِينَ فِي القِسمِ النَّانِي، ثُمَّ أَهْلُ الاعْتِزَالِ أَنْفُسُهُمْ، الذِينَ ذَهَبُوا إِلَى نَفْسِ المَنْهَبِ الذِي أَرادَهُ المسلِمِينَ فِي القِسمِ الأَخِيرِ، وَهَذَا كُلُّهُ يَتَّضِحُ مِنْ خِلَالِ قَوْلِ العُمَرِيِّ: " يُواجِهُ الجَاحِظُ فِي المستَوَيَيْنِ مِنْ مَعْرَكَتِهِ الكَلامِيَّةِ فِي الدِّفاعِ عَنِ الخِطابِ القُرآنِيِّ ثَلَاثَ طَوَائِفَ:

أ- الخُصُومُ المنازِعُونَ فِي المبْدَأُ الدِّينِي مِنْ نَصارَى، وَيَهُودٍ، وَمَجُوسٍ، وَصَابِئَةٍ ... الخ

ب- الخُصُومُ المَذْهَبِيُّونَ ( خُصُومُ المُعْتَزِلَةِ ) المَنَازِعُونَ فِي المُنْهَجِ، وَهُمْ مِنَ المَسْلِمِينَ الخَامِلِينَ الذِينَ يُقَدِّمُونَ بِمُعَادَاتِهِمْ لِلْعَقْلِ وَالاجْتِهَادِ سِلَاحًا لِلْخُصُومِ المُبْدَئِيِّينَ .

ج- طَائِفَةٌ مِنْ أَهْلِ المُنْصِبِ حَرجَتْ عَنْ أُصُولِهِ، وَقالَتْ بِمَا يُشَكِّكُ فِي الْإِعْجَازِ البَلَاغِيِّ لِلْقُرآنِ " 1.

وَلَقَدْ تَتَبَّعَ الْعُمَرِيُّ رَسَائِلَ الْجَاحِظِ مُسْتَخْرِجًا مِنْهَا نُصُوصًا أُخرَى لِلتَّعَرُّفِ عَلَى مَاهِيَّةِ مَا جَاءَ فِي نَصِّ الْجَاحِظِ، حَيْثُ يَقُولُ: " يمكِنُ التَّعَرُّفُ عَلَى الْجُمَلِ فِي هَذَا النَّصِ مِنْ خِلَالِ نُصُوصٍ أُخرَى نَأْخُذُهَا مِنْ رَسَائِلِهِ: 2

أ- اِتّبَاعُ المَتَشَابِهِ مِنْ طَرَفِ النَّصَارَى: يَقُولُ الجَاحِظُ: " عَلَى أَنَّ هَذهِ الْأُمَّةَ لَمْ تُبْتَلَ بِاليَهُودِ وَلَا الجُوس، وَلَا الصَّابِئِينَ، كَمَا اِبْتُلِيَتْ بِالنَّصَارَى، وَذَلكَ أَنَّهُمْ يَتْبَعُونَ المَتَنَاقِضَ مِنْ أَحَادِيثِنَا وَالضَّعِيفَ الجُوس، وَلَا الصَّابِئِينَ، كَمَا اِبْتُلِيَتْ بِالنَّصَارَى، وَذَلكَ أَنَّهُمْ يَتْبَعُونَ المَتَنَاقِضَ مِنْ أَحَادِيثِنَا وَالضَّعِيفَ

أخّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 154.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 154

بِالْأَسْنَادِ مِنْ رِوَايَتِنَا، وَالْمَتَشَابِهَ مِنْ آيِ كِتَابِنَا، ثُمَّ يَخْلُوْنَ بِضُعَفَائِنَا، وَيَسْأَلُونَ عَنْهَا عَوَامَّنَا، مَعَ مَا قَدْ يَعْلَمُونَ مِنْ مَسَائِلِ المُلْحِدِينَ وَالزَّنَادِقَةِ الملَاعِينِ، وَحَتَّى مَعَ ذَلِكَ رُبَّمَا تَبَرَّؤُوا إِلَى عُلَمْائِنَا، وَأَهْلِ يَعْلَمُونَ مِنْ مَسَائِلِ المُلْحِدِينَ وَالزَّنَادِقَةِ الملَاعِينِ، وَحَتَّى مَعَ ذَلِكَ رُبَّمَا تَبَرَّؤُوا إِلَى عُلَمْائِنَا، وَأَهْلِ الْمُؤْمَنَ مَنَائِلِ المُلْحِدِينَ وَالزَّنَادِقَةِ الملَاعِينِ، وَحَتَّى مَعَ ذَلِكَ رُبَّمَا تَبَرَّؤُوا إِلَى عُلَمْائِنَا، وَأَهْلِ اللَّقْدَارِ مِنَّا، وَيَشْغَبُونَ عَلَى القَوِيّ، وَيَلْبَسُونَ عَلَى الضَّعِيفِ "1 .

ب- المقلّدُونَ مِنَ المسلمِينَ: عَرضَ الجَاحِظُ لِدَعْوَى الرَّافِضِينَ لِلْقَوْلِ بِحَلْقِ القُرآنِ وَإِدِّعَائِهِمْ أَنَّ الْعَامَّةَ، وَأَهْلَ الحَدِيثِ مَعَهُمْ، فِي مُقَابَلَةِ المَتَكلِّمِينَ القَائِلِينَ بِحَلْقِ القُرآنِ، ثُمَّ قَالَ: " وَالذِينَ سَمَّوْهُمْ الْعَامَّةَ، وَأَهْلَ الحَدِيثِ مَعَهُمْ، فِي مُقَابَلَةِ المَتَكلِّمِينَ القَائِلِينَ بِحَلْقِ القُرآنِ، ثُمَّ قَالَ: " وَالذِينَ سَمَّوْهُمْ أَصْحَابَ أَهْوَاءٍ، هُمُ المَتَكلِّمُونَ وَالمصلِحُونَ وَالمستصلِحُونَ وَالمميزُونَ، وَأَصْحَابَ الحَدِيثِ وَالعَوَامِ، أَصْحَابَ أَهْوَاءٍ، هُمُ المَتَكلِّمُونَ وَلَا يَتَحَيَّرُونَ، وَالتَّقْلِيدُ مَرْغُوبٌ عَنْهُ فِي حُجَّةِ العَقْلِ، مَنْهِيُّ عَنْهُ فِي هُمُ الذِينَ يُقلِّدُونَ وَلَا يَتَحَيَّرُونَ، وَالتَّقْلِيدُ مَرْغُوبٌ عَنْهُ فِي حُجَّةِ العَقْلِ، مَنْهِيُّ عَنْهُ فِي القُرآنِ، قَدْ عَكَسُوا الأُمُورَ كَمَا تَرَى، وَنَقَصُوا العَادَاتِ، وَذَلِكَ أَنَّ لَا نَشُكُ أَنَّ مَنْ نَظَرَ وَبَحَثَ القَرْانِ، قَدْ عَكَسُوا الأُمُورَ كَمَا تَرَى، وَنَقَصُوا العَادَاتِ، وَذَلِكَ أَنَّ لَا نَشُكُ أَنَّ مَنْ نَظَرَ وَبَحَثَ وَقَابَلَ وَوَازَنَ، أَحَقُّ بِالتَّبَيُّنِ وَأَوْلَى بِالحُجَّةِ "2.

ج- اِنْحِرَافُ أَهْلِ المُذْهَبِ: وَلَوْلا مَا اعْتَلَلْتَ بِهِ مِنِ اعْتِرَاضِ الرَّافِضَةِ، وَاحْتِجَاجِ القَوْمِ عَلَيْنَا بِعُورَافُ أَهْلِ المُذْهَبِ مُعَمَّرٍ، وَأَبِي كَلَدَة وَعَبْدِ الحَمِيدِ وَثُمَّامَة، وَكُلِّ مَنْ زَعَمَ أَنَّ أَفعَالَ الطَبِيعَةِ تَخْلُوقَةٌ عَلَى الجَازِ بَعْضُ دُونَ الحَقِيقَةِ، وَأَنَّ مُتَكَلِّمِي الحَشْوِيَّةِ وَالنَّابِتَةِ، قَدْ صَارَ لَمُمْ بِمَنَاظَرَةِ أَصْحَابِنَا وَبِقِرَاءَةِ كُتُبِنَا بَعْضُ دُونَ الحَقِيقَةِ، وَأَنَّ مُتَكَلِّمِي الحَشْوِيَّةِ وَالنَّابِتَةِ، قَدْ صَارَ لَمُمْ بِمَنَاظَرَةِ أَصْحَابِنَا وَبِقِرَاءَةِ كُتُبِنَا بَعْضُ الفِطْنَةِ لِمَا كَتَبْتُ لَكَ، رَغْبَةً بِكَ عَنْ أَقْدَارِهِمْ، وَضَنَّا بِالحِكْمَةِ عَنْ إِعْتَارِهِمْ، وَإِثَمَا يَكْتُبُ عَنِ الخَصُومِ وَالأَكْفَاءِ "3.

هَذَا فِي مَا يَخُصُّ القَضِيَّةَ الأُولَى، وَهِيَ قَضِيَّةُ التَّنزِيهِ، وَأَمَّا عَنْ قَضِيَّةِ الإِعْجَازِ البَلاغِيِّ لِلْقُرآنِ النَّرِيمِ، فَقَدْ تَنَاوَلَهَا الجَاحِطُ مِنْ خِلالِ جَانِبَيْنِ اِثْنَيْنِ هُمَا: جَانِبُ إِثْبَاتِ حَقِيقَةِ التَّحَدِي بِالقُرآنِ النَّيْنِ هُمَا: الكَرِيم، فَقَدْ تَنَاوَلَهُا الجَاحِطُ مِنْ خِلالِ جَانِبَيْنِ اِثْنَيْنِ هُمَا: جَانِبُ إِثْبَاتِ حَقِيقَةِ التَّحَدِي بِالقُرآنِ الكَرِيم، وَأَنَّ هَذَا التَّحَدِي لَا يَقِلُ شَأْنًا عَنْ غَيرِهِ مِنَ الأُمُورِ التِي طَرَحَهَا الأَنبِيَاءُ وَالرُّسُلُ قَبَلَ رَسُولِ الدَّرِيم، وَأَنَّ هَذَا التَّحَدِي لِا قَبْلُ بِالقُرآنِ الكَرِيم فِي حَدِّ ذَاتِهِ لَا جَدْوَى مِنهُ، فَالقُرآنُ أَوَّلًا الله ﷺ ، ذَلِكَ أَنَّهُ قَدْ يُقَالُ بِأَنَّ التَّحَدِي بِالقُرآنِ الكَرِيم فِي حَدِّ ذَاتِهِ لَا جَدْوَى مِنهُ، فَالقُرآنُ أَوَّلًا

أ رسائل الجاحظ، ج3، تح : عبد السلام مُحَدَّد هارون، ص : 320 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص : 298 .

<sup>3</sup> نفسه، ص: 288

وَأَخِيرًا مُجَرَّدُ كَلَامٍ لَيْسَ إِلَّا \*، وَبِالتَّالِي لَا يُمكِنُ أَنْ يُقارَنَ بِالحُجَجِ الَّتِي تَحَدَّى بِهَا الأَنْبِيَاءُ الأَوَّلُونَ أَقْوَامَهُمْ، فَقَدْ كَانَتْ حُجَجًا مَلْمُوسَةً وَالقُرْآنُ غَيرُ مَلْمُوسٍ .

وَأُمَّا الجَانِبُ الثَّانِي مِنَ القَضيَّةِ التِي بَينَ أَيْدِينَا، أَيْ قَضِيَّةِ الإِعْجَازِ البَلاغِيِّ، فَيَتَعَلَّقُ بِالوَجْهِ أَوِ الطَّرِيقَةِ التِي يَكُونُ عَليهَا الإِعْجَازُ القُرآنِي، أَيْ كَيفَ قَدَّمَ القُرآنُ حُجَجَهُ، وَكَيْفَ تَسنَّى لَهُ أَنْ يَقَهَرَ بِتِلكَ الحُجَج أَعْدَاءَهُ .

هَذَا وَقَدْ أَوْرَدَ العُمَرِيُّ نُصُوصًا مَنْسُوبَةً إِلَى الجَاحِظِ فِي شَأْنِ الإِعجَازِ البَلَاغِيِّ لِلْقُرآنِ الكَرِيمِ، وَالتَّالِي: وَالتِّي نُورِدُهَا مِنْ مَصَادِرِهَا عَلَى النَّحوِ التَّالِي:

2/- الإِعْجَازُ البَلَاغِيُّ: الذِي يَتَحَدَّدُ فِي أَمرَيْنِ هُمَا: تَحَدِّي القُرآنِ لِلْعَرَبِ، وَالنَّظْمِ البَدِيعِ الذِي يَتُحَدَّدُ فِي أَمرَيْنِ هُمَا: تَحَدِّي القُرآنِ لِلْعَرَبِ، وَالنَّظْمِ البَدِيعِ الذِي يَتُحَدَّدُ فِي أَمرَيْنِ هُمَا: تَحَدِّي القُرآنِ لِلْعَرَبِ، وَالنَّظْمِ البَدِيعِ الذِي يَتُحَدُّدُ فِي أَمرَيْنِ هُمَا: تَحَدِّي القُرآنِ لِلْعَرَبِ، وَالنَّظْمِ البَدِيعِ الذِي يَتُحَدَّدُ فِي الْعَرَبِ، وَالنَّظْمِ البَدِيعِ الذِي يَتَحَدَّدُ فِي أَمرَيْنِ هُمَا: تَحَدِّي القُرآنِ لِلْعَرَبِ، وَالنَّظْمِ البَدِيعِ الذِي يَتَحَدَّدُ فِي أَمرَيْنِ هُمَا: تَحَدِّي القُرآنِ لِلْعَرَبِ، وَالنَّظْمِ البَدِيعِ الذِي

أ- ثُبُوتُ التَّحَدِي بِبَلَاغَةِ القُرْآنِ: تَحَدَّ الجَاحِطُ عَنْ مُعجِزَةِ مُوسَى وَعِيسَى عَلَيْهِمَا السَّلَامُ، فَلَاحَظَ أَنَّ الأُولَى كَانتْ عَنْ أَعْجَبِ الأُمُورِ عِندَ قومِ فِرعَوْنَ ( السِّحرُ )، وَالتَّانِيَة كَانتْ مِنْ نَوْعِ مَا بَرَعَ فِيهِ النَّاسُ فِي عَهدِ عِيسَى ( الطِّبُ )، ثُمُّ قَال: " وَكَذَلِكَ دَهْرُ مُحَد عَلَيْهِمْ، وَأَحْسَنُهَا عِنْدَهُمْ وَأَجَلُهَا فِي صُدُورِهِمْ، حُسْنَ البَيَانِ، وَنَظْمَ ضُرُوبِ الكَلَامِ، مَعَ عِلْمِهِمْ لَهُ وَانْفِرَادِهِمْ بِهِ، فَحِينَ اِسْتَحْكَمَتْ لِفَهْمِهِمْ، وَشَاعَتِ البَلَاغَةُ فِيهِمْ، وَكُثُر شُعَرَاؤُهُمْ، وَفَاقَ النَّاسَ خُطَبَاؤُهُمْ، بَعَتَهُ الله عَزَّ وَجَلَّ، فَتَحَدَّاهُمْ بِمَا كَانُوا لَا يَشُكُونَ أَنَّهُمْ يَقْدِرُونَ عَلَى أَكْثَرَ مِنْهُ " أَ.

ب- وَجُهُ الْإِعْجَازِ البَلَاغِيّ: النَّظْمُ: قَالَ مُحدِّدًا طَبِيعَةَ البَلاغَةِ القُرآنيَّةِ المعجِزَةِ: " إِنَّ رَجُلًا مِنَ العَرَبِ لَوْ قَرَأً عَلَى رَجُلٍ مِنْ خُطَبَائِهِمْ وَبُلَغَائِهِمْ سُورَةً وَاحِدَةً، طَوِيلَةً أَوْ قَصِيرَةً، لَتَبَيَّنَ لَهُ فِي نِظَامِهَا العَرَبِ لَوْ قَرَأً عَلَى رَجُلٍ مِنْ خُطَبَائِهِمْ وَبُلَغَائِهِمْ سُورَةً وَاحِدَةً، طَوِيلَةً أَوْ قَصِيرَةً، لَتَبَيَّنَ لَهُ فِي نِظَامِهَا وَعُرْجِهَا، وَفِي لَفْظِهَا وَطَبْعِهَا، أَنَّهُ عَاجِزٌ عَنْ مِثْلِهَا، وَلَوْ تَحَدَّى هِمَا أَبْلَغَ العَرَبِ لَظَهَرَ عَجْزُهُ عَنْهَا،

1 رسائل الجاحظ، ج3، تح : عبد السلام مُحَدُّ هارون، ص : 279 .

وهو ما لا يأخذ به مسلم.

وَلَيْسَ ذَلِكَ فِي الحَرْفِ وَالحَرْفَيْنِ، وَالكَلِمَةِ وَالكَلِمَةِ وَالكَلِمَةِ وَالكَلِمَةَيْنِ ... أَلَا تَرَى أَنَّ النَّاسَ قَدْ يَتَهَيَّأُ فِي طَبَائِعِهِمْ، وَيَجْرِي عَلَى الله تَوَكَّلْنَا، وَرَبُّنَا الله، وَحَسْبُنَا الله وَيَجْرِي عَلَى الله تَوَكَّلْنَا، وَرَبُّنَا الله، وَحَسْبُنَا الله وَيَعْمَ الوَكِيلِ، وَهَذَا كُلُّهُ فِي القُرْآنِ؛ غَيْرَ أَنَّهُ مُتَفَرِّقٌ غَيْرَ مُجْتَمِعٍ؛ وَلَوْ أَرَادَ أَنْطَقُ النَّاسِ أَنْ يُؤلِّفَ الله وَيَعْمَ الوَكِيلِ، وَهَذَا كُلُّهُ فِي القُرْآنِ؛ غَيْرَ أَنَّهُ مُتَفَرِّقٌ غَيْرَ مُجْتَمِعٍ؛ وَلَوْ أَرَادَ أَنْطَقُ النَّاسِ أَنْ يُؤلِّفَ الله وَيَعْمَ الوَكِيلِ، وَهَذَا كُلُهُ فِي القُرْآنِ؛ غَيْرَ أَنَّهُ مُتَفَرِّقٌ غَيْرَ مُجْتَمِعٍ؛ وَلَوْ أَرَادَ أَنْطَقُ النَّاسِ أَنْ يُؤلِّفَ مِنْ هَذَا الضَّرْبِ سُورَةً وَاحِدَةً، طَوِيلَةً أَوْ قَصِيرَةً، عَلَى نَظْمِ القُرْآنِ وَطَبُعِهِ، وَتَأْلِيفِهِ وَمُحْرَجِهِ، لَمَا قَدَرَ عَدْنَانْ "أَنْ اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى عَلْمُ اللهُ وَاللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالْمُلُولُ وَالْمُؤَلِّ وَالْمُؤَلِّ وَالْمُؤَلِّ وَالْمُؤَلِّ وَالْمُؤَلِّ وَالْمَالُ وَاللّهُ وَلَا إِللّهُ وَلِيلُهُ وَلَيْمُ اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَالْمُؤَلِّ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا اللهُ وَالْمُؤَلِّ وَالْمُؤَلِّ اللهُ وَالْمُؤُلُولُولُ اللّهُ وَالْمُؤِلُولُولُ اللّهُ وَلَا الللهُ وَالْمُؤَلِّ وَلَا الللهُ وَلَوْلُ اللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَلَوْ الللهُ وَالْمُؤْلِقُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَلَوْلُولُولُولُولُولُولُ الللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ الللهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَلَوْلُولُولُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَلَمُ اللّهُ وَلَا اللللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللهُ وَلَوْلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ الللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا الللهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وَفِيمَا يَتَعَلَّقُ بِالنَّظِمِ القُرآنِيِّ عِندَ الجَاحِظِ، فَإِنَّ العُمرِيَّ يَرَى بِأَنَّهُ عَلى ابِّحَاهَيْنِ كَبِيرَيْنِ:

1- التَّركِيبُ النَّحويُّ وَالدِّلالِي: الذِي يَستَوْعِبُ مَادةً " المعَانِي " وَ" البَيَان "، عِندَ السَّكَاكِي.

2- المعْجَمُ وَالمقَامُ: " أَلَا تَرَى الله تبَارِكَ وَتَعالَى لَمْ يَذَكُرُ فِي القُرآنِ الجُوعَ إِلَّا فِي مَوْضِعِ العِقابِ، أَوْ مَوْضِعِ العِقابِ، أَوْ مَوْضِعِ العَقامُ: " أَلَا تَرَى الله تبَارِكَ وَتَعالَى لَمْ يَذَكُرُونَ السَّغَبَ وَيذَكُرُونَ الجُوعَ فِي حَالِ القُدرَةِ مَوْضِعِ الفَقْرِ المدْقِعِ وَالعَجْزِ الظَّاهِرِ، وَالنَّاسُ لَا يَذكُرُونَ السَّغَبَ وَيذكُرُونَ الجُوعَ فِي حَالِ القُدرَةِ وَالسَّلامَةِ؛ وَكَذلِكَ المطرِ، لِأَنكَ لَا تَجَدُ القُرآنَ يَلفِظُ بِهِ إِلَّا فِي مَوْضِعِ الانْتِقامِ، وَالعَامَّةُ وَأَكثَرُ الخَيْثِ "2 الخاصَّةِ، لَا يَفْصِلُونَ بَينَ ذِكرِ المطرِ وبينَ ذِكْرِ الغَيْثِ "2 .

كَذَلِكَ، وَفِي إِطَارِ هَذَا التَّحلِيلِ الذِي قَامَ بِهِ العُمرِيُّ، تَنَاوَلَ جَانِبَ التَّخرِيجِ البَلاغِيِّ لِلآيَاتِ القُرآنِيَّةِ، وَهُوَ مَا نُقَدِّمُهُ فِي العُنصُرِ المَوَالِي .

2/- التَّخْرِيجُ البَلاغِي: مِنَ الأَمثِلَةِ التِي قَدَّمَهَا العُمرِيُّ وَالتِي كَانَتْ مَنَاطَ الدِّراسَةِ لَدَى الجَاحِظِ فِي كِتابِهِ " الحَيوانُ "، مَا جَاءَ فِي إِنكارِ بَعضِهِمْ قَوْلَهُ تَعالِي فَ فَأَلْقَلَهَا فَإِذَا هِي حَيَّةُ تَسْعَىٰ فَ [ فِي كِتابِهِ " الحَيوانُ "، مَا جَاءَ فِي إِنكارِ بَعضِهِمْ قَوْلَهُ تَعالِي فَ فَأَلْقَلَهَا فَإِذَا هِي حَيَّةُ تَسْعَىٰ فَ وَ اللَّهُ مَن اللَّمِونَ المَّمَ نَابِعُ مِنْ اللَّمِن فَي أَلْكُمْ يَوْمَ ٱلدِّينِ فَي أَلْقُصِيل فِيمَا يَلِي مِنَ الدِّراسَةِ . جَهْلِهِمْ لِأُصولِ العَربيَّةِ فَضلًا عَن الدِّين، وَهُوَ مَا سَنُبَيِّنُهُ بِالتَّفصيل فِيمَا يَلِي مِنَ الدِّراسَةِ .

\_

<sup>1</sup> رسائل الجاحظ، ج3، تح : عبد السلام مُحَدُّ هارون، ص : 229 .

<sup>. 20 :</sup> ص $^{2}$  الجاحظ، البيان والتبيين، ج $^{1}$ ، ص

أ- وَمِنَ الأَمْثِلَةِ التِي أَوْرَدَهَا العُمرِي قَولُ الجَاحِظِ: " قَالَ فِي الرَدِّ عَلَى مَنِ اِدَّعَى حَطاً قَولُهُ تَعالَى: 
فَالْقَنْهَا فَإِذَا هِى حَيَّةٌ تَسْعَىٰ ﴿ [ طه : 20 ]: وَفِي هذَا الذِي جَهِلْتُمُوهُ ضُرُوبٌ مِنَ الجَوابِ، أَمَّا وَجُهٌ مِنهُ فَهُو قَوْلُ القَائِلِ وقول الشاعر: " مَا هُوَ إِلَّا كَأَنَّهُ حَيَّةٌ "، و" وَأَنَّ مِشْيَتَهُ مِشْيَةُ حَيَّةٍ "، يَصِفُونَ ذَلك، وَيَذكُرونَ عِندَهُ مِشْيَةَ الأَيْمِ وَالحُبَابِ، وَذُكُورِ الحَيَّاتِ، ومَنْ جَعَلَ لِلْحَيَّاتِ مَشْيًا مِنَ يَصِفُونَ ذَلك، وَيَذكُرونَ عِندَهُ مِشْيَةَ الأَيْمِ وَالحُبَابِ، وَذُكُورِ الحَيَّاتِ، ومَنْ جَعَلَ لِلْحَيَّاتِ مَشْيًا وَسَعْيًا، لَكَانَ الشَّعراءِ، أَكْثَرُ مِنْ أَنْ نَقِفَ عَليهِمْ، وَلُو كَانُواْ لَا يُسَمُّونَ انْسِيابَهَا وانْسِياحَهَا مَشْيًا وَسَعْيًا، لَكَانَ ذَلكَ مِنَّ يَجُوزُ عَلَى التَّشْبِيهِ والبَدَلِ، وأَنْ قَامَ الشَّيْءُ مَقَامِ الشَّيءِ أَوْ مَقامَ صَاحِبِهِ، فَإِنَّ مِنْ عَادَةِ العَربِ أَنْ تُشْبَهَ بِهِ فِي حَالَاتٍ كَثِيرَةٍ، وَقَالَ الله تَعالَى: ﴿ هَنَا اللهُ يَعالَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى التَّسْبِيةِ وَالْ الله تَعالَى: ﴿ هَنَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى التَّسُولِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ الله

ب- تَفْسِيرُ عَجزِ الطَّاعِنِينَ فِي بَلاغَةِ القُرآنِ : قُلنَا إِنَّ القَوْمَ إِنما أُوتُواْ مِنْ قِلَّةِ المعرِفَةِ بِوُجُوهِ الكَلامِ، وَلَعَمْرِي لَوْ كَانتْ لَمُّم عُقُولُ المسْلِمِينَ وَمَعْرِقَتُهُمْ بِمَا يَجُوزُ فِي كَلامِ العَربِ، وَمَا يَجُوزُ عَلَى الله، مَعَ فَصَاحَتِهِمْ بِالعِبْرَانِيَّةِ، لَوَجَدُوا لِذلِكَ وَمَعْرِقَتُهُمْ بِمَا يَجُوزُ فِي كَلامِ العَربِ، وَمَا يَجُوزُ عَلَى الله، مَعَ فَصَاحَتِهِمْ بِالعِبْرَانِيَّةِ، لَوَجَدُوا لِذلِكَ الكَلامِ تَأْوِيلًا حَسَنًا، وَمُحْرَجًا سَهْلًا، وَوَجْهًا قَرِيبًا 2، " وَأَنتَ تَعْلَمُ أَنَّ اليَهُودَ لَوْ أَخِدُواْ القُرآنَ فَتَرْجُمُوهُ بِالعِبرَانِيَّةِ لَأَخْرَجُوهُ مِنْ مَعانِيهِ، وَخَوَقُوهُ عَنْ وُجُوهِهِ، وَمَا ظُنُكَ بِهِمْ إِذَا تَرْجَمُوا : قَوْلَهُ تَعَالَى : فَتَرْجُمُوهُ بِالعِبرَانِيَّةِ لَأَخْرَجُوهُ مِنْ مَعانِيهِ، وَخَوَقُوهُ عَنْ وُجُوهِهِ، وَمَا ظُنُكَ بِهِمْ إِذَا تَرْجَمُوا : قَوْلَهُ تَعَالَى : فَتَرْجُمُوهُ بِالعِبرَانِيَّةِ لَأَخْرَجُوهُ مِنْ مَعانِيهِ، وَخَوَقُوهُ عَنْ وُجُوهِهِ، وَمَا ظُنُكَ بِهِمْ إِذَا تَرْجَمُوا : قَوْلَهُ تَعَالَى : فَقَلْمُ اللهُ وَلَا القُرْانِيَّةِ لَا يُقَوْلُهُ : الرَّمْ وَاللهُ مَنْ مَعَانِيهِ مَ وَلَوْهُ مَا عَلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا عَنْ مَعْهُمْ فَأَعْرَفَى اللهُ المُعْرِينَ فَي اللهُ المُعْرَفِي عَلَى اللهُ اللهُ المُعْرِقُ وَلَاهُ اللهُ اللهُ

الجاحظ، الحيوان، ج4، تح : عبد السلام مُحَّد هارون، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأبناؤه، مصر، الطبعة الثالثة 1380 هـ 1366م، ص : 273 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحُد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 159 .

عَلَى الله فِي صِفَتِهِ، وَلَا عِندَ الْمَتَكَلِّمِينَ فِي مَقَايِيسِهِمْ، وَلَا عِندَ النَّحْوِيِّينَ فِي عَرَبِيَّتِهِمْ، فَمَا ظُنُّكَ بِاليَهُودِ مَعَ غَبَاوَتِمِمْ وَغَيِّهِمْ، وَقِلَّةِ نَظَرِهِمْ وَتَقْلِيدِهِمْ ؟" أَ.

المثال الثالث: الحُجَجُ وَالبَراهِينُ الخَطابِيَّةُ، فِي كِتابِهِ " فِي بَلاغَةِ الخِطابِ الإِقْنَاعِي ": فِي هَذا المثالِ نَنتَقِلُ مَع العُمرِيِّ إِلَى مُؤلَّفُ ٍ آحَرَ مِنْ مُؤلَّفَاتِهِ، أَلا وَهُوَ كِتَابُهُ " فِي بَلاغَةِ الخِطابِ الإِقْنَاعِي"، المثالِ نَنتَقِلُ مَع العُمرِيِّ إِلَى مُؤلَّفَ ٍ آحَرَ مِنْ مُؤلَّفَاتِهِ، أَلا وَهُوَ كِتَابُهُ " فِي بَلاغَةِ الخِطابِ الإِقْنَاعِي"، وَهَا نَحنُ وَهِذَا الكِتابُ كُنَّا قَدْ جَعلنَاهُ مُحَطَّ الدِّراسَةِ فِي البَحثِ عَنْ بَلاغَةِ الخُطبَةِ عِندَ العُمرِيِّ، وَهَا نَحنُ نَعودُ إليهِ الآنَ لِنتَوَقَّفَ عِندَ مَسْأَلَةِ إِسْتِنْبَاطِ الحُججِ وَالبَراهِينِ التِي قَامَ بِهَا العُمرِيِّ، وَهِيَ الحُججُ التِي تَقُومُ عَلَيْهَا أَلُو يُعْبَعِي أَنْ تَقُومُ عَلَيْهَا .

وَمَا يُمْيِّرُ هَذَا المثالَ عَنْ سَابِقَيْهِ هُوَ أَنَّهُ لَا يَهتَمُّ بِتطْبِيقِ العُمرِيِّ لِلْمنْهَجِ التَّدَاوُلِيِّ، وَإِنَّمَا يَهتَمُّ بِتطْبِيقِ العُمرِيِّ القَائِمِ فِي الْأَسَاسِ عَلَى اِسْتِنْبَاطِ الحُجَجِ وَالبَرَاهِينِ كَمَا يَحْضُورِ الفِكرِ التَّدَاوُلِيِّ فِي مُؤَلَّفَاتِ العُمَرِيِّ القَائِمِ فِي الأَسَاسِ عَلَى اِسْتِنْبَاطِ الحُجَجِ وَالبَرَاهِينِ كَمَا رَأَينَا فِي تَطْبِيقِهِ عَلَى بَيْتِ المتنبِيّ، وَهذَا الاهتِمَامُ الذِي يُولِيهِ العُمرِيُّ لِلْمَنْهَجِ التَّداوُلِي، وَالذي جَعلَهُ يُفرِدُ لَهُ كَتَابًا كَاملًا، هُوَ الذِي يُنبِتُ بِالضَّرُورةِ وُجُودِ هَذَا المنهَجِ فِي مَشرُوعِ العُمرِي، وَهُو مَا نَسعَى إلى إِثباتِهِ .

وَعلَى كُلِّ، فَقدِ اِنْتَقَلَ العُمَرِيُّ فِي خِضَمِّ بَحْثهِ عَنِ الحُججِ التِي تَقُومُ عَليهَا الخُطبَةُ، مِنْ نَصِّ مُطُوّلٍ شَامِلٍ لِأَرِسْطُو، مِنْ كِتابِ مَنسُوبٍ إِلَى أَرِسْطُو، حَيثُ يَقولُ العُمرِي: " نَنطَلِقُ هُنَا مِنْ نَصٍّ مُطُوّلٍ شَامِلٍ لِأَرِسْطُو، مِنْ كِتابِ الطُّطابَةِ فِي أَوَّلِ الكِتابِ الأَوَّلِ، جَاءَ فِيهِ: " فَأَمَّا التَّصدِيقَاتُ فمنها صِّناعِيَّة، ومنها بغير صناعة، وقد أعني بالتي بغير صناعة تلك التي ليست تكون بحيلة منا، لكن بأمور متقدّمة، كمثل الشُّهُودِ، وَالعَذاب، وَالكِتُب، وَالصِّكَاكِ، وَما أَشبَهَ ذَلِكَ؛ وَ أَما التي بالصناعة فما أمكن إعْدَادُهُ وتثبيته على ما ينبغي بالحِيلَةِ وَبأَنْفُسِنَا "2.

<sup>·</sup> ا الجاحظ، الحيوان، ج3، تح : عبد السلام مُجَّد هارون، ص : 236، 237 .

أرسطو طاليس، الخطابة الترجمة العربية القديمة، ترجمة: عبد الرحمن بدوي، ص $^{2}$  .

بَعدَ إِيرادِهِ لِنَصِّ أُرِسطُو، يَتحَوَّلُ العُمرِيُّ إِلَى جَانِبِ الشَّرحِ وَالتَّعقِيبِ، مُعتبِرًا أُوَّلًا أَنَّ التَّصدِيقَاتِ إِنمَا تَكُونُ عَلى ثَلاثَةِ أَضرُبٍ، وَمُعتَبِرًا أَيضًا أَنَّ لِجَانِبِ الأَخلَاقِ أَهمِيَّةً كَبِيرَةً فِي الإِقنَاع بِالنِّسبَةِ لِلْحُطِيبِ، ذَلكَ أَنَّهَا تُسَهِّلُ لَهُ عَمليَّةَ التَّوَاصُل مَعَ المستَمِعِينَ، وَتجعَل لَهُ هَيبَةً وَإحتِرامًا وَشخصِيَّةً قَويَّةً، يَقولُ العُمرِيُّ: " وَالتَّصدِيقَاتُ التي يُقدِّمُهَا القَولُ عَلَى ثَلاثَةِ أَضْرُبٍ: الأَوَّلُ يَتَوَقَّفُ عَلَى أَخلَاقِ القَائلِ، وَالثَّانِي عَلَى تَصيِيرِ السَّامعِ فِي حَالَةٍ نَفسِيَّةٍ مَا، وَالثَّالثُ عَلَى القُّولِ نَفسِهِ، مِنْ حَيثُ هُوَ يثبتُ أُو يَبْدُو أَنَّهُ يثبتُ؛ وَالخطِيبُ يُقنِعُ بِالأخلَاقِ إِذَا كَانَ كَلامُهُ يُلقَى عَلَى نَحُوٍ يَجَعَلُهُ حَلِيقًا بِالتِّقَةِ، لِأَنَّنَا نَستَشْعِرُ الثِّقَةَ عَلَى دَرَجَةٍ أَكبَرَ وَبِاسْتِعْدَادٍ أُوسَعَ، بِأَشْحَاصِ مُعْتَبَرِينَ فِي كُلِّ الْأُمورِ بِوَجْهٍ عَامٍّ، لَكَنْ إِذَا أَعْوَزَ اليَقِينُ وَكَانَ مَجَالٌ لِلشَكِّ فَإِنَّ الثِّقةَ تَكُونُ مُطلَقَةً، وَهذَا الضَّربُ مِنَ الإِقناع، مِثلَ سَائرِ الضُّروبِ، يَنبَغِي أَنْ يَحدُثَ عَنْ طَريقِ مَا يَقولُهُ المتَكَلِّمُ، لَا عَنْ طَريقِ مَا يَظُنُّهُ النَّاسُ عَنْ خُلقهِ قَبلَ أَنْ يَتكلَّمَ، وَليسَ صَحيحًا - كَمَا يَزعُمُ بَعضُ الكُتَّابِ فِي مَقالَاتِهِمْ عَنِ الْخَطَابَةِ - أَنَّ الطِيبةَ الشَّحْصِيَّةَ التِي يَكشِفُ عَنهَا المتَكلِّمُ لَا تُسهِمُ بِشيْءٍ فِي قُدرتِهِ عَلَى الإِقنَاع، بَلْ بِالعَكسِ، يَنبَغِي أَنْ يَعُدَّ خُلُقهُ أَقوَى عَناصِرِ الإِقناع لَديهِ، ثُمَّ إِنَّ الإِقناع يُمكنُ أَنْ يَتِمَّ بِواسِطَةِ السَّامِعِينَ إِذَا كَانَتِ الخُطبَةُ مُثيرَةً لِمَشاعِرهِمْ، فَأَحكامُنَا حِينَ نَكُونُ مَسْرُورِينَ وَدُودِينَ لَيستْ هِيَ أَحكَامُنَا حِينَ نَكُونُ مَغْمُورِينَ وَمُعَادِينَ، وَنعتَقِدُ أَنَّ مُعظَمَ الذِينَ يُصَنِّفُونَ فِي الخَطابَةِ اليَومَ يُريغُونَ إِلَى تَوجِيهِ كُلّ جُهُودِهمْ نَحَوَ إِحدَاثِ هَذهِ الآثارِ ... وَأَخيرًا فَإِنَّ الإِقناعَ يَحدُثُ عَن الكَلامِ نَفسِهِ إِذَا أَثبتْنَا حَقِيقَة أَوْ شِبْهَ حَقِيقَة بِواسِطَةِ حُججٍ مُقنِعَةٍ مُناسِبَةٍ لِلْحَالَةِ المطْلُوبَةِ "1.

وَمِنْ هَذَا الرَّأَيِ المطَوَّلِ خَلُصِ إِلَى وُجودِ ثَلاثَةِ شُروطٍ لِنجَاحِ العَملِيَّةِ الخِطابِيَّةِ وَالتِي يَنبَغِي أَنْ تَكُونَ مُرتَّبَةً وَهِي:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، في بلاغة الخطاب الإقناعي ، ص: 24، 25.

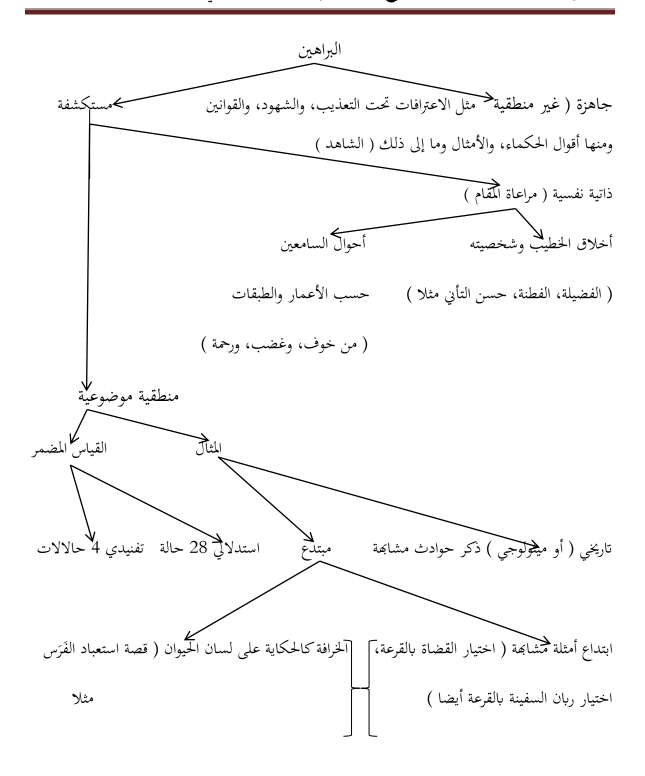
1- الأَخلَاقُ: تَأْتِي الأخلاقُ فِي المرتبَةِ الأُولَى لِأنَّهَا تُسَهِّلُ العَملِيَّةَ التَّواصُليَّةَ بَينَ الملقِي وَالمَتلَقِّي كَمَا قُلنَا مِنْ قَبلُ، وَأَنَّهَا تُساعِدُ أَيضًا عَلَى التَّحَكُّمِ فِي نَفسِيَّةِ المسْتَمِعِ مِنْ بَابِ الاحْتِرامِ الذِي يَفرِضُهُ الْخَطِيبُ المتَحَلِّقُ .

2- نَفْسِيَّةُ الْمَسْتَمِعِ: وَيأْتِي الْجَانِبُ النَّفْسِي فِي المُرتَبةِ الثَّانِيةِ بَعدَ الأَخلَاقِ كُونُهُ يُساعِدُ عَلَى تَمْرِيرِ الرَّسَائِلِ التِي قَدْ تَعجُزُ عَنهَا الأَلفَاظُ وَالصُّورُ، وَكُلُّ مَا هُوَ مَكْتُوبٌ أَوْ مَنطُوقٌ، فَنفْسِيَّةُ المتَلقِّي إِنْ كَانتْ هُتَوَيِّرةً .

3- البَلاغَةُ: وَفِي آخِرِ المطَافِ يَأْتِي الجَانِبُ البَلاغِيُّ، الذِي يُكْمِلُ العَملِيَّةَ التَّواصُلِيَّةَ وَيزِيدُ مِنْ حُسْنِهَا وَبَمَائِهَا .

وَمُمَّا يُمُكِنُ أَنْ نَسَتَنْتِجَهُ مِن هاته الشروط أنّ وضعَ الأخلاقِ في المرتبة الأولى، يوحي بالأهمية البالغة لها، وبالتالي فإنّ الحَطِيبَ مَهمَا كَانَ عَلَى خُلُقٍ رَفِيعٍ، مُهْتَمًا بِالجَانِبِ النَّفسِي لِلمُستَمِعِينَ، قَادِرًا عَلَى إيرادِ الأَلْفَاظِ البَلِيغَةِ فِي خُطبَتِهِ، لَا بُدَّ لَهُ أَنْ يَهْتَمَّ أَيضًا بِالجَانِبِ المنْطِقِي، كُونُ المنْطِقِ قَادِرًا عَلَى إيرادِ الأَلْفَاظِ البَلِيغَةِ فِي خُطبَتِهِ، لَا بُدَّ لَهُ أَنْ يَهْتَمَّ أَيضًا بِالجَانِبِ المنْطِقِي، كُونُ المنْطِقِ أَساس الفَلسَفَةِ عِندَ أَرسِطُو، وَأَنْ يَكُونَ عَلَى دِرايَةِ الجَانِبِ الثَّقَافِي لِلْمُستَمِعِينَ وَعَادَاتِهِمْ وَتَقَالِيدِهِم، وَ يَا حَبَّذَا لَوْ كَانَ أَصلًا مِنْ بَنِي جِلْدَتِهِمْ، إضافَةً إِلَى ضَرُورَةِ قُدْرَتِهِ عَلَى فَهمِ إِنْفِعَالَاتِ النَّاسِ والتَّجَاوُبِ مَعهَا .

لَقدِ اهتَمَّ العُمرِيُّ كَثيرًا بِالحُجِ وَالبَراهِينِ فِي كِتابِهِ " فِي بَلاغَةِ الخِطابِ الإِقتَاعِي "، وَهُوَ مَا يُثبِتُ بِالضَّرُورَةِ اِهْتِمَامَهُ بِالجَانِبِ التَّدَاوُلِي الذِي وَجَدْنَاهُ حاضرًا فِي العَديدِ مِنَ الأَمثِلةِ، وَلعلَّ أَهمَّ مَا يُثبِتُ بِالضَّرُورَةِ اِهْتِمَامَهُ بِالجَانِبِ التَّدَاوُلِي الذِي وَجَدْنَاهُ حاضرًا فِي العَديدِ مِنَ الأَمثِلةِ، وَلعلَّ أَهمَّ مَا يُثبِتُ المُعْمرِي بِهِذَا المُنْهَجِ، سَعْيُهُ إِلى بَيانِ أَنوَاعِ الحُججِ وَالبَراهِينِ فِي كلِّ مَرَّةٍ، وَإِفْرَادُهُ لِذَلِكَ خُطَاطَةً كَامِلَةً .



المبحثُ الرَّابعُ: تَطبِيقُ نَظرِيَّةِ التَّلقِي: نَلْمَسُ حُضورَ نَظَرِيَّةَ التَّلقِّي فِي المشْرُوعِ العُمرِيِّ مِنْ خِلالِ مَا تَضمَّنَهُ كِتابُهُ " البَلاغَةُ العَربِيَّةُ أُصُولُهَا وَإِمتِدَادَاتُهَا "، حَاصَّةً فِي المبْحَثِ الذِي تَناوَلَ فِيهِ عَلاقَةَ البَلاغَةِ بِالاَحْتِيَارِ، حَيثُ تَطرَّقَ لِمَفْهُومِ التَّلقِّي وَأَنْوَاعِ المَتَلقِّينَ عِندَ يَاوُسْ، كَمَا أَشَارَ فِي نَصِّ البَلاغَةِ بِالاَحْتِيَارِ، حَيثُ تَطرَّقَ لِمَفْهُومِ التَّلقِّي وَأَنْوَاعِ المَتَلقِّينَ عِندَ يَاوُسْ، كَمَا أَشَارَ فِي نَصِّ صَرِيحٍ إِلَى عَدمِ الأَدبِيَّةِ، وَضَرُورةِ الاَهْتِمامِ صَربِحٍ إِلَى عَدمِ الأَدبِيَّةِ، وَضَرُورةِ الاَهْتِمام

بِالمَتَلَقِّي، يقول: " لَقَدْ تَبَيَّنَ لَنا كَمَا تَبِيَّنَ لِغَيْرِنَا فِي السَّنَوَاتِ الأَخِيرَةِ، وَبعدَ بَحْرِيبِ الحَاوَلَةِ البِنيَوِيَّةِ الشَّكْلانِيَّةِ أَنَّ اِسْتِيعَابَ الظَّاهِرَةِ الأَدَبِيَّةِ تَأْرِيكًا، كَمَا هُو تَحلِيلًا وَتَطِبِيقًا، فِي كُلِّ أَبعَادِهَا، يَقتَضِي الشَّكْلانِيَّةِ أَنَّ اِسْتِيعَابَ الظَّاهِرَةِ الأَدَبِي التَّقلِيدِي الذِي يُهَيْمِنُ عَليهِ الجَانِبُ الإِخبَارِيُّ وَالتَّوثِيقِي، تَحَرِيرَ مَفهُومِ النَّقدِ وَالنَّاقدِ مِنَ الفَهمِ التَّقلِيدِي الذِي يُهَيْمِنُ عَليهِ الجَانِبُ الإِخبَارِيُّ وَالتَّوثِيقِي، وَإِعادَةَ صِياغَتهِ فِي إِطَارِ الجُهودِ التِي تَبذُهُ لَم جَمَالِيَّةُ التَّلقِي لِكَتَابَةِ تَارِيخِ الأَدبِ وَنقْدِهِ، بِشَكْلٍ يُحِلُّ المَتاقِي المَكانَة التِي يَستَحِقُّهَا، وَفِي هَذا السِّياقِ بَدأَتْ تَنْكَشِفُ لَنا أَهُمَيَّةُ عَملِيَّةِ الاختِيَارِ وَمَا المَتَالِيقِ اللَّهُ التَّالِيخِ لِلنَّقْدِ الأَدَي اللَّهُ عَملِيَّةِ الاختِيَارِ وَمَا وَاكْبَهَا أَوْ تَلاهَا مِنْ شُروحِ وَتَعلِيقَاتِ نَقدِيَّةٍ فِي التَّأْرِيخِ لِلنَّقْدِ الأَدَي الْأَدَى الْكَاكِيةِ التَّوْمِ التَّالِيخِ لِلنَّقْدِ الأَدَي الْحَرِي الْحَبيَارِ وَمَا وَاكْبَهَا أَوْ تَلاهَا مِنْ شُروحِ وَتَعلِيقَاتِ نَقدِيَّةٍ فِي التَّارِيخِ لِلنَّقْدِ الأَدَي الْكَانَةُ الْعَهُ مَلِيَّةً التَّهُ فِي التَّالِيخِ لِلنَّقُدِ الأَدَي الْمَا مِنْ شُروحِ وَتَعلِيقَاتٍ نَقدِيَّةٍ فِي التَّارِيخِ لِلنَّقْدِ الأَدَى اللَّهُمُ الْعَلَقِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَقِ اللَّهُ الْعَلَقِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْ الْعَلَقُ اللَّهُ الْعَلَقِ اللَّهُ الْعَلَقِ التَّهُ الْعَلَيْدِ اللَّهُ الْعَلَيْ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَقِ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَقِ اللْعَلَيْ اللَّهُ الْعَلَقِ اللَّهُ الْعَلَقِ اللَّهُ الْعَلَقِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلَقِ الللَّهُ الْعَلَقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَقُ اللَّهُ الْعَلَقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَقُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَقَ الْعَلَقِ اللَّهُ الْعَلَيْمَ الْعُرُومِ اللَّهُ الْعِلَقَاتِ الْعَلَقِ اللَّهُ الْعَلَقُلُو اللَّهُ الْعَلَقِ اللَّهُ الْعَلَقِ اللْعَلَقِ اللَّهُ الْعَلَقُ الْ

لَقَدْ عَابَ العُمرِيُّ عَلَى عَملِيَّةِ الفَصلِ بَينَ النَّقدِ وَالأَدبِ، التِي عَرَفَتْهَا السَّاحَةُ الأَدبيَّةُ فِي القَديم، وَذلِكَ لِأَنَّ النَّقدَ هُوَ الشَّيءُ الوَحيدُ الذِي يُتيحُ لِلْمُتلَقِّي أَنْ يَستَثْمِرَ جَمِيعَ مُكتَسَبَاتِهِ القَبْلِيَّةِ القَديم، وَذلِكَ لِأَنَّ النَّقدِ الذِي بَينَ يَديْهِ، وَهذَا مَا عَتَمُّ بِه نَظرِيَّةُ التَّلقِي بِالأَساسِ، وَعليهِ يرَى العُمرِيُّ فِي دِراسَتِهِ لِلْمَوْضُوعِ الذِي بَينَ يَديْهِ، وَهذَا مَا عَتَمُّ بِه نَظرِيَّةُ التَّلقِي بِالأَساسِ، وَعليهِ يرَى العُمرِيُّ بِأَنَّ " تَارِيخَ النَّقدِ الأَدبِي قَدْ فَقدَ حَيَويَّتَهُ وَوَظيفَتَهُ بِانفِصَالِهِ عَنْ تَارِيخِ الأَدبِ، وَخَوُلِهِ إِمَّا إِلَى أَبْحَاثٍ بَينَ النَّقدِ الأَدبِي عَنْ الْعَلقِي وَالْإِنتَاجِ الْأَدبِي وَهُوَ الْجَالِ النَّقَادِ أَوْ بَلاغِيَّةٍ مِعيارِيَّةٍ تَقعِيديَّةٍ، فَفِي الْحَالتَيْنِ مَعًا يَغِيبُ الْحِوارُ بَينَ النَّقي وَالْإِنتَاجِ الأَدبِي وَهُوَ الْجَالُ الْحَقِيقِي لِلنَّقدِ الأَدبِي، فَالنَّاقِدُ مُتَلَقٍّ أَساسًا، يَقُولُ هَانِس يَاوُس: المُتلقِّي وَالْإِنتَاجِ الأَدبِي وَهُوَ الْجَالُ الْحَقِيقِي لِلنَّقدِ الأَدبِي، فَالنَّاقِدُ مُتَلَقٍ أَساسًا، يَقُولُ هَانِس يَاوُس: اللَّاقِي وَالْإِنتَاجِ الأَدبِي عَملِيَّةٌ تَتَحقَّقُ فِي تَعِينِ النَّصُوصِ الْقَارِئِ الذِي يَقرأُ، وَالنَّاقِد الذِي يَتَأَمَّلُ، وَالكَاتِبِ نَفْسِهِ الذِي يُدُورُهِ إِلَى الْكَاتِبِ نَفْسِهِ الذِي يُدُورُهِ إِلَى الْكَاتِبِ نَفْسِهِ الذِي يُدُورُهِ إِلَى الْكِتِبَ فَلْكَاتِبِ نَفْسِهِ الذِي يُدُورُهِ إِلَى الْكَاتِبِ نَفْسِهِ الذِي يُدُورُهِ إِلَى الْكِي يَتَأَمَّلُ الْكَاتِبِ نَفْسِهِ الذِي يُدُورُهِ إِلَى الْكَاتِبِ نَفْسِهِ الذِي يُعَامِلُهُ الْكَاتِبِ الْمُعَلِي اللْقَارِي اللَّهُ الْمُ الْمُعْلِقَةُ الْمُعِيدِي اللَّهُ الْمُعْلَقِي الْمُعْلِي اللَّهُ الْمُؤْلِقِي الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِي الْمُعْلِقِي الْمُؤْلِقِي الْمُعْلِقِي الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقِي السَّامُ الْمُؤْلِقِي اللْمُولِي اللْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِي الْمُؤْلِقِي

فَهِناكَ إِذِنْ ثَلاثَةُ أَنواعِ مِنَ المتلَقِّينَ أُو القُرّاءِ هُمْ:

1- القَارِئُ العَادِي المستَهْلِكُ ( المتلَقِّي الأَوَّلُ ) .

2- وَالقَارِئُ المتَأَمِّلُ (أَي النَّاقدُ).

أخبًد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 66.

3- وَالقَّارِئُ المُبْدِعُ الذِي يَتفَاعَلُ مَعَ العَملِ الأَدَبِيِّ فَيُنْتِجُ بِدَوْرِهِ، مُعارِضًا لِلْمقرُوءِ بِشتَّى صُورِ المُعارَضَةِ .

فَالنَّاقِدُ حَسبَ هَذهِ النَّظرِيَّةِ، وَحسبَ طَبِيعَةِ الأَدبِ الثُّلاثِيَّةِ الأَطرَافِ، جُزءٌ مِنْ مُكوِّنَاتِ التُّلاثِيَّةِ الأَطرَافِ، جُزءٌ مِنْ مُكوِّنَاتِ التَّلقِّي الأَدبِيِّ بَلْ هُوَ عِمَادُهَا "1".

وَعَلَى سَبِيلِ الاسْتِدلَالِ يَستَشْهِدُ العُمرِيُّ بِدِراسَةِ المُرْزُوقِي لِعَملِ أَبِي تَمَامٍ، قَائِلَا: " لَقَدْ كَشَفَتْ مُقَدِّمَةُ المُرْزُوقِي بِصُورَةٍ طَبِيعِيَّةٍ وَملمُوسَةٍ، عَنْ وَشائِحِ القُربَى بَينَ الاختِيارِ وَالنَّظرِيَّةِ النَّقدِيَّةِ، لَقَدْ حَاوَلَ المُرْزُوقِي كَشْفَ شَرائِطِ الاختِيارِ فِي عَملِ أَبِي تَمَامٍ، فَأَوْصَلَهُ ذَلكَ إِلَى البَحثِ عَنْ عَمُودِ حَاوَلَ المُرزُوقِي كَشْفَ شَرائِطِ الاختِيارِ فِي عَملِ أَبِي تَمَامٍ، فَأَوْصَلَهُ ذَلكَ إِلَى البَحثِ عَنْ عَمُودِ الشِّعرِ مِنْ جِهةٍ، وَطبِيعةِ التَّلقِي مِنْ جِهةٍ ثَانِيَةٍ، فَتحَتْ عَنْ سَبِعِ خُصُوصِيَّاتٍ بِنائِيَّةٍ، كَمَا تَحَدَّثَ عَنْ سَبِعِ خُصُوصِيَّاتٍ بِنائِيَّةٍ، كَمَا تَحَدَّثَ عَنْ المطبُوعِ وَالمصنُوعِ، وَمَنْ يَقَدُمُ هَذَا وَمَنْ يَقْدُمُ ذَاكَ، وَهذِهِ الأَسئِلَةُ هِيَ الأَسئِلَةُ البَلاغِيَّةُ كَمَا سَيَصُوغُهَا عَبُدُ القَاهِرِ الجُرجَانِي فِيمَا بَعَدُ، مَا الذِي يَجَعلُ بَعضَ الكَلامِ أُحسَنَ مِنْ بَعضٍ ؟ "2.

وَفِي هَذهِ الدِّراسَةِ لَاحظْنَا أَنَّ نَظرِيَّةَ التَّلقِّي عِندَ العُمرِيِّ، تَأْخُذُ مَفاهِيمَ عَدِيدَةً، مِنهَا مَفهُومُ الاختِيَارِ، وَهُوَ عِندهُ " عَملُ الذَّاتِ المتَخيِّرةِ النَّقدِ - الذِي تَنَاولنَاهُ مِن قَبلُ - وَمنهَا أَيضًا مَفهُومُ الاختِيَارِ، وَهُوَ عِندهُ " عَملُ الذَّاتِ المتَخيِّرةِ فِي تَفاعُلِهَا مَع النُّصوصِ، وَالرِّوايَةِ هِيَ مُحَاوَلَةُ التَّطابُقِ مَعَ غُوذَجٍ مَوْجُودٍ بِكُلِّ حَذافِيرِهِ، الهُمُّ المُرْكزِيُّ فِي رَوايةِ الحَدِيثِ النَّبوي) هُوَ التَّوثِيقُ وَتحقِيقُ النُّصوصِ، وَالاحْتِفَاظُ هِيَ، كَمَا فِي رِوايةِ الحَدِيثِ النَّبوي) هُوَ التَّوثِيقُ وَتحقِيقُ النُّصوصِ، وَالاحْتِفَاظُ هِيَ، عَهي تَنْطوي عَلَى مَوقِفٍ إِيديُولُوجِيٍّ مِنْ جِهةِ المحافَظَةِ وَالتَّبَعِيَّةِ، كَمَا تَنطُوي عَلَى مَوقِفٍ إِيديُولُوجِيٍّ مِنْ جِهةِ المحافَظَةِ وَالتَّبَعِيَّةِ، كَمَا تَنطُوي عَلَى اللَّعُويَّةِ "3.

وَيُفضِّلُ العُمرِيُّ عَملَ النَّاقِدِ أَوِ الشَّارِحِ عَلَى عَملِ الرَّاوِي، حَتَّى وِإِنْ كَانَ النَّاقِدُ قَدْ وَظَّفَ الأَبياتَ مِنْ دُونِ أَصحَاكِمَا، وَهذَا مِنْ ضِمنِ اهتمامِهِ بِنظرِيَّةِ التَّلقِي، " فَالمطلُوبُ فِي اِختِيارِ الأَبياتَ مِنْ دُونِ أَصحَاكِمَا، وَهذَا مِنْ ضِمنِ اهتمامِهِ بِنظرِيَّةِ التَّلقِي، " فَالمطلُوبُ فِي اِختِيارِ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 68

<sup>.</sup> 71: نفسه، ص $^{3}$ 

المقطَّعَاتِ أَنْ يَقُومَ عَلَى غَرِبَلَةٍ دَقِيقَةٍ تَنفِي الشَّوائِبِ وَالزَّوائِدِ، أَوِ اِختطاَفِ الأَرْواحِ دُونَ الأَشْبَاحِ، وَاِختِراقِ الْمُوارِ دُونَ الأَكْمَامِ، كَمَا يَقُولُ المرزُوقِي، فِي حِين يُطلَبُ مِنَ الرِّوايَةِ أَنْ تَكُونَ وَافِيَةٍ، وَإِخْتِراقِ الْأَغْارِ دُونَ الأَكْمَامِ، كَمَا يَقُولُ المرزُوقِي، فِي حِين يُطلَبُ مِنَ الرِّوايَةِ أَنْ تَكُونَ وَافِيَةٍ، وَيَسقُطُ فِي النِّسيانِ كَمَا وَقَعَ وَحِينَ يَقَعُ النَّقُصُ أَوِ اِخْتِلالُ يُفقِدُ المَدَوِّنَ المروِيَّ قِيمَتَهُ، وَيَسقُطُ فِي النِّسيانِ كَمَا وَقَعَ لِلأَصْمَعِيَّاتِ، هَذَا فِي حِين لَم يُعبِ الحَماسَةَ أَنْ يَكُونَ الكَثِيرُ مِنْ شُعرائِهَا غَيرَ مَنسُوبٍ، كَمَا لَمْ يُعبِهُا تَدَخُّلُ أَبِي تَمَامٍ فِي لَحَمِ أَطرَافِ الأَبياتِ المختارَةِ أَوْ تَغيِيرِ بَعضِ الكَلِماتِ المشَوَّشَةِ "1.

وَكَمَا قُلْنَا سَابِقًا فَقدِ اِستدَلَّ العُمرِي عَلَى دَورِ المتلقِّي فِي فَهِمِ النَّصِ المَدْرُوسِ، وَالكشفِ عَنْ مُواطِنَ جَدِيدَةً ثُمُكِّنُ مِنْ إِعادَةٍ قِراءَتِهِ، بِعمَلِ المُرْرُوفِي، الذِي نُضِيفُ لَه الآنَ عَملَ اِبنِ قُتيبَةً فِي مُواطِنَ جَدِيدَةً ثُمُكِّنُ مِنْ إِعادَةٍ قِراءَتِهِ، بِعمَلِ المُرْرُوفِي إلى المقارَنةِ بَينَهُمَا قَائِلًا " نُقابِلُ فِي هذَا قِراءةِ الشِّعرِ العَربِي، وَهمَا العالمانِ اللَّذَانِ عَمدَ العُمرِي إلى المقارَنةِ بَينَهُمَا قَائِلًا " نُقابِلُ فِي هذَا الإطارِ بينَ منحَى إبنِ قتيبَةَ فيمَا تَصوّرهُ بناءً مِعياريًّا لِلقصِيدةِ العَربيةِ وَبينَ مَنحَى المرزُوقِي فِيما أَسْماهُ عمُود الشِّعر، فَفِي حِين يَستَوحِي إبنُ قتيبَة النَّمُوذَجَ المرويُّ عَن الجاهليَّةِ وَيُنظِّرُ لِلمحافظةِ عَليه، فيفْهمُ البناءُ الماضِي ( الوُقوفُ علَى الأَطلالِ ... الخ ) مِنْ خِلالِ الوَاقعِ الحَاضِر ( غَلبةُ الملدِيح )، وَيُشرِّعُ لِلواقِعِ وَيُدعِّمُهُ، بِحُجَّةِ الماضِي ( حَيثُ يُفسِّرُ بِناءِ القَصيدَةِ العَربيَّةِ كُلِّهِ مِن زاويةِ عَرضِ المُدْح )، فَيُشرِّعُ لِلواقِعِ وَيُدعِّمُهُ، بِحُجَّةِ الماضِي ( حَيثُ يُفسِّرُ بِناءِ القَصيدةِ العَربيَّةِ كُلِّهِ مِن زاويةِ عَرضِ المُدْح )، فَيُشرِّعُ لِلواقِعِ وَيُدعِّمُهُ، المِخْوقِ ( وَهِيَ أَسْئَلتُهُ هُو نَفسُهُ كَمُعَاوِنٍ لَه ) عَلَى لِسانِ عُمْطِبِ مُفتَرَضِ "2 .

كَذَلِكَ تَحَدَّثَ العُمرِيُّ عَن دَائرةِ الاختِيارِ عِندَ أَبِي تَمَّامٍ، رَابطًا عَملَهُ بِمنْهَجِ الجَاحِظِ فِي التَّالِيفِ، وَهُوَ - أَي العُمرِي - يُشيرُ هُنا إِلَى التَّالِيفِ بِالاختِيارِ، أَي مَا يُقابِلُ عِند يَاوُسْ، جَمالِيَّةَ التَّلقِي، وَتنبَنِي عَلَى العَلاقةِ بَينَ التَّجارُبِ السَّابِقةِ التَّلقِي، وَتنبَنِي عَلَى العَلاقةِ بَينَ التَّجارُبِ السَّابِقةِ وَالتَّجارُبِ السَّابِقةِ وَالتَّجارُبِ الجَدِيدةِ، فَكلَّمَا كَانَ هُناكَ تَقارُبُ بَينَهِمَا جَلَّتْ بِوُضُوحٍ جَمَاليَّةُ التَّلقِي، وَكلَّمَا كَانَ هُناكَ تَنافُرُ، تَتَوَلَّدُ جَمَاليَّةُ الخيرةِ، أَوْ جَمَالِيَّةُ الاندِهاشِ، لِذلكَ يقُولُ العُمرِي: " لَمْ يَكنْ عَملُ أَبِي تَمَامٍ تَنافُرُ، تَتَوَلَّدُ جَمَاليَّةُ الإندِهاشِ، لِذلكَ يقُولُ العُمرِي: " لَمْ يَكنْ عَملُ أَبِي تَمَامٍ

أي العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 71، 72.

<sup>2</sup> نفسه، ص : 72 .

عَملًا مَعزُولًا، وَتَزْجِيَةً لِلوَقتِ فِي اِنْتِظارِ ذَوَبَانِ الثُّلوجِ، بَل كَان جُزءًا مِنِ اِسترَاتِيجيَّةٍ عَامَّةٍ لِحِرَةٍ ثَقافيَّةٍ بَحَديدِيَّةٍ هِي حَرَكةُ التَّاليفِ بِالاختِيارِ، كَان لَها أَثرُ كَبيرُ فِي تَوجِيهِ الذَّوقِ الأَدبِي، وَهذَا هُوَ الْإِطارُ المناسِبُ فِي نظرِي لِتفسيرِ مَنهجِ الجَاحظِ فِي تَاليفِ كِتابِ البَيانِ وَالتبْيينِ، ثُمُ هُو بَعدَ ذَلكَ الإِطارُ المناسِبُ فِي خُطوةٍ ثَانيةٍ لِتفسيرِ طَرِيقةٍ تَأليفِ البِديعِ لِعبدِ الله بنِ المعتزِ "1.

هَذا وَإِنَّ مَسَأَلَةَ الاختِيارِ فِي الشِّعرِ العَربِي، قَدْ عُرِفَتْ بِكثرَةٍ، وَلذلِكَ لَا يَسعُ العُمرِيَّ أَنْ يُورِدَ جَميعَ الأَمثِلَةِ الدَّالَّةِ عَليهَا، وَإِنَّمَا عَمدَ إِلى تِبيانِ أَهَمِّ مَا تَمَيَّزَتْ بِه، مِنْ خِلالِ قَولهِ: " يُمكنُ أَنْ نَتبيَّنَ جَميعَ الأَمثِلَةِ الدَّالَةِ عَليهَا، وَإِنَّمَا عَمدَ إِلى تِبيانِ أَهمِّ مَا تَميَّزَتْ بِه، مِنْ خِلالِ قَولهِ: " يُمكنُ أَنْ نَتبيَّنَ فِي تَاريخ الاختِيارِ الشِّعرِي القَديم ثَلاثَةَ تَوجُّهاتٍ:

- 1- هَيمنةُ الموضُوع .
- 2- هَيمنةُ الصُّورةِ البَلاغِيَّةِ .
- 3- الملاءَمَةُ أُو المزَاوَجَةُ بَينِ الموضُوعِ وَالصُّورةِ .

وَذَلْكَ حَسب مَا تُبيّنُهُ الْخَانَاتُ التَّالِيةُ:

| الاهتمام بالصورة                 | المزاوجة بين الموضوع     | الاهتمام بالموضوع        |
|----------------------------------|--------------------------|--------------------------|
| في المقام الأول                  | والصورة                  | في المقام الأول          |
| - ابن المعتز في : فصول التماثيل  | - أبو تمام في الحماسة    | - البحتري في الحماسة     |
| - الأنباري في : كتاب التشبيهات   | في حين تميل الوحشيات نحو | – ابن داود في الزهرة     |
| - الخالدين في : الأشباه والنظائر | الاهتمام أكثر بالصورة    | ومؤلفات كثيرة في موضوعات |
|                                  |                          | خاصة، مثل حلبة الكميت    |
|                                  |                          | ومراتع الغزلان           |
|                                  |                          | للقاضي النواجي           |

إِنَّ الاختيَارَ عندَ العُمرِي لَا يَتوقَّفُ عَلَى الجَانبِ العَربِي بَل يَتعدَّاهُ إِلَى كُلِّ مَا يُمثِّلُ الثَّقافةَ الإنسانِيَّةَ، وَهُوَ مَا يُوافقُ بِالضَّبطِ مَفهومَ نَظريَّةِ التَّاقِي التِي تَعتَمدُ علَى تَفعيلِ المكتَسبَاتِ القَبْليَّةِ

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نُحِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 73.

لَدى القَارِئِ، مَهما كانَ، فَالنَّصُ العَرِي الذِي يُقرأُ مِن لَدنِ قَارِئٍ عَرِيٍّ لَا يُعطِي نَفسَ النَّتائِج التِي يَصلُ إِليهَا القَارِئُ الأجنبِي، ذَلك أَنَّ لِكلِّ ثَقافَتُهُ وَمكتسَبَاتُهُ الحَاصَّةُ، ومِنْ هُنَا يَقولُ العُمرِيُ " لَا يُصلُ إِليهَا القَارِئُ الأجنبِي، ذَلك أَنَّ لِكلِّ ثَقافَةً إِنسانِيَّةٍ تَقومُ عَلى المَثَاقَفَةِ وَتبادُلِ التَّأْثِيرِ، ثَقافَةً يُراوِدُنِي شَكُّ فِي أَنَّ هَذَا الاختِيَارَ كَانَ تَمثِيلًا لِثَقافَةٍ إِنسانِيَّةٍ تَقومُ عَلى المَثَاقَفَةِ وَتبادُلِ التَّأْثِيرِ، ثَقافَةً تفاعل فيها الإسلامي، واليوناني، وغير الإسلامي واليوناني، من تراث الفرس والهنود وغيرهم، تفاعل فيها الإسلامي، واليوناني، وغير الإسلامي واليوناني، من تراث الفرس والهنود وغيرهم، تفاعلا عميقا تجاوز ما يمكن أن تُعبّر عنه الشعارات والصيحات العابرة وردود الفعل المتشنجة، ومظاهر التعبير وهي الثقافة نفسُها التي عبّر عنها الجاحظ في رصده الأنساق والطبائع الإنسانية، ومظاهر التعبير الكوني "أ

أما عن أهمية نظرية التلقي ووجودها على الساحة الأدبية والنقدية، فقد استدل العمري على هذا الأمر بعمل المرزوقي قائلا: " ويبدو أنّ إهمال العلاقة بين اختيار أبي تمام ومقدمة المرزوقي وملاحظاته التطبيقية هو الذي حال دون فهم مصطلحاته عن شرف المعنى وصحته، وما شاكل ذلك، فظلت مقدمة المرزوقي على هامش الدراسات النقدية والبلاغية "2، ويضيف العمري قائلا: "لقد كانت الأسئلة التي طرحها المرزوقي أهم من الأجوبة التي قدمها:

تساءل عن شرائط الاختيار، فقاده ذلك التساؤل إلى التساؤل عن الأدبية، وكيف يمكن وضع قواعد تبعد الشبهات .

وكما طرح الأسئلة في المستوى البنائي طرحها في مستوى التلقي والاختيار (بين المطبوع والمصنوع)، أي في إطار التاريخ، وحين حاول وضع المعايير الكفيلة تفحّص الأسس المقترحة دار في حلقة مفرغة.

أ- نريد معايير موضوعية نتلافي بها الأحكام الذوقية والاجتهادات الخاصة .

<sup>1</sup> نَحِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 82 .

<sup>2</sup> نفسه، ص : 82 . <sup>2</sup>

ب- المعايير في عمود الشعر

ج- ومكونات عمود الشعر تختبر بالعقل، والفطنة، والطبع، والذكاء، وحسن، التمييز، وحسن التقدير، وحسن الت

وبذلك نعود إلى نقطة الانطلاق، وهي الذوق والملكات الخاصة، وذلك برغم إشارته إلى بعض الخصوصيات والمعايير اللغوية .

لقد كانت الأسئلة التي أثارها الاختيار في ذهن الشارح (المرزوقي)، أو في ذهن عصره، أسئلة جوهرية، هي نفسها التي تطرح في كل عصر: ما الخصوصية الأدبية ؟ ما الذي يميز الشعر عن غيره ؟ لماذا يختلف الناس في تلقيهم للأدب ؟

1 إنها أسئلة مبكّرة، بما فيها من صراحة وعمق 1

إنَّ أهمية الاختيار، لا تقف عند حد الجانب النقدي وتفاعل القارئ مع النص، بل كان لها دورا أساسيا في حركة التأليف، ذلك ما تنبّه إليه العمري وما سرده في قوله: " ومن هنا ندرك كيف أنّ كتب الاختيار كانت المحرّك الأول لطرح الأسئلة الجوهرية في النقد العربي، الأسئلة التي تصدّت البلاغة لمناقشتها، ولكن في انفصال عن الحركة الشعرية أحيانا "2.

لقد كان إهتمام العمري بنظرية التلقي واضحا في مُؤلَّفِهِ البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، وهذا ما حاولنا التنويه به في مبحثنا هذا، إلا أننا ارتأينا أن نعزّز ما سبقت الإشارة إليه من أفكار، أن نعزّزها بالشواهد التطبيقية التي تدل على أنّ العمري استعمل نظرية التلقي في مؤلفاته، ولم يكتف بالإشارة إلى أهميتها في التحليل فقط، ومن هنا رأينا أن تكون انطلاقتنا من قول منسوب إلى

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 84

<sup>84:</sup> نفسه، ص $^2$ 

الباحثة الجزائرية ابتسام بن خرّاف، تحدثت فيه عن المشروع البلاغي عند العمري، و أهم المناهج التي إعتمدها المشروع.

في مقال بعنوان: تلقى النص البلاغي عند الدكتور مُحَّد العمري، للباحثة الجزائرية إبتسام بن خرّاف أنّ أكّدت فيه على أنّ " نظرية التلقى تبدو بارزة في مصنفه البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، وذلك من خلال الانطلاق من الأسئلة التاريخية ، والتوقعات، والمشاريع والمنجزات، وقراءة اللاحق من السابق، وغير ذلك من قضايا التلقي والقراءة "1، وأبرزها ما يتعلق بالمشاريع والمنجزات، وهو ما يتمثّل في " القياس الذي يقوم على استقراء الظواهر واستخراج نظامها الخفي الذي يترجمه الاطراد "2"، وهذا العنصر مثّل له العمري بالأمثلة التالية:

هناك أربع حالات تحدّث فيه العمري عن مسألة المشروع والمنجز، مبيّنا بعض التباين بين ما حُطِّطَ له أثناء بناء المشروع وما تم التوصل إليه بعد إنجازه، وقد قارب العمري في طرحه لهاته الحالات عمل ياوس في جمالية الاندهاش، فجميع هاته المشاريع كانت على تباين كبيرٍ، وهي مشروع إبن سنان، ومشروع الجاحظ، ومشروع السكاكي .

1- مشروع ابن سنان: بالنسبة لهذا المشروع فقد لاحظ العمري أنّ صاحبه قد أنباً عن اهتمامه بالفصاحة فقط، ولذلك كان عنوان كتابه سر الفصاحة، غير أنّه لم يلتزم بمذا الأمر، إما عن قصد أو عن غير قصد، فراح يتحدّث عن جانب المعاني التي تخرج عن الأصوات، ومن قوله " إنطلق إبن سنان من الجزم بانحصار الفصاحة في الأصوات، ثم إنزلق من الصوت إلى اللفظ ببعديه الصوتي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> إبتسام بن خرف، تلقى النص البلاغي عند الدكتور مُحَّد العمري مقاربة وصفية تحليلية، مجلة قراءات، جامعة بسكرة، العدد الخامس 2013م، ص: 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مُحِّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 13.

والدلالي، ثم صار إلى المعاني المفردة، أي في استقلال عن الصوت، وذلك كله تحت ضغط طبيعة الموضوع وما أنجز فيه قبله  $^{1}$ .

2- مشروع الجاحظ: وبالنسبة للجاحظ فقد رأى العمري أنّ هنالك تشابها في كيفية العمل بينه وبين الخفاجي، فقد كان مشروعه البيان العربي الذي دافع عنه ضد الشعوبية، وكان من المفترض أن يقتصر عمله على هذا فقط، غير أنه انعطف نحو علم الدلالة بما لا علاقة له بالموضوع، يقول العمري: " وما وقف في مؤلف إبن سنان شبيه بما وقع في بيان الجاحظ، فالمشروع عند الجاحظ هو البيان بجميع أصناف الدلالة على المعاني من لفظ، وغير لفظ ( الإشارة، والخط، والعقد، والنصبة أي الحال الدالة ) ثم سرعان ما قُويض البيان بالبلاغة ثم قُويضت البلاغة بالخطابة، وتوجه الاهتمام إلى المقام والأحوال "2

3- مشروع السكاكي: ويأتي مشروع السكاكي، الذي عمل فيه أبو يعقوب على تأليف كتاب في علم الأدب، واصفا إياه بمفتاح العلوم، أي مفتاح كل العلوم التي يشملها الأدب العربي، غير أنّه أقحم بعد ذلك علم المنطق فاتحا بذلك مجالات أخرى نحو الدراسة البلاغية، لولا أنّ شرّاحه قاموا بتقزيمه في ثلاثة علوم، يقول العمري: " ويمكن أيضا في إطار المشاريع والمنجزات، تأمل عمل السكاكي في مفتاح العلوم، فمن البحث عن علم الأدب، من خلال النحو والصرف، وصل إلى ما إعتبر إبداعا له يُغطّي على غيره، وهو تنظيم علم المعاني وتأطيره، فعلم المعاني الذي جاء لتكميل النحو في تأسيس علم الأدب في مشروع مفتاح العلوم صار مركزا، وصار النحو والمنطق (علم الاستدلال) مجرّد خدم له، لقد تولّد علم المعاني باعتباره لُبَّ البلاغة ومركزها عند السكاكي، عبر مخاض تفاعل النحو والمنطق والشعر في علاقتها بالمقاصد الإنسانية "3.

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، ص: 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 14

<sup>3</sup> نفسه، ص : 15

وفي دراستنا لبلاغة المناظرة عند العمري لاحظنا تداول مصطلح التلقي بشكل كبير جدا، سواء عند العمري أو عند رشيد يحياوي، ولعل من بين النصوص التي يمكن أن نستدل بها قول العمري : رشيد: " نعتقد أنّ الباحث ربما كان عليه أن يخرج من توتر التقوقع إلى بناء التلقي، لآن القراءة تبني ولا تبنى، والكتاب وضّح موقع البلاغة في فصله الأول فقال بدخول البلاغة في التبالغ، وهذا لم يدفعه لإعادة بناء توقعه، فقد ظلّ عند فكرة أنّ التبالغ داخل في البلاغة، وهذا ما يجعله دائم البحث عن البلاغة خارج التبالغ، والحال أنها داخله "1.

- ردّ العمري: جاءت لحظة القطاف، فقال: "ربما كان عليه ... "، وجوابي على هذه النصائح التي تكررت - مع "ربما "أو بدونها - هو: العمري يعرف ما عليه أن يفعله، وقد فعله لوجه الله، محبّة في العلم، والتحكيم معرفة وخبرة وتيقظ، لأن أساليب الإخفاء تطورت في السنوات الأخيرة، فوجب تطوير أجهزة الكشف، وقد علمته الدربة ألا يستسلم للعمل المحكّم إلا تاكتيكيا واستراتيجيا، ليكشف عن خبيئته قبل أن يكرّ عليه بالأسئلة انطلاقا من قواعد ابستمولوجية عامة، تكيّف حسب التخصصات وأنواع الأقاويل 2.

تحدّثنا آنفا عن حاجة التطور العلمي إلى التوتر، وعن خطورة الخمول، وفرّقنا بين التوتر وبين الانفعال السيكولوجي الذي يُخفض الرقابة العقلية، فيؤدي إلى مراكمة الأحكام الخاطئة، والتناقضات الكاشفة، ولذلك قيل: " القاضي لا يحكم وهو غضبان " أما بناء الكتاب فسنعرض له عند الحديث فصول الكتاب، وعن الاختيار والاضطرار. هناك سيظهر: هل بنى الأستاذ موضوعا أم لفّق موضوعات لا رابط بينها ؟ ق.

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 214.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص: 214

<sup>3</sup> نفسه، ص: 214، 215، <sup>3</sup>

#### الفصل الثالث: دراسة تحليلية لمناهج العمري في مشروع البلاغي الجديد

قال: " فقد ظلّ عند فكرة أنّ التبالغ داخل البلاغة "كيف يعقل هذا الكلام ؟ لو ظل العمري عند ما ذكرتم، لما أنكر عليكم إقحام البلاغة ( وهي اختيار )، في التبالغ ( وهو اضطرار )، كيف يستمر في البحث عن التبالغ في البلاغة، وه ينكر بشدّة إدخال البلاغة في التبالغ ؟ مالكم كيف تحكمون ؟ (...) سبب اللبس عند الأستاذ يحياوي هو أننا نعمل في جبهتين :جبهة المشروع وجبهة المشروع يجعل البلاغة مادة من بين مواد أولية كثيرة سيبني بها العالم الجديد المدعو " تبالغا "، والمتوهم يغير الاتجاه فيرى أن التبالغ كتاب في البلاغة، بل وفي النقد الأدبي، ونظرا إلى أنّ المنجز لم يفلح في بلورة المشروع فقد مال المؤلف إلى حكم ما سماه " الخط العام " للتلقي لتحصيل المشروعية العلمية، ولو في شكل لجوء عند البلاغة 1.

<sup>1</sup> مُحَّد العمري، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة، ص: 215.



#### خاتمة:

التراثُ العربي، تراثُ غنيٌّ بشتَّى المعارف والعلوم، والبلاغةُ على وجه الخصوص، من الأمور الأكثر حضورا في هذا التراث، منذ أيام الجاهلية وإلى يومنا هذا، لذا فإنّ الدعوة إلى تجديدها بين الفينة والأخرى، لا يمكن أن تكون بمحض الصدفة، بل إنّ لها دوافع، وأسباب، وأهدف.

ولعل تنوّع دوافع التجديد، وأسبابه، وأهدافه، نابعٌ من تنوّع العوامل المؤثرة على الدرس البلاغي، بحسب كل عصر، ومكان، ففي العصر الجاهلي مثلا، كان العامل الأبرز هو التأثير النعرات القبلية، وفي صدر الإسلام لعب الحق والعدل، والصدق في القول والعمل، موقعًا أساسيا في البلاغة العربية، كنوع من التجديد البلاغي، أما في العصر الأموي، فقد أصبحت الدعوة إلى الانتصار للجنس العربي نوعا آخر من أنواع التجديد، لتأخذ الامور منحى معاكسا في العسر العباسي، كنوع من الرد على النزعة العربية، فظهرت بذلك الشعوبية، وصار لها أنصار ومؤيّدون، وهكذا كانت الدعوات التجديدية تتوالى على الدرس البلاغي العربي متأثرة بهذا الفكر أو ذاك .

وفي عصرنا هذا، صار التجديد في الدرس البلاغي، أمرا جد ضروري، حمل لواءه العديد من الباحثين، الذين كنا قد تناولنا بعضهم في هاته المذكرة، ولكوننا نعتبر أنّ الباحث المغربي مُجَّد العمري أحد أبرز هؤلاء المجددين، فقد قدّمنا هاته الدراسة بغية التعريف به وبمشروعه البلاغي، وقد جاءت دراستنا عبارة عن عمل تحليلي يتناول جانبي التصور والمنهج.

هذا ويعد العمري من بين أهم مجددي الدري البلاغي العربي، بفعل الصدى الكبير الذي خلّفه مشروعه البلاغي على الساحة، خاصة وأنه جاء جامعا بين بلاغتين مختلفتين هما: البلاغة العربية القديمة، والبلاغة الغربية الحديثة، بالموازاة مع بلاغة اليونان كذاك، مستثمرا هاته الازدواجية في القراءة والبحث والتمحيص، في نقل الدرس البلاغي العربي من ضيق القوالب الجاهزة، إلى سعة كافة أنواع الخطاب الاحتمالي.

ولقد قدّم العمري تصوّرا عاما لهذا المشروع، تمثّل في إعادة كتابة تاريخ جديد للبلاغة العربية يقسّمها إلى أربعة مراحل، والعمل على تجديد البلاغة في نفس الوقت، أي أنّ تصور صار جامعا بين التأريخ والتجديد معا، مع الارتكاز على عديد المناهج النقدية، التي كان من أبرزها، المنهج البنيوي، والتداولي، والتاريخي، والتأويلي .

ولعل ما يميّز التأريخ عند العمري، هو أنه لم يُعر أيّ اهتمام للترتيب الكرونولوجي كحال بعض المؤرّخين، وإنما نظر إلى الأمر نظرة الباحث البلاغي، فعمل على تقصّي التغيّرات الطارئة على البلاغة العربية في مختلف العصور، والتأريخ للبلاغة على ضوء هاتيك التغيّرات، لذلك نجده يصف المرحلة الثانية مثلا، بمرحلة الفصاحة والبلاغة، يصف المرحلة الثالثة بمرحة البلاغة علم الأدب.

وتعدّ مسألة " الأصول والامتدادات "، السمة الأبرز في مشروع العمري، وهي تتعلق بالمشارب التي استسقت البلاغة منها، والمشاريع البلاغية الكبرى التي ساهمت في بلورتها، فأما المشارب فهي كالآتى:

- البلاغة ونقد الشعر .
- البلاغة ومعيرية اللغة .
- من تبرير المجاز إلى بيان وجه الإعجاز .
  - البلاغة والمعرفة .
  - القراءة العربية للبلاغة اليونانية .
    - وأما المشاريع الكبرى فهي:
      - مشروع الجرجاني .
      - مشروع الخفاجي.
      - مشروع العسكري .
      - مشروع السكاكي .
      - ومشروع القرطاجني .

كذلك تظهر في مشروع العمري سمة أخرى، هي أنه يقوع على فكرة الخطاطات، حيث، ومن خلالها، عمل على دراسة جميع المشاريع البلاغية الآنفة الذكر، من المشروع إلى المنجز، حيث يدرس العمل السائد لدى هاته المرحلة أو تلك، ويستنبط أهم التغيرات التي طرأت على البلاغة، ومن ثم يخلص إلى إبراز ما الجديد فيها، ومن هنا يأخذ العمري نمطا فريدا من نوعه في التجديد.

وعلى ضوء مشروع العمري، فإن البلاغة عند الجاحظ توضع ضمن بلاغة الإقناع، وهي تعتمد بشكل كبير على الجانب الشفوي، مع الاستعانة بالرموز والإشارات، كما يرى العمري بأنّ المحتوى الفكري لمفهوم البيان عند الجاحظ، يتمثّل في ثلاث نقاط رئيسية هي:

- الدفاع عن البيان بصفة عامة .
- الدفاع عن البيان العربي على وجه الخصوص.
  - والوازع الديني .

ويرى أيضا، بأنّ أكمل قراءة لتصور الجاحظ، هي تلك التي قام بها ابن وهي، في كتابه البرهان؛ والبلاغة عند ابن وهب - وإن كانت تكميلية لبلاغة الجاحظ - إلاّ أنها أخذت منحى كتابيّا، وهي أقرب، في نظر العمري، إلى نظرية معرفية، في حين أنّ عمل الجاحظ يندرج ضمن النظرية البلاغية .

وأما بخصوص أبي هلال العسكري، فقد أبانت دراسة العمري عن الهدف الأساس لكتابه الصناعتين، الذي يتمثّل في إيجاد سبل منهجية لتعليم الكتابة والشعر، في إطار مفهوم البلاغة العامة، وقد اهتمّ ابن وهب في هذا الكتاب بالأطراف الثلاثة المكوّنة للخطاب ( المرسل، المتلقي، والرسالة ).

كذلك درس العمري مشروع عبد القاهر الجرجاني ضمن مصطلحين اثنين هما: الغرابة الشعرية، والمناسبة التداولية، حيث جاء الأوّل عبارة عن قراءة في كتاب أسررا البلاغة للجرجاني، والثاني قراءة لكتابه الآخر، دلائل الإعجاز.

وفي تعريف العمري لمصطلح الغرابة، يرى أنمّا تقترن بالفارقة، والتخييل، والتركيب، والتأويل، وأنها توصف بالكذب، والغموض، وأما عن المناسبة التداولية، فهي تشير إلى كل ما هو متعارف عليه ضمنيّا بين الملقى والمتلقّى للخطاب، ومنها جاء مفهوم مقتضى الحال، عند السكاكى.

إنّ بلاغة الجرجاني، هي بلاغة عامة قائمة على المعنى، تقابلها بلاغة أخرى قائمة على الصوت، هي البلاغة الصوتية عند ابن سنان الخفاجي، هذا الأخير، الذي تميّز في أسلوبه الكتابي، بأسلوب العالم الأديب، وهو أقرب إلى المتأخرين من أسلوب الجرجاني، مما جعل كتابه سر الفصاحة، أكثر نفعا في تربية ملكة النقد، كما يرى العمري.

وبالحديث عن السكاكي، ندخل مجال البلاغة / علم الأدب، وقد عرض العمري لعمل هذا الأخير، من خلال البحث في مفهوم الأدب عنده، ووظائفه، وأساس مشروعه، ودائرة البلاغة عنده، وبلاغة الانزياح كذلك.

وأما عن حازم القرطاجني، فقد وصف العمري بلاغته بالعلم الكلي، وذلك لكونها وصلت في عصره إلى درجة استيعاب كافة العلوم الإنسانية المعاصرة لها، بما في ذلك المنطق والفلسفة، ومع هذا فإنّ الإقبال على دراسة كتابه منهاج البلغاء، من طرف البلاغيين الذين جاءوا من بعده، كان شحيحا جدّا، إذا ما قارنّاه بعمل السكاكي، بل إنه لم يصلنا - كما يقول العمري - من هذا الكتاب إلا قسمه الأوّل فقط.

والعمري في دراسته لعمل كلا الرجلين، القرطاجني والسكاكي، يخلُص في الأخير إلى أنهما كانا يسعيان إلى شيء واحد، لكن بزاويتين مختلفتين، وهذا الشيء الواحد هو البلاغة في حد ذاتها .

هذا ولقد خلُص أيضا، العمري من خلال مشروعه، إلى أنّ الانحراف الذي وقع للبلاغة العربية، جاء من جرّاء عدم قراءة مشروع السكاكي القراءة الصحيحة التي يستحقّها، حيث جاء هذا الأخير باحثا في البلاغة وعلاقتها بعلم النحو، وعلم المنطق، إلا أنّ شرّاح كتابه " مفتاح العلوم " أهملوا المنطق والنحو، وانكبوا على ما يتعلق بالمعاني، ومن بعدها أضافوا البيان، والبديع، ولا يقصد بالبيان هنا ما عرفنها مع الجاحظ، ولا بالبديع ما عرفناه مع ابن المعتزّ، بل ما هو حاصل عندنا اليوم، أي في تلك الشواهد الشعرية والنثرية، الموضوعة كقوالب جاهزة في كتب البلاغة المدرسية، وحتى الجامعية في بعض الأحيان.

ومما خلُص إليه العمري كذلك، هو أننا يمكن أن نصل، من خلال هذا المشروع، إلى إيجاد عدد لا متناه من البلاغات، كبلاغة الخطبة، وبلاغة القصة، وبلاغة الرواية، وبلاغة الشعر، وغيرها ... الخ، وأننا نستطيع أن ندرس كل بلاغة على حدة، بخلاف ما كنا عليه من قبل .

ونحن نرى أنّ ما جاء به العمري، يمكن أن يخلّص الباحث العربي المجدد في البلاغة، من تأثيرات البلاغة الغربية الجديدة، ذلك أنّ المجددين اليوم، قد انقسموا بين داع إلى التجديد عن طريق دراسة الأسلوب، وآخر عن طريق الحجاج، وكلها آراء متأثرة بالغرب، لكن ومع تبنيّ فكرة العمري هذه، نكون قد اكتفينا بدراسة بلاغة القصة، والرواية، والشعر، ... وغيرها، بدل دراسة بلاغة الحجاج، وبلاغة الأسلوب، ... الخ .

وعلى أيّ حال، فإن الحديث عن العمري، أو عن غيره من المجدّدين، يفرش علينا بالضرورة، أن نتحدّث عن التجديد في الدرس البلاغي، الذي صار أمرا ضروريا في وقتنا الحالي، ولابد لنا من

النهوض بالبلاغة العربية لمواكبة العصر، إذ لا يصحّ لسليلة القرآن الكريم أن تعود إلى الوراء فاسحة المجال، لبلاغة نشأت بين أحضان كتابي فن الخطابة، وفن الشعر .

ونحن حين نرى ما لقيه مشروع العمري، من إقبال منطق النظير، ترجمته عديد الدراسات الأكاديمية، التي كنّا قد أشرنا إلى بعضها في هاته المذكرة، بالإضافة إلى عديد اللقاءات الصحفية التي حظي العمري بها، نستبشر خيرا بمستقبل باهر نرى البلاغة العربية مقبلة عليه، على الرغم من عدم اكتمال مشروعه لحدّ الساعة، وما هذا إلا دليل على علو كعب الرجل في الدرس البلاغي، والدرس البلاغي الجديد منه على الخصوص، مما يدّل على أنّ عجلة البحث العلمي، في ما يتعلق بالبلاغة العربية، لا لم تصل بعد إلى حالة التوقّف عن الدوران، وإن كانت قد عرفت شيئا من الثقل في الحركة، فذلك أمر قد تجاوزته اليوم، وهي في طريقها إلى العودة لمكانتها الأولى من جديد

ومن هنا، فإننا ندعو في ختام هذا العمل كافة الباحثين الأكاديميين، إلى ضرورة الاهتمام أكثر بمشروع العمري، لما له من أهمية بالغة في إحياء الدرس البلاغي العربي، عن طريق الإكثار من تنظيم الملتقيات العلمية، والندوات الفكرية، ونشر الكتب والمقالات، وإعداد الرسائل العلمية، الباحثة في هذا الشأن، لمواكبة مستجدات البلاغة في العالم أجمع، حتى لا تكون بلاغتنا العربية غائبة عن كل ما هو جديد ومفيد.

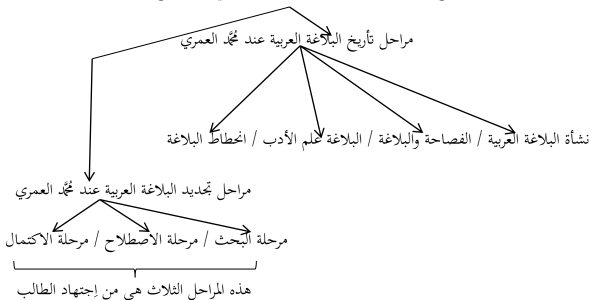
وتبقى البلاغة العربية سليلة القرآن الكريم، ويبقى القرآن كلام الله الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد .



هذه مجموعة من الملاحق التي أردنا أن نذيّل بها هاته الدراسة، وهي عبارة عن مخططات نحتصر من خلالها المذكرة، فكل مخطط منها يوضح جزئية معينة (التصور، الأصول، الامتدادات، المنهج، ... الح.

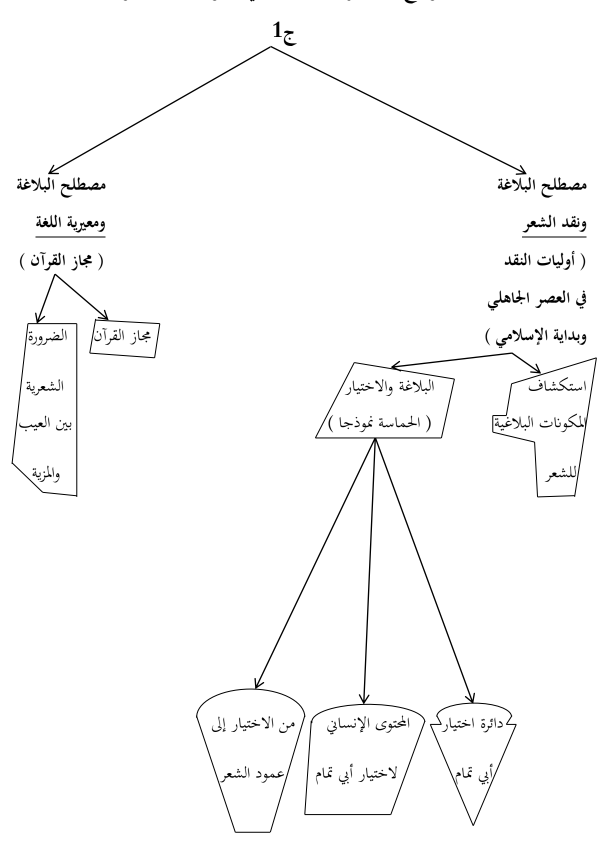
الملحق رقم: 01

مخطط يوضح تصور العمري في مشروعه البلاغي ( التأريخ والتجديد )



الملحق رقم: 02

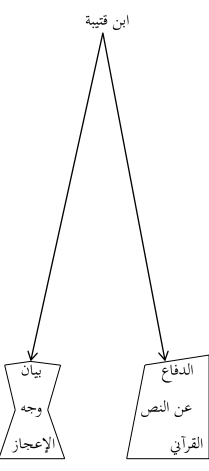
مخطط يوضح: " الدراسة التحليلية في أصول البلاغة العربية ".



الملحق رقم: 03

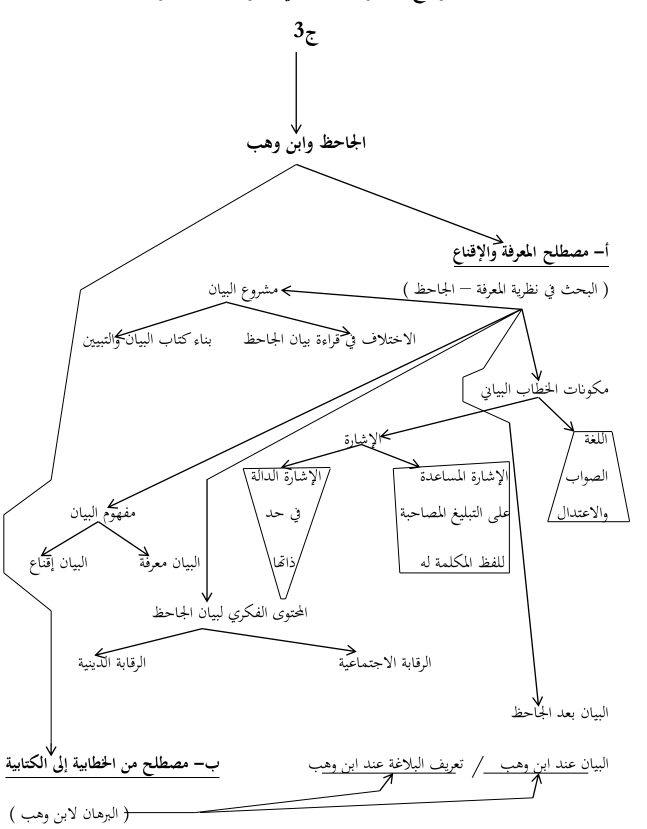
مخطط يوضح: " دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية ".





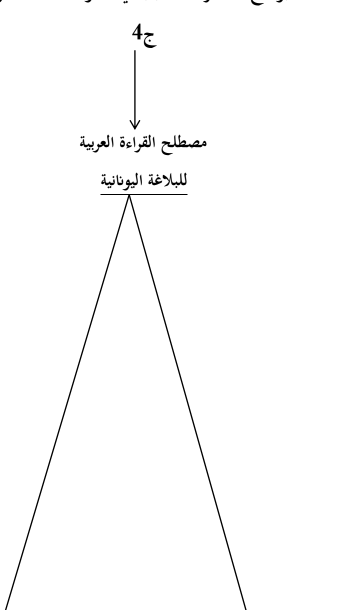
الملحق رقم: 04

مخطط يوضح: " دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية ".



الملحق رقم: 05

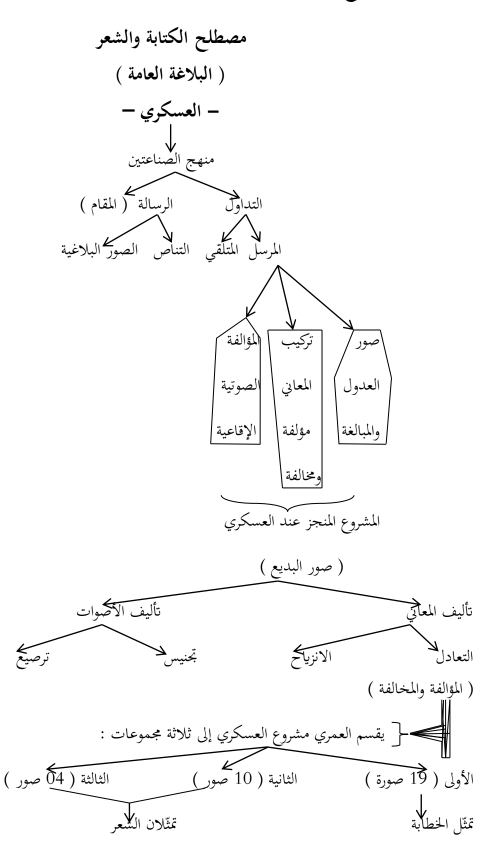
مخطط يوضح: " دراسة تحليلية في أصول البلاغة العربية ".



فن الشعر ( من المحاكاة إلى التغيير )

فن الخطابة الصُّحة والاعتدال

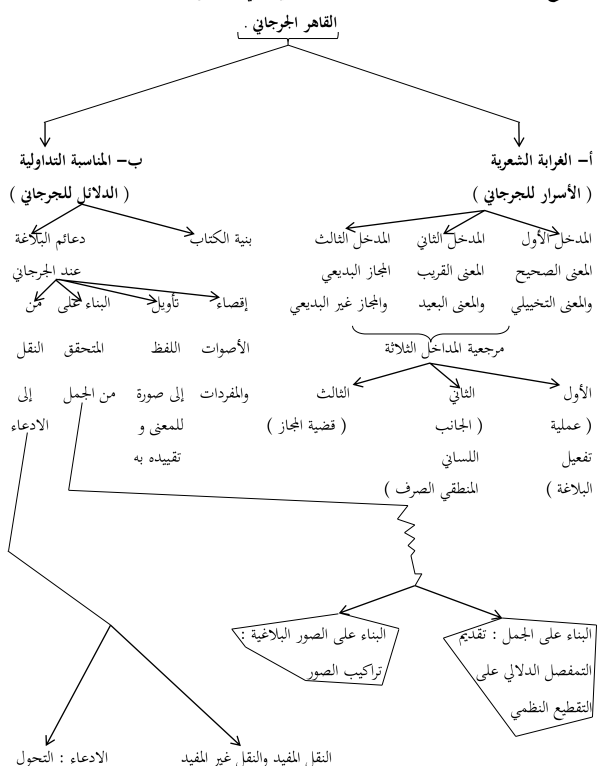
# مخطط يوضح: " دراسة تحليلية في امتدادات البلاغة العربية عند العمري " ج 1



الملحق رقم: 07

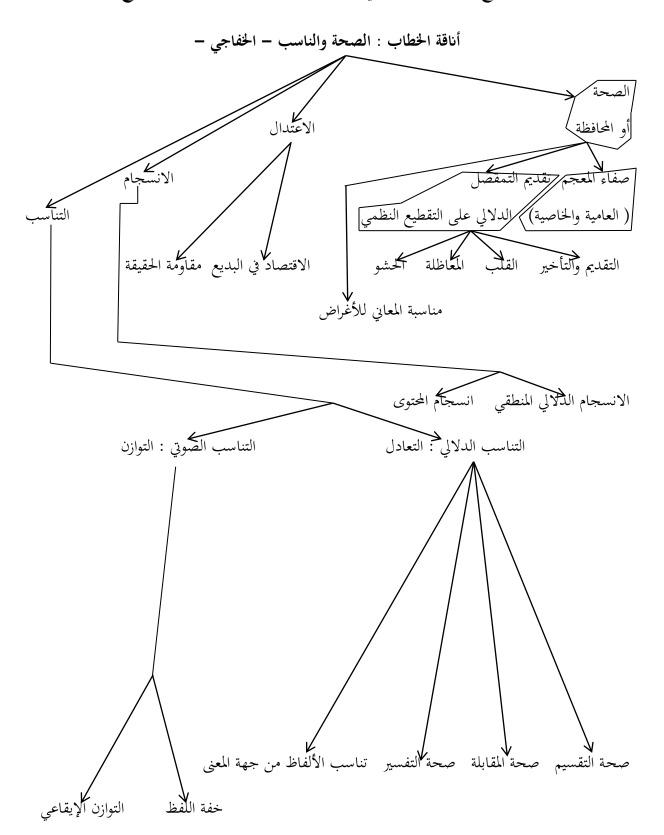
## مخطط يوضح: " دراسة تحليلية في امتدادات البلاغة العربية عند العمري " ج2

التراوح بين الغرابة الشعرية والمناسبة التداولية " قراءة في كتابي " دلائل الإعجاز " و" أسرار البلاغة " لعبد



الملحق رقم: 08

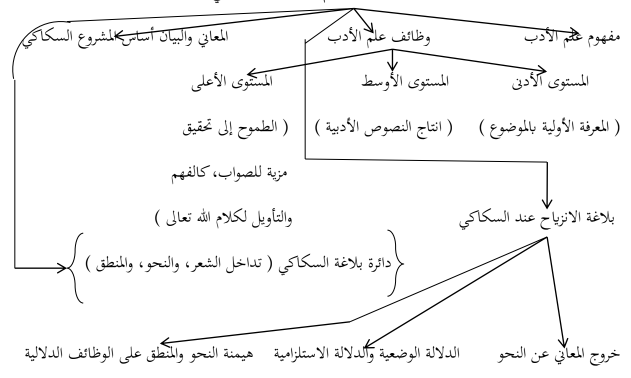
مخطط يوضح: " دراسة تحليلية في امتدادات البلاغة العربية عند العمري " ج3.



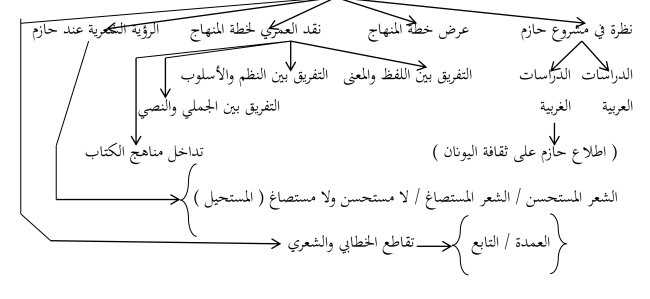
#### الملحق رقم: 09

# عنطط يوضح: " دراسة تحليلية في امتدادات البلاغة عند العمري " ج4 مصطلح البلاغة المعضودة ( السكاكي والقرطاجني )

أولا: البلاغة علم الأدب: السكاكي

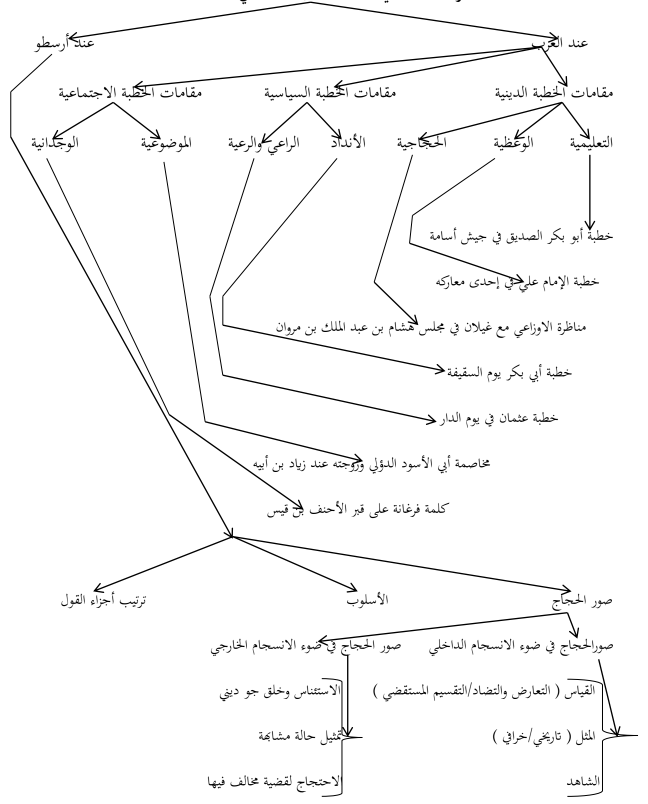


## ثانيا : البلاغة العلم الكلي ( القرطاجني )

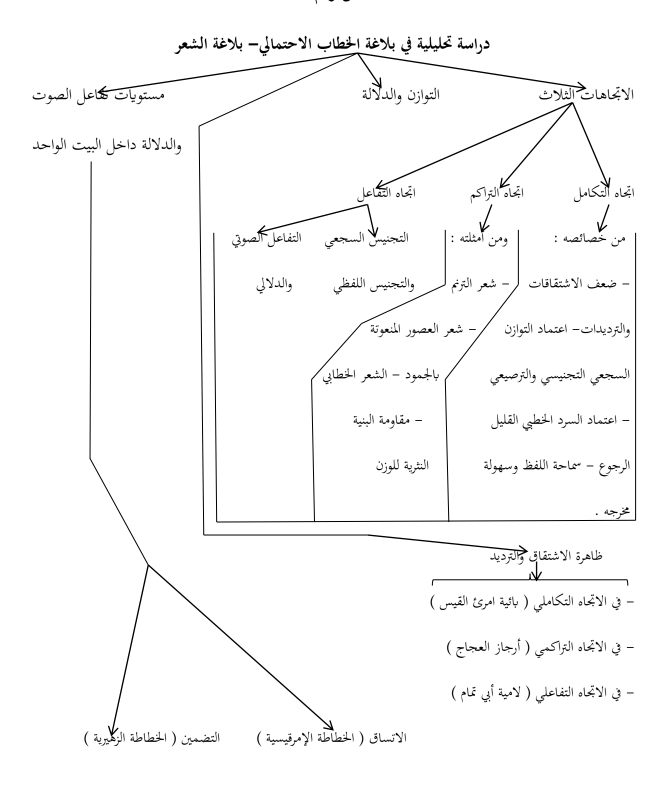


الملحق رقم: 10

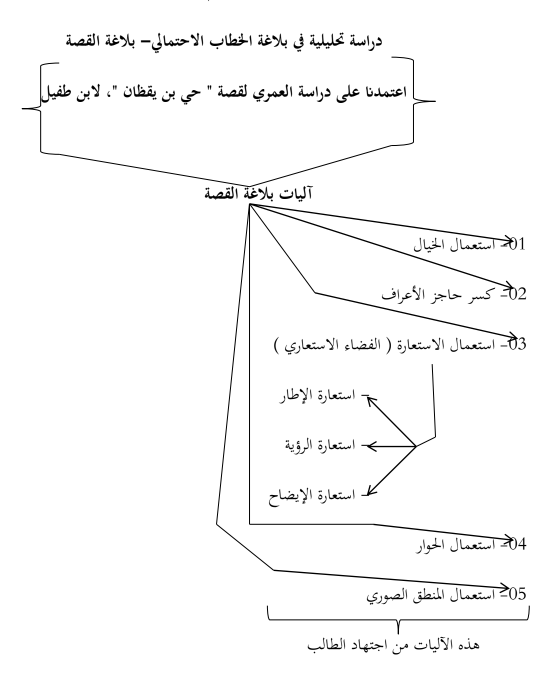
## دراسة تحليلية في بلاغة الخطاب الاحتمالي- بلاغة الخطبة



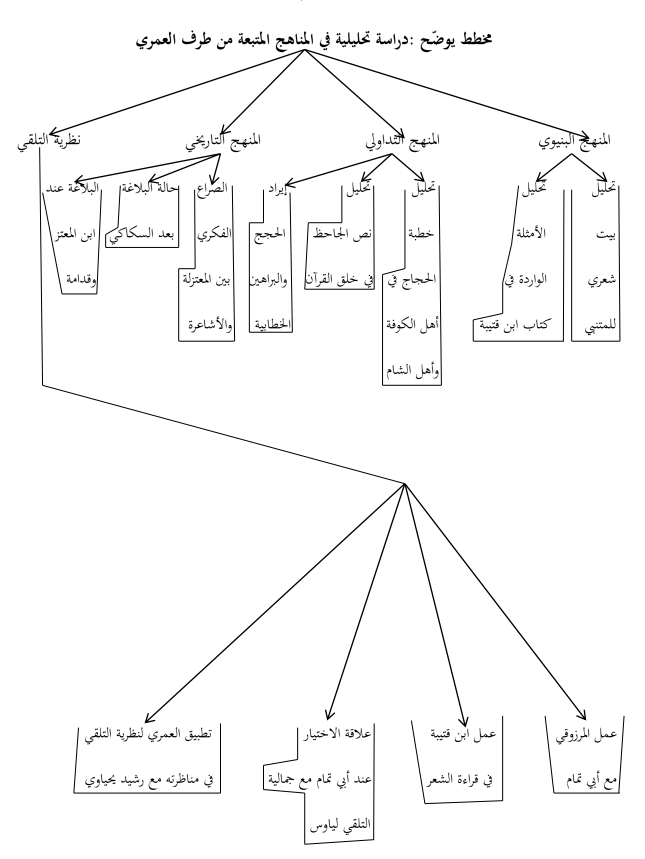
الملحق رقم :11



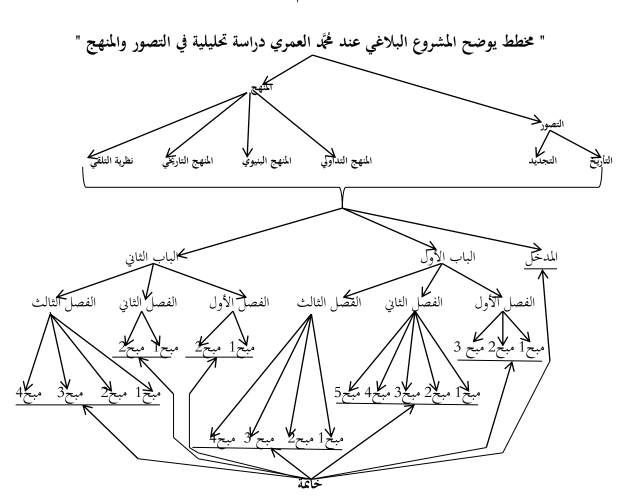
الملحق رقم :12



الملحق رقم :13



الملحق رقم: 14





#### المصادر والمراجع

- القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم .

#### أولا: الكتب:

- 01- أحمد الشايب " الأسلوب "، مكتبة النهضة العربية، القاهرة مصر، الطبعة الثامنة، 1411هـ/1991م.
- 02- أحمد حسن الزيات " دفاع عن البلاغة "، عالم الكتب، القاهرة- مصر، الطبة الثانية، 1967م.
- 03- أرسطو طاليس، الخطابة الترجمة العربية القديمة، تح: عبد الرحمن بدوي، دار القلم، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1979م.
- 04- الآمدي، الموازنة بين شعر أبي تمام والبحتري، تح أحمد صقر، دار المعارف، القاهرة، مصر، الطبعة الرابعة 1992م.
- 05- البخاري مُحَد بن إسماعيل بن إبراهيم بن برزويه الجعفي البخاري، صحيح البخاري، الجزء الثالث، اعتنى به أبو عبد الله محمود بن الجميل، مكتبة الصفا، القاهرة، مصر، الطبعة الاولى 1423هـ/2003م.
- 06- بدوي طبانة، البيان العربي، دراسة تاريخية فنية في أصول البلاغة العربية، مكتبة الأنجلو المصرية، مصر، الطبعة الثانية، 1377ه/1958م.
- 07- بدوي عبد الرحمن، مناهج البحث العلمي، وكالة المطبوعات، الكويت، الطبعة الثالثة، 1977م.
- 08- بسيوني عبد الفتاح فيّود، علم البيان-دراسة تحليلية لمسائل البيان، مؤسسة المختار للنشر والتوزيع، القاهرة-مصر، الطبعة الثانية، 1418هـ/1998م .

- 90- بهاء الدين مُحَد مزيد، تبسيط التداولية، شمس للنشر والتوزيع، القاهرة مصر، الطبعة الأولى، 2010م.
- 10- الترمذي مُحَدّ بن عيسى، الجامع الكبير، المجلّد الثالث ( الأحكام والوصايا )، تح: الدكتور
  - 11- بشار عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1996م .
- 12- ابن تيمية، تفسير سورة النور، راجعه: د. عبد العلي عبد الحميد جامد، الدار السلفية، بومباي، الهند، الطبعة الأولى 1408ه/1987م.
- 13 الجاحظ، البيان والتبيين، ج1، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، الطبعة السابعة، 1417هـ/1998م.
- 4 الجاحظ، الحيوان، ج4، تح: عبد السلام مُحَّد هارون، مطبعة مصطفى البابي الحلبي وأبناؤه، مصر، الطبعة الثالثة 1380هـ/1380م.
- 15- الجرجاني عبد القاهر، دلائل الإعجاز، تعليق: محمود مُحَّد شاكر، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، الطبعة الأولى 1404ه/1984م.
- 16- الجرجاني عبد القاهر، أسرار البلاغة في علم البيان، تقديم: السيد مُحَّد رشيد رضا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1409ه/1988م.
- 17- جرجي زيدان، تاريخ آداب اللغة العربية، الجزء الثالث، موفم للنشر والتوزيع، الجزائر، طبعة 2007م.
- 18- جميل بثينة، الديوان، تح: بطرس البستاني، دار صادو، بيروت، لبنان، (ب، ط)، (ب، ط) ت) ت
- 19- حجازي سمير، مدخل إلى مناهج النقد الأدبي المعاصر، دار التوفيق، دمشق سوريا، الطبعة الأولى، 1425هـ/2004م.
- 20- ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، الجزء الأول، تح: مُحَّد إبراهيم، دار الكتاب العربي، بغداد، العراق، الطبعة الأولى 1428هـ/2007م.
- 21- حسن عثمان، منهج البحث التاريخي، دار المعارف، القاهرة، مصر، الطبعة الثامنة، 1964م.

- 22- حمد بركات حمدي أبو علي " فصول في البلاغة "، دار الفكر للنشر والتوزيع، عمّان- الأردن، الطبعة الأولى، 1403هـ/1983م
- 23- حيدر حسين عبيد، " المنهج البلاغي عند الجرجاني والقزويني في كتابيهما الأسرار والتلخيص دراسة موازنة " دار الكتب العلمية، بيروت لبنان، الطبعة الأولى، 1434هـ/2013م.
- 24- الخضر كمال مُحَدَّد جاه الله، مدخل إلى مناهج البحث العلمي، الخرطوم، السودان، الطبعة الأولى، 1437هـ/2016م.
- 25- الخفاجي بن سنان، سر الفصاحة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1402هـ/1982م.
- 26- ابن خلدون، المقدمة، ج1، تح: عبد الله مُحَد الدرويش، دار يعرب، دمشق، سوريا، الطبعة الأولى، 1425هـ/2004م.
- 27- دبة الطيب، مبادئ في اللسانيات البنوية، دراسة تحليلية اِبستيمولوجية، دار القصبة للنشر، الجزائر، طبعة 2001م.
- 28- الرافعي مصطفى صادق الرافعي، إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، دار الكتاب العربي، بيروت- لبنان، الطبعة التاسعة، 1393هـ/1973م.
- 29- رسائل الجاحظ، ج3، تح: عبد السلام مُحَّد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، مصر، الطبعة الأولى 1484هـ/1994م.
- 30- رضا مُحَدًّد، أبو بكر الصديق أول الخلفاء الراشدين، درا الكتب العلمية، بيروت، لبنان (ب، س).
- 31- زكريا إبراهيم، مشكلة البنيوية، أو أضواء على البنيوية، مكتبة مصر، (ب، ط)، (ب، س).
- 32- زكريا بشير إمام، لمحات من تاريخ الفلسفة الإسلامية، دراسة مدخلية ميسرة، الدار السودانية للكتب، الطبعة الأولى، 1418ه/1998م.

- 33- السكاكي، مفتاح العلوم، تح: نعيم زرزور، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، 1407هـ/1987م.
- 34- سلامة موسى " البلاغة العصرية والبلاغة العربية "، سلامة موسى للنشر والتوزيع، الطبعة الأولى، 1945م
- 35- سمير حميد، النص وتفاعل المتلقي في الخطاب الأدبي عند المعري، اتحاد الكتاب العرب، دمشق سوريا، 2005م.
- 36- السيد مُحَّد رشيد رضا " تاريخ الشيخ الإمام مُحَّد عبده " ج1، القسم الأول، دار الفضيلة، القاهرة- مصر، الطبعة الثانية 1427هـ/2006م.
  - 37- شكري مُحِدّد عيّاد " اللغة والإبداع "، أنترناشيونال برس- مصر، الطبعة الأولى، 1996م .
- 38- شوقي ضيف، البلاغة تطور وتاريخ، دار المعارف، القاهرة، مصر، الطبعة التاسعة، 1956م.
- 39- الصباغ، مُحَدَّد على زكي صبّاغ، البلاغة الشعرية في كتاب البيان والتبيين للجاحظ، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1418ه/1998م، ص: 111.
- 40- صحراوي مسعود، التداولية عند العلماء العرب، دراسة تداولية لظاهرة " الأفعال الكلامية " في التراث اللساني العربي، دار الطليعة، بيروت لبنان، الطبعة الأولى 2005م.
- 41- صفوت، أحمد زكي صفوت، جمهرة خطب العرب في عصور العربية الزاهرة، ج1، مكتبة مصطفى الباني الحلبي وأولاده، مصر، الطبعة الأولى، 1352هـ/1923م.
- 42- صولة عبد الله، في نظرية الحجاج، دراسات وتطبيقات، مسكيلياني للنشر، تونس، الطبعة الأولى، 2011م.
- 43- الطاهر على جواد الطاهر، مقدمة في النقد الأدبي المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1979م.
- 44- الطبري، أبو جعفر مُحَد بن جرير ، تاريخ الطبري، الجزء الثالث، تح : مُحَد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرف، مصر، الطبعة الثانية، 1387هـ/1967م .

- 45- الطلبة، مُحَدَّد سالم مُحَدَّد الأمين الطلبة، الحجاج في البلاغة المعاصرة-بحث في بلاغة النقد المعاصر، دار الكتاب الجديد المتحدة، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 2008م.
- 46- عبد المطلب مُحَد، البلاغة والأسلوبية، دار نوبار للقراءة، القاهرة، مصر، الطبعة الأولى، 1994م
- 47- ابن عبد ربه، العقد الفريد، الجزء الثاني، تح: مفيد مُحَّد قميحة، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1404هـ/1983م.
- 48- عتيق عبد العزيز، علم البيان، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1405هـ/1985م.
- 49- العسكري، أبو هلال، كتاب الصناعتين، تح: علي مُحَدَّد البجاوي، ومُحَدَّد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، الطبعة الأولى، 1371ه/1952م.
- 50- العضيبي عبد الله مُحَد، النقد عند الشعراء، حتى نهاية الرقن الرابع الهجري، دار الأمان، الرباط، المغرب، الطبعة الأولى، 2013م.
- 51- عمارة مُحَدِّد " رسالة التوحيد للإمام الشيخ مُحَدِّد عبده "، دار الشروق، بيروت لبنان ،الطبعة الأولى، 1414هـ/1994م .
- 52- العمري مُحَد، أسئلة البلاغة في النظرية والتاريخ والقراءة، دراسات وحوارات، أفريقيا الشرق، المغرب، 2013م.
- 53- العمري مُحَد، البلاغة الجديدة بين التخييل والتداول، دار أفريقيا الشرق، المغرب، الطبعة الأولى 2012م.
- 54- العمري مُحَد، البلاغة العربية أصولها وامتداداتها، دار أفريقيا الشرق، المغرب، الطبعة الثانية، 2010م.
- 55- العمري مُحَد، المحاضرة والمناظرة في تأسيس البلاغة العامة-مواجهة بين زمن الجرجاني وزمن القرطاجني، ، أفريقيا الشرق، المغرب، الطبعة الأولى 2017م .

- 56- العمري مُحَد، الموازنات الصوتية في الرؤية البلاغية والممارسة الشعرية، نحو كتابة تاريخ جديد للبلاغة والشعر، أفريقيا الشرق، المغرب، ط2001م.
- 57- العمري مُحَد، في بلاغة الخطاب الإقناعي- مدخل نظري وتطبيقي لدراسة الخطابة العربية، الخطابة في القرن الأول نموذجا، أفريقيا الشرق-المغرب، ط2، 2002م.
- 58- العيد يمني، في معرفة النص، منشورات دار الآفاق الجديدة، بيروت، لبنان، الطبعة الثالثة، 1985م.
- 59 ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، الجزء الأول، مادة: بَيَنَ، تح: عبد السلام مُجَّد هارون، دار الفكر، القاهر، مصر، الطبعة الأولى 1399هـ/1979م.
- 60- ابن قتيبة، تأويل مشكل القرآن، تح: السيد أحمد صقر، مكتبة دار التراث، القاهرة- مصر، الطبعة الثانية، 1323هـ/1973م.
- 61- حازم القرطاجني، منهاج البلغاء وسراج الأدباء، تح: مُحَّد الحبيب خوجة، الدار العربية للكتاب، تونس، الطبعة الثالثة 2018م.
- 62- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، المجلّد العاشر، تح: عبد الله بن عبد المحسن التركي، ومُحَدِّد رضوان عرقسوي، وماهر حبّوش، مؤسسة الرسالة، بيوت- لبنان، الطبعة الأولى، 1427هـ/2006م.
- 63- القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، تح: مُحَّد فاضلي، دار الأبحاث، الجزائر، الطبعة الأولى، 2007م.
- 64- القيرواني بن رشيق، العمدة في صناعة الشعر ونقده، الجزء الأول، تح: السيد مُحَّد بدر الدين الشعباني الحلبي، مطبعة السعادة، مصر، الطبعة الأولى 1225هـ/1907م.
- 65- ابن كثير عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن عمر، البداية والنهاية، المجلّد الأول، تح: عماد زكى البارودي، خيري سعيد، دار التوفيقية للتراث، القاهرة- مصر، سنة الطبع، 2011م.
- 66- ابن كثير عماد الدين، قصص الأنبياء، تح: الشيخ أحمد جاد، دار الغد الجديد، القاهرة، مصر، الطبعة الأولى 1429هـ/2008م.

- 67- ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، الجزء السابع، تح: أ. د. حكمت بن بشير بن ياسين، دار ابن الجوزي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1431هـ/2009م.
- 68- مجموعة من المؤلفين، التحاجج، طبيعتُهُ ومجالاته ووظائفه، تنسيق: حمو النقاري، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة مُحَّد الخامس، بالرباط-المغرب، الطبعة الأولى 1427هـ/2006م -69- مجموعة من المؤلفين، نظرية الأدب في القرن العشرين، ترجمة : مُحَّد العمري، أفريقيا الشرق، المغرب، طبعة 1996م.
- 70- المسدي عبد السلام، الأسلوبية والأسلوب، الدار العربية للكتاب، تونس، الطبعة الثالثة، 1982م.
- 71- ابن المعتز عبد الله بن المعتز، البديع، تح: عرفان مرطجي، مؤسسة الكتاب الثقافية، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، 1433هـ/2012م.
- 72- المقطري مُجَّد الصغير بن قائد بن أحمد العبدلي المقطري، الحلل الذهبية على التحفة السَّنية، تقديم: مقبل بن هادي الوادعي، دار الإمام مالك، البليدة، الجزائر، الطبعة الثالثة 1428هـ/2007م.
- 73- ابن منده، الرد على الجهمية، تح : د. علي بن مُحَدَّد ناصر الفقيهي، الطبعة الثانية 1420هـ/1982م .
- 74- النحوي، عدنان على رضا، الأسلوب والأسلوبية، بين العَلمانية والأدب الملتزم بالإسلام، دار النحوي للنشر والتوزيع، الرياض، السعودية، الطبعة الأولى، 1419هـ/1999م.
- 75- هينريش بليث، البلاغة والأسلوبية نحو نموذج سيميائي لتحليل النص، ترجمة : مُحَدَّد العمري، أفريقيا الشرق، المغرب، الطبعة الثانية، 1999م.
- 76- ابن وهب، البرهان في وجوه البيان، تح : حنفي مُجَّد شرف، مكتبة الرسالة، طبعة سنة، 1389هـ/1969م .

#### ثانيا: الدواوين والأشعار:

- -01 الأحوص الأنصاري شعر الأحوص الأنصاري، تح: عادل سليمان جمال، تقديم: د. شوقى ضيف، مكتبة الخانجي، مصر، الطبعة الثانية 1411هـ/1990م.
- 02- الأخطل، الديوان، شرح وتقديم: مهدي مُحَّد ناصر الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، 1414هـ/1996م.
- 03- الأصمعي عبد الملك بن قريب، ديوان العجاج، تح: الدكتور عزة حسن، دار الشرق العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1416هـ/1995م.
- 04- الأعشى الكبير ميمون بن قيس، الديوان، تح: د. مُحَدَّد حسين، مكتبة الآداب، الجماميز، ب، ط، ب، ت.
- 05- امرؤ القيس، الديوان، تح: الشيخ بن أبي شنب، وزارة الثقافة، الجزائر، الطبعة الأولى 2007م.
- 06- البحتري، الديوان، تح: حسن كامل الصيرفي، المجلد الأول، دار المعارف، القاهرة، مصر، الطبعة الثالثة، 1963م.
- 07- ابن برد بشار، الديوان، تح: الأستاذ مُجَّد الطاهر بن عاشور، ج4، مجمع اللغة العربية بالقاهرة، مصر، الطبعة الأولى 1386هـ/1966م.
- 08- ثعلب الشيباني، شرح ديوان زهير بن أبي سلمي، وزارة الثقافة، الجزائر، طبعة سنة 2007م
- 90- حافظ إبراهيم، الديوان، تح: أحمد أمين، أحمد الزين، إبراهيم الأبياري، الهيأة المصرية العامة للكتاب، الطبة الثالثة، 1987م.
- 10- جميل بثينة، الديوان، تح: بطرس البستاني، دار صادو، بيروت، لبنان، (ب، ط)، (ب، ط). (ب، ط). ( ب، ط).
  - 11- حاتم الطائي، الديوان، دار صادر، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1401هـ/1981م.
- 12- حادرة الحادرة، ديوان شعر، تح: د. ناصر الدين الأسد، مستل من " مجلة معهد المخطوطات العربية "، المجلد 15، الجزء2، (ب، ت).
- 13- حسان بن ثابت، الديوان، تح: الأستاذ عبد أ. مهنا، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية 1414هـ/1994م.

- 15- رؤبة بن العجاج، الديوان، تح: وليد بن الورد البرنوسي، دار ابن قتيبة للطباعة والنشر، الكويت، الطبعة الأولى 2008م.
- 16- السكري أبو سعيد السكري، ديوان امرئ القيس وملحقاته، تح: أنور عليان أبو مويلم، ومُحَّد علي الشوابكة، مركز زايد للتراث والتاريخ، الإمارات العربية المتحدة، الطبعة الأولى، 1421هـ/2000م
- 17- شرح ديوان أبي تمام، ج2، الخطيب التبريزي، تقديم: راجي الأسمر، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، 1414هـ/ 1994م.
- 18- شرح ديوان المتنبي، ج1، تح: عبد الرحمن البرقوقي، ويوسف البقاعي، دار الكتاب العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، 1428هـ/2007م.
- 19- طرفة بن العبد، الديوان، تح: مهدي مُحَدَّد ناصر الدين، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الثالثة، 1423هـ/2002م.
- 20- العبدلي، شعر الصلتان العبدي، تح: د. شريف علاونة، قسم اللغة العربية، كلية الآداب، جامعة البترا، الأردن، الطبعة الأولى 1428هـ/2007م.
- 21- أبو العتاهية، الديوان، تقديم : كرم البستاني، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1406هـ/1986م .
- 22- الفرزدق، الديوان، شرح وتقديم : كرم البستاني، دار الأبحاث، الجزائر، الطبعة الأولى، 2009م
- 23- القتال الكلابي، الديوان، تح: إحسان عباس، دار الثقافة، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى 1409هـ/1989م.
  - 24- المتنبي، الديوان، دار بيروت للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، طبعة 1403هـ/1983م.
- 25- ابن مقبل، الديوان، تح: د. عزة حسن، مديرية إحياء التراث القديم، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، دمشق، سوريا، الطبعة الأولى 1381هـ/1962م.
- 26- النابغة الذبياني، الديوان، تح: عباس عبد الساتر، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة الثالثة، 1416هـ/1996م.

27- النابغة الذبياني، الديوان، تح : كرم البستاني، دار صادر للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، طبعة 1383هـ/1963م .

28- نابغة بني شيبان، الديوان، تقديم : أحمد نسيم، مطبعة دار الكتب المصرية، الطبعة الثالثة 2000م .

## ثالثا: المعاجم والقواميس:

01- ابن فارس، معجم مقاييس اللغة، الجزء الأول، مادة: بَيَنَ، تح: عبد السلام مُحَّد هارون، دار الفكر، القاهر، مصر، الطبعة الأولى 1399هـ/1979م.

-02 مجمع اللغة العربية، معجم الوسيط، مكتبة الشروق الدولية، مصر، الطبعة الرابعة، 1425هـ/2004م.

03- ابن منظور، لسان العرب، المجلد السادس، تح: نخبة من السادة الأساتذة المتخصّصين، دار الحديث، القاهرة-مصر، سنة الطبع، 1434هـ-2013م (نسخة ورقية)

## رابعا: الرسائل العلمية:

01- أحمد درية ياسين عبد الرحمن ، ابن سنان الخفاجي وجهوده البلاغية والنقدية من خلال كتابه " سر الفصاحة "، رسالة دكتوراه، إشراف: د. مُحَّد الحسن علي الأمين، قسم الدراسات الأدبية والنقدية، كلية اللغة العربية، جامعة أم درمان الإسلامية، السودان، السنة الجامعية، 2009-1430هـ/ 1430-2008م.

-02 جدو سميرة، عملية التلقي في المجالس الأدبية الشعرية في الجاهلية وصدر الإسلام، رسالة ماجيستير، إشراف: د. عمار ويس، كلية الآداب واللغات، جامعة منتوري، قسنطينة، السنة الجامعية، 1428-1429هـ/2007-2008م.

03- الحاج سالي عبد العزيز أحمد، جهود السكاكي في علم البيان(ت626هـ)، رسالة ماجيستير، إشراف: د. عبد الرحمن عطا المنان مُجَّد، جامعة أم درمان الإسلامية، السودان، السنة الجامعية 1430-1431هـ/2008-2009م.

-04 خلايفة طارق، تلقي الخطاب الشعري من منظور تداولي في قصيدة "منشورات فدائية على جدران إسرائيل لنزار قباني "، رسالة ماجيستير، إشراف : أ. د. عمار شلواي، جامعة مُحَّد خيضر، بسكرة - الجزائر، السنة الجامعية -1436/1435هـ-1436/2014م.

05- خليف عبد القادر، مصطلح القراءة في كتاب " القراءة وتوليد الدلالة " لحميد لحمداني، رسالة ماجيستير، كلية الآداب واللغات، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، إشراف: أ. د. العيد جلولي، السنة الجامعية، 2011-2012م.

06- رضا معروف، التجديد في النقد العربي، أطروحة دكتوراه، إشراف: أ. د. مُحَّد لخضر زبادية، كلية اللغة والادب العربي و الفنون، جامعة باتنة 1، السنة الجامعية، 1438-1438هـ/1437هـ/2017م.

07- سرحان السرحان عبد الله قريم ساكت ، مصادر الجرجاني النقدية، دراسة في كتاب "أسرار البلاغة "، رسالة ماجيستير، إشراف: د. زياد صالح الزعبي، جامعة اليرموك، كلية الآداب، قسم اللغة العربية، الأردن، السنة الجامعية 2002–2003م.

08 ضيف عبد الباسط، المشروع البلاغي عند مُحَد العمري، بحث في بلاغة الحجاج - دراسة تفاضلية - رسالة ماجيستير إشراف: د. أحمد بوصبيعات، كلية الآداب واللغات والفنون، جامعة زيان عاشور، الجلفة، السنة الجامعية 2017/2016م.

99- بوعافية مُحَد عبد الرزاق، البلاغة العربية في ضوء البلاغة الجديدة من خلال مشروع مُحَد العمري، رسالة ماجيستير، جامعة مُحَدّ لمين دباغين-سطيف2، 2015/2014م.

- 10- عثماني عمار، ملامح تجديد البلاغة في كتاب البلاغة العربية قراءة أخرى لمحمد عبد المطلب، أطروحة دكتوراه، إشراف: أ. د. قدور ابراهيم عمار، جامعة احمد بن بلة، وهران، السنة الجامعية: 2016/2015-1437/1436م.
- 11- المرابطة رامي عثمان، رسائل ابن العميد دراسة فنية، أطروحة ماجيستير، إشراف: أ. د. هاني صبحى العمد، كلية الدراسات العليا، الجامعة الأردنية، تشرين الأول 2008م.
- 12- وهاب خالد، جمالية التلقي والتأثير في ثلاثية أحلام مستغانمي، أطروحة دكتوراه، إشراف: أ. د. عباس بن يحيي، جامعة مُحَّد بوضياف، المسيلة، السنة الجامعية، 2015-2016م.
- 13- كتانة د. حسن، وآيت بها د. عبد العزيز، أية بلاغة لأي دراسة في كتاب: " البلاغة والأدب من صور اللغة إلى صور الخطاب " للدكتور مُحَّد مشبال، حوليات الآداب واللغات، جامعة مُحَّد بوضياف، المسيلة، المجلد5، العدد2.

#### خامسا: المجلات العلمية:

- 01- ابن معمر، عبد الله، الأنتروبولوجية البنيوية وحدودها العلمية والإبستمولوجية، مجلة الآداب واللغات، مجلة تلمسان، المجلد 10، العدد 10، مارس، 2006م.
- 02- الأعجري دريد موسى داخل، أبرز كتب الإعجاز القرآني في النصف الثاني من القرن العشرين، 1950-2000 (دراسة وإحصاء)، مركز بابل للدراسات التاريخية والحضارية، بغداد- العراق، المجلد7، العدد2، 2017.
- 03- أمقران شعبان، تقنيات الحجاج في البلاغة الجديدة عند شاييم بيرلمان، مجلة التعليمية، جامعة جيلالي اليابس، سيدي بلعباس، المجلد05، العدد15، سبتمبر 2018م.
- المنهج التداولي على التراث الشفوي، مجلة الذاكرة، جامعة التداولي على التراث الشفوي، مجلة الذاكرة، جامعة ورقلة، المجلد 4، العدد 1 .
- 05- بخوش علي، استراتيجية التلقي في ضوء النظرية الشكلانية، مجلة المخبر، أبحاث في اللغة والأدب الجزائري، جامعة بسكرة، المجلد 4، العدد2008/4م.
- 06- بلباهي الطيب، الخطاب الأدب في ظل الدراسات البنيوية، مجلة جسور المعرفة، المجلد 2، العدد 08، جامعة شلف.

- 07- بوقطوش عبد الرزاق، استدراكات مختار نويرات ونسيب نشاوي اللغوية والبلاغية والتاريخية، في ديوان ابن سنان الخفاجي (422-466هـ)، مجلة التواصل في اللغات والآداب، جامعة عنابة، المجلد23، عدد52-ديسمبر، 2017م.
- 08 تاكفراست بشرى عبد المجيد، التلقي في النقد العربي القديم، حازم القرطاجني نموذجا، مجلة التواصل الأدبي، جامعة عنابة العدد06-جوان 2011م.
- 90- جبري إدريس، مجلة البلاغة وتحليل الخطاب، العدد: 2013/03م، الدار البيضاء، المغرب -09 حبري إدريس، مجلة البلاغة وتحليل الخطاب، العدد يقي كتاب الصناعتين لأبي هلال -10 حماني حمزة، ثنائية اللفظ والمعنى في كتاب الصناعتين لأبي هلال العسكري(310هـ/395هـ)، مجلة قراءات للبحوث والدراسات الأدبية والنقدية واللغوية، جامعة مصطفى اسطمبولى، معسكر، العدد70/آفريل 2013م.
- 11- حملاوي وافية، قراءة في كتاب الصناعتين، لأبي هلال العسكري، مجلة تنوير، جامعة زيان عاشور، الجلفة، المجلد02، العدد08-ديسمبر2018م.
- 12- حولة مُحَدّ، تحليل الخطاب من المدرسة البنيوية إلى المناهج التداولي، مجلة المواقف، جامعة معسكر، المجلد 6، العدد 9، ديسمبر 2014م.
- 13- ابن خراف اِبتسام، تلقي النص البلاغي عند الدكتور مُجَّد العمري مقاربة وصفية تحليلية، مجلة قراءات، جامعة بسكرة، العدد الخامس 2013م.
- 14- ابن دنيا سعدية، نظرية الفيض الأفلوطينية في فلسفة الفارابي، مجلة العلوم الاجتماعية، المجلد 4، العدد 6، مستغانم، الجزائر.
- 15- عبد الزاق ربى عبد الرضا، مفهومات نظرية القراءة والتلقي، مجلة ديالي، العدد 2016/69م.
- 16- رمضان يوسف، البلاغة الجديدة في الدراسات العربية الحديثة ( حمادي صمود، ومُجَّد العمري نموذجا )، مجلة التعليمية، مج4، ع9، جانفي 2017م.
- 17- زرواق فؤاد، أثر الفلسفة اليونانية في البلاغة العربية، مجلة دفاتر مخبر الشعرية الجزائرية، المجلّد03، العدد07، جويلية2018م.

- 18- أبو زيد سمير، نظرية النظم عند عبد القاهر الجرجاني: أول محاولة في العلوم الإنسانية ؟ (الجزء الأول)، مجلة المواقف، للبحوث والدراسات في المجتمع والتاريخ، العدد الأول- ديسمبر- جانفي 2007م.
- 19- شادي عبد الرشيد، المصطلح البلاغي في التراث العربي القديم، منهاج البلغاء وسراج الأدباء لحازم القرطاجني أنموذجا، مجلة علوم اللغة العربية وآدابها، جامعة الوادي، المجلد12 العدد20- 2020م.،
- 20- صانع أحمد، تطبيق المنهج التداولي في تدريس اللغة العربية، مجلة لغة/كلام، المركز الجامعي بغيليزان، السنة الثالثة، المجلد الثالث، العدد الأول، 2017م.
- 21- ابن عائشة حسين، تداولية الخطاب التعليمي المنطوق بين المنهج والإجراء، مجلة التعليمية، جامعة سيدي بلعباس، المجلد 5، العدد 14، ماي 2018م .
- 22- عمارة حليمة، تأثير رومان ياكوبسون في النقد البنيوي، مجلة التعليمية، جامعة سيدي بلعباس، المجلد 04، العدد 12، ديسمبر، 2017م.
- 23- العمري مُحَّد، الإشارة والسيما والدليل، مجلة دراسات سيميائية، المغرب، العدد: 04، ديسمبر، 1990م.
- 24- العمري مُحَد، المقام الخطابي والمقام الشعري في الدرس البلاغي، مجلة دراسات سيميائية أدبية لسانية، فاس-المغرب، العدد/5-خريف-شتاء1991م.
- 25- غانم إسلام عبد الله عبد الغني، مناهج دراسة التراث عند المستشرقين، المنهج التاريخي، المنهج الوصفي، المنهج الأنثروبولوجي نموذجا، مجلة الرواق للدراسات الاجتماعية والإنسانية، المركز الجامعي بغيليزان، مجلد 04، عدد 2، ديسمبر 2018م.
- 26- قاسم علي حمودين المسعود، إشكالات نظرية التلقي: المصطلح، المفهوم، الإجراء، مجلة الأثر، جامعة قاصدي مرباح، ورقلة، العدد25/جوان 2016م.
- 27- ابن قيراط زينب، المنهج البلاغي عند ابن سنان الخفاجي، مجلة البدر، جامعة بشار، المجلد09، العدد09-2017م.

- 28- كلاتمة خديجة، آليات الاستدلال الحجاجي في منهاج البلغاء وسراج الأدباء لحازم القرطاجني، مجلة المخبر، جامعة بسكرة، العدد08-2012م147
- 29- لخذاري نادية، البنيوية التكوينية عند حميد لحمداني ( النظرية والتطبيق )، مجلة دراسات معاصرة، المركز الجامعي بتسمسيلت، السنة 02، المجلد 02، العدد 02، جويلية / يوليو 2018م.
- 30- لهويمل باديس، السياق ومقتضى الحال في مفتاح العلم، متابعة تداولية، مجلة المخبر، جامعة بسكرة، العدد09-2013م.
- 31- مداني خديجة، إشكالية المنهج البنيوي، مجلة دراسات معاصرة، المركز الجامعي بتيسمسيلت، السنة 02، المجلد 02، جويلية / يوليو 2018م.
- 32- مدور مُحَدَّ، نظرية الأفعال الكلامية بين التراث العربي والمناهج الحديثة دراسة تداولية، مجلة الواحات للبحوث والدراسات، جامعة غرداية، العدد 2012/16م.
- 33- مرتاض عبد الملك، تداولية اللغة بين الدلالة والسياق، مجلة اللسانيات، المجلد 10، العدد 10، مركز البحث العلمي والتقني في تطوير اللغة العربية، الجزائر.
- 34- مرسلي مسعودة، البعد التداولي عند عبد القاهر الجرجاني، مجلة رفوف، جامعة أدرار، العدد03- مارس 2016م.
- 35- مهدي نجم مجيد علي، الجهود النقدية لحازم القرطاجني في كتابه منهاج البلغاء وسراج الأدباء، مجلة كلية التربية الأساسية، الجامعة المستنصرية، العراق، العدد2011/70م.
- 36- هدى قزع وآخران، كتاب الخطابة لأرسطو وأثره في التراث النقدي والبلاغي عند العرب، الجاحظ أنموذجا، مجلة دراسات، العلوم الإنسانية والاجتماعية، المجلد14، العدد1، 2014م.
- 37- وغليسي يوسف، البنية والبنيوية في المعاجم والدراسات الأدبية واللسانية العربية، بحث في النسبة اللغوية والإصلاح النقدي، مجلة الدراسات اللغوية، جامعة منتوري، قسنطينة، العدد 6، السنة 1431هـ/2010م.

## سادسا: مواقع من الشبكة العنكبوتية :

http://www.medlomari.net -01

www.alukah.net شبكة الألوكة -02

https://k-tb.com/book/Arabi09560 -03

04- ويكيبيديا الموسوعة الحرّة، الرابط: القصيدة اليتيمة:

https://ar.wikipedia.org/wiki/

maghress.com/bayancaoume/120763 -05

https://ar.wikipedia.org/wiki/ -06

ثامنا: مراجع أجنبية:

01- ABI JAAFAR EBN TOPHAILL, HAI EBN YOKDAN, AB EDUARDO POCOCKIO EDITIO FECUNDA PRIORI EMEMDATIOR, 1700 .

| الصفحة                                       | الموضوع                             |
|----------------------------------------------|-------------------------------------|
| Í                                            | <i>– مقدم</i> ة                     |
| 8                                            | – مدخل                              |
| الجديد                                       | – مُحَّد العمري ومشروعه البلاغي الج |
| 20                                           | أ- دعائم مشروع العمري               |
| يي                                           | ب- دعائم من التراث البلاغي العر     |
| 29                                           | - دعائم من البلاغة الغربية          |
| ومنج العمري، مع تطبيقاته على البلاغة القديمة | – الباب الأول: تقديم نظري لتصور     |
| العمري، بين التصور والمنهج                   | – الفصل الأول: المشروع البلاغي ا    |
| العمري، والتأريخ للبلاغة العربية             | - المبحث الأول: المشروع البلاغي     |
| 42                                           | - المطلب الأول: مرحلة النشأة        |
| والبلاغة                                     | – المطلب الثاني: مرحلة الفصاحة و    |
| لم الأدب                                     | - المطلب الثالث: مرحلة البلاغة ع    |
| لاغة العربيةلاغة العربية                     | – المطلب الرابع: مرحلة انحطاط الب   |
| العمري، والتجديد في البلاغة العربية          | - المبحث الثاني: المشروع البلاغي    |
| 55                                           | - المطلب الأول: مرحلة البحث         |

| 58  | – المطلب الثاني: مرحلة الاصطلاح                                        |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
| 61  | - المطلب الثالث: مرحلة الاكتمال                                        |
| 65  | - المبحث الثالث: المشروع البلاغي العمري، والمناهج المتبعة في الدراسة   |
| 66  | - المطلب الأول: المنهج البنيوي                                         |
| 71  | – المطلب الثاني: المنهج التاريخي                                       |
| 74  | – المطلب الثالث: المنهج التداولي                                       |
| 81  | – المطلب الرابع: المنهج التأويلي (نظرة التلقي)                         |
| 82  | - الفصل الثاني: دراسة تحليلية لأصول البلاغة العربية عند مُحَدِّ العمري |
| 91  | - المبحث الأول: البلاغة ونقد الشعر                                     |
| 93  | - أولا: استكشاف المكونات البلاغية للشعر                                |
| 98  | - ثانيا: البلاغة والاختيار                                             |
| 103 | - المبحث الثاني: البلاغة ومعيرية اللغة                                 |
| 104 | – مجاز القرآن                                                          |
| 108 | – الضرورة الشعرية بين العيب والمزية                                    |
| 111 | - المبحث الثالث: من تبرير المجاز إلى بيان وجه الإعجاز                  |
| 116 | – الدفاع عن النص القرآني                                               |
| 118 | - بيان وجه الإعجاز                                                     |

| - المبحث الرابع: البلاغة والمعرفة                                      |
|------------------------------------------------------------------------|
| - مشروع الجاحظ                                                         |
| - مشروع ابن وهب                                                        |
| - المبحث الخامس: القراءة العربية للبلاغة اليونانية                     |
| - فن الشعر: من المحاكاة إلى التغيير                                    |
| - فن الخطابة: الصحة والاعتدال                                          |
| - الفصل الثالث: دراسة تحليلية لامتدادات البلاغة العربية عند العمري 145 |
| - المبحث الأول: الكتابة والشعر                                         |
| - المبحث الثاني: التراوح بين الغرابة الشعرية والمناسبة التداولية       |
| - مصطلح الغرابة الشعرية                                                |
| - مصطلح المناسبة التداولية                                             |
| - المبحث الثالث: أناقة الخطاب: الصحة والاعتدال                         |
| - الصحة                                                                |
| - الاعتدال                                                             |
| - المبحث الرابع: البلاغة المعضودة بالنحو والمنطق                       |
| - البلاغة علم الأدب                                                    |
| - البلاغة العلم الكلي                                                  |

| - الباب الثاني: تطبيقات العمري على البلاغة الجديدة، والمناهج النقدية المتبعة |
|------------------------------------------------------------------------------|
| - الفصل الأول: دراسة تحليلية في بلاغة الخطاب الاحتمالي (الخطبة، والشعر) 212  |
| - المبحث الأول: بلاغة الخطبة                                                 |
| - أولا: الحجج والبراهين                                                      |
| <ul> <li>مقامات الخطابة الدينية</li> </ul>                                   |
| <ul> <li>مقامات الخطابة السياسية</li> </ul>                                  |
| <ul> <li>مقامات الخطابة الاجتماعية</li> </ul>                                |
| <ul><li>– ثانيا: الأسلوب</li></ul>                                           |
| <ul><li>غاذج عن الأسلوب</li></ul>                                            |
| <ul> <li>233 أجزاء القول</li> </ul>                                          |
| - المبحث الثاني: بلاغة الشعر                                                 |
| - أولا: اتجاهات الشعر العربي القديم                                          |
| - ثانيا: مستويات تفاعل الصوت والدلالة داخل البيت                             |
| - الفصل الثاني: دراسة تحليلية في بلاغة الخطاب الاحتمالي ( القصة، والمناظرة)  |
| <ul> <li>المبحث الأول: بلاغة القصة</li> </ul>                                |
| <ul><li>– آليات بلاغة القصة</li></ul>                                        |
| <ul> <li>المبحث الثاني بلاغة المناظرة</li> </ul>                             |

| آليات الحجاج وتقنياته                                                  | _ |
|------------------------------------------------------------------------|---|
| الفصل السادس: دراسة تحليلية لمناهج العمري في مشروعه البلاغي الجديد 306 | _ |
| المبحث الأول: تطبيق المنهج البنيوي                                     | _ |
| تحليل بيت شعري للمتنبي                                                 | _ |
| تحليل الأمثلة الواردة في كتاب ابن قتيبة                                | _ |
| المبحث الثاني: تطبيق المنهج التاريخي                                   | _ |
| دراسة مشروعي الجرجاني والخفاجي                                         | _ |
| دراسة مشروع القزويني                                                   | _ |
| المبحث الثالث: تطبيق المنهج التداولي                                   | _ |
| تحليل خطبة الحجاج في أهل الكوفة، وأهل الشام                            | _ |
| تحليل نص الجاحظ في خلق القرآن                                          | _ |
| المبحث الرابع: تطبيق نظرية التلقي                                      | _ |
| دائرة الاختيار عند أبي تمام                                            | _ |
| المشاريع والمنجزات:                                                    | _ |
| خاتمة                                                                  | _ |
| ملاحق                                                                  | _ |
| قائمة المصادر والمراجع                                                 | _ |

| ات | ښوع | الموه | فهرس |
|----|-----|-------|------|
|    | 1'  |       |      |

ملخص الأطروحة: يعدّ الباحث المغربي مُحَّد العمري أحد أهمّ الباحثين المشتغلين بالدرس البلاغي العربي، والذين سعوا إلى إعادة بعثه من جديد ضمن مشروع قائم على أسس زاوجت بين التراث البلاغي العربي والغربي، وذلك من أجل الوصول إلى بلاغة عامة تستوعب كافة أنواع الخطاب من خطبة ، وشعر، وقصة، ورواية، وغيرها ... ؛ وقد كان للعمري في هذا المشروع تصوّره ومنهجه الخاص الذي عَمِلْنًا على عرضهما وتحليلهما في هذا الدراسة .

الكلمات المفتاحية: مُحَمَّد العمري- المشروع البلاغي - التّصور - المنهج.

Résumé de la these: Le chercheur marocain Mohamed EL-Omari est considéré parmi les importants chercheurs qui travaillent sur la leçon rhétorique ,et parmi ceux qui ont opter pour renouveler ce chanp d'étorique, de nouveau dans un projet base sur le jumelage entre le patrimoine rhétorique arabe et occidental, pour arriver à une rhétorique qui s'adapte avec tous les discours; discours, poéme, histoire, roman, ... etc ,dans ce projet, EL-Omari a son propre imagination et sa propre méthode qu'on a les présenté et les analyser à travers cette étude .

**Les mots clés:** Mohamed EL-Omari; Le projet rhétorique; Visualisation; Méthode .

**Abstract:** Mohamed EL-Omari is one of the most important researchers working on the Arab lesson, who sought to re-resurrect it as part of a project based on the foundations that brought together the Arab and Western rhetorical heritage, In order to reach a general that accommodates all Kinds of Speech from Speech, poetry, story, novel, etc ... Furthermore, Omari had his while presenting and analysing in this study .

**Keywords:** Mohamed EL-Omari, Rhetorical project, perception, Peception, Curriculum .