



الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة ابن خلدون –تيارت– كلية الآداب واللغات قسم اللغة العربية وآدابها

مذكرة مقدمة لاستكمال متطلبات شهادة الماستر في اللغة والأدب العربي

تخصص: أدب حديث ومعاصر

فرع: دراسات أدبية

الموضوع:

### ثنائية الاستغاثة ورثاء المدن في الشعر الأندلسي

تحت إشراف الأستاذ:

- أ.د إبراهيم بوشريحة

إعداد الطالبة:

- بختيل شيماء

#### أعضاء لجنة المناقشة

| (الصفة)                                 | (اللقب والاسم)     |
|-----------------------------------------|--------------------|
| رئيــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | د. الزهـرة يعقــوب |
| مشرفا مقــررا                           | د. إبراهيم بوشريحة |
| عضوا مناقشا                             | د. دنيــة باقــل   |

السنة الجامعية: 2020/2019

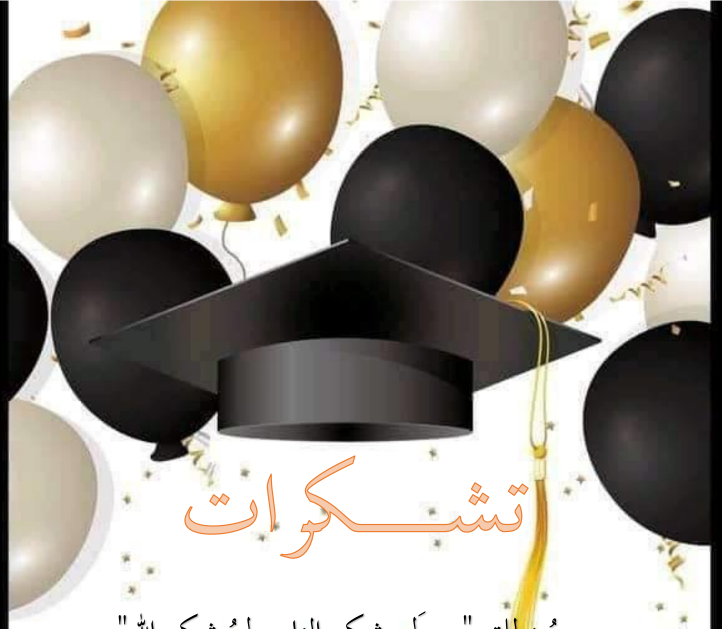


ي مُرة جهدي إلى التي حمتني ومنحتني الحياة، وأحاطتني بحنانها و حرو ليمي بصبرها وتضحيتها إلى من كان دعاؤها سر نجاحي أمي الغالية حفظها الله وشفاها لنا. إلى الذي دعمني في مشوري المراسيوكان وراء كل خطوة خطوتها في طريق العلم والمعرفة أبي الغالي رعاه الله.

إلى من هم أنس عمري ومخزن ذكرياتي إخواني وأخواتي خيرة-حورية-فتيحة-رقية-هجيرة-أنفال-كوثر.

كما لا يفوتني أن أُنحصَ إهدائي بذكر صديقي اللذين شواكاني عناء إنجاز هذه الذكرة: أمين والعربي.

وإلى كل الأشخاص الذين أحمل لهم المحبة والتقدير.



رمن منطلق "من كم يشكر الناس لم يشكر الله" أتقدم بجزيل الشكر والامتنان إلى الأستاذ المشرف الدكتور "بوشريحة إبراهيم" على تقبله وتفضله وتواضعه للإشراف على هذه المذكرة، فضلا على ما وهبني إياه من إرشادات وتوجيهات ونصائح قيمة.

كما أشكر جميع أساتذة ورئيس قسم اللغة العربية وآدابهاو كل إطارات القسم وعمال المكتبة.

### مقدمــــة

#### مقدمة:

بسم الله الرحمن الرحيم والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد وعلى آله وصحبه الأخيار المطهرين وعلى من سار على هداهم على يوم الدين أمّا بعد

لقد انتقل العرب والمسلمون إلى الأندلس في النصف الأول من القرن الثاني للهجرة، مع الفتوحات الإسلامية التي كان لها الأثر البالغ في إقامة الدولة الإسلامية في إسبانيا، فأسَّسُوا حضارةً زاهرةً كان لها شأنٌ كبيرٌ بين الأمم الأخرى، حيث ازدهرت دولة المسلمين في الأندلس أيًّا ازدهار نظرًا لما تميَّز به العرب والمسلمون في كُلِّ المجالات من حُكمٍ وعِلمٍ وثقافةٍ وغيرها من الأمور التي تنهض عليها مقوِّمات الحضارة والرقي والازدهار، فقد كانت الأندلس تشِعُّ فيها مختلف العلوم والفنون التي جعلتها تتبوًأُ مكانةً مرموقةً قلَّ نظيرها، ففي فن العمارة كانت مدن المسلمين في الأندلس من أحسن المدن في وأوروبا عامّةً وفي إسبانيا خاصَّةً نظرًا لما تميَّزت به قصورٍ راقيةٍ ورياضٍ جميلةٍ وحدائق ذات بمجة تتخلّلها الجداول والأنحار والمياه العذبة التي كانت أحد أهم مقوِّمات الحضارة الأندلسية، وما قصر الحمراء في الأندلس إلَّا خيرُ دليل على براعة المسلمين في فن العمارة.

كما كانت الأندلس تشِعُّ فيها مختلف العلوم من علم الفلك إلى الجغرافيا إلى علوم اللغة إلى الشعر والنثر، وكُلُّ ذلك كان بفضل عناية ملوك المسلمين بجميع العلوم لإيمانهم بأنَّ أيَّة دولةٍ إذا أرادت أن يكون لها شأنٌ بين الأمم الأخرى فعليها أن تضع العلم هدفها الأول، وبالفعل فقد ازدهرت مختلف العلوم في الأندلس حتَّى أصبحت مركز إشعاع علميّ يقصدها طالبو العلم من كلِّ حدبٍ وصوب.

ومن بين العلوم التي لقيت اهتمامًا كبيرًا من قبل الأندلسيين علوم اللغة العربية بمختلف مستوياتها فقد انبرى المسلمون في الأندلس إلى التأليف في النحو والصرف والتفسير والبلاغة وغيرها من العلوم التي تخدم اللغة العربية، حتى صارت اللغة العربية اللغة الأولى في الأندلس، وممّّا زاد من ازدهار اللغة العربية هناك أنَّ ملوك الأندلس كان لهم شغفٌ كبيرٌ بتعلُّم اللغة العربية والتمرُّسِ على أساليبها، كما كان الكثير منهم مؤلِّفون وكتّاب.

وكُلُّ حضارةٍ تتوفَّرُ لها معالم التطوُّر والرقي لا بدَّ لها من أن تستغلَّ هذه العوامل من أجل النهوض بمجتمعاتها، والتعريف بتاريخها، والاهتمام بعلومها، والعمل على جعل لغتها لغة العلم والمعرفة وتشجيع



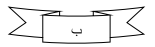
أبنائها على الاعتزاز بها والعمل على النهوض بها لتكون هي المحرِّك الأساس للنهضة الاقتصادية والسياسية والاجتماعية والثقافية، وعلى هذا الأساس كان المسلمون في الأندلس يُدركون

جيّدًا أغّم إذا أرادوا أن يُشيّدوا دولةً قويةً ومزدهرةً عليهم أن يجعلوا اللغة العربية هي لغة العلم والثقافة ولذلك بادروا منذ أن وطأت أقدامهم الأراضي الأندلسية إلى أن تكون اللغة العربية هي لغة البَلاطِ ولغة العامّة، فتهافت عليها الناس لتعلّمها ودراستها، فبُنيت المساجد لإقامة الصلوات وتعليم الناس أمور دينهم، فانبرى الأئمّة إلى تعليم الناس القرآن الكريم، وشرح التفاسير وتحفيظهم المتون، وشُيّدت المدارس لتعليم الناس علوم النحو والصرف والشعر والنثر وكلُّ ما يتعلّق بأمور اللغة.

والشعر كان ولا يزال ديوان العرب، فهو الذي ينقل أخبارها ويُخلِّد مآثرها، ويذكر مناقبها، ويحكي تاريخها، وقد كانت العرب قبل الإسلام لا تُفنِّئ إلَّا لميلاد غلام أو ميلاد فرس أو نبوغ شاعر في القبيلة، لأنَّ الشاعر يُعتبر لسان حال القبيلة، فهو الذي يُعلي من شأنها أمام القبائل الأخرى، ويحُطُّ من شأن أعدائها، نظرًا لما يملكه من قدرة على الوصف والمدح والهجاء، وكان الشاعر يحظى بمنزلة مرموقة في قبيلته لأنَّه هو الذي يُلتجأُ إليه وقت الحاجة، وكان الملوك والحكَّام يُغدقون على الشعراء بالأموال والهدايا، ويُقرِّبونهم منهم ليكونوا في خدمة ملكهم.

وقد سار العرب في الأندلس على هذه السيرة، حيث حظي الشعر باهتمام كبيرٍ من قبل الملوك والأمراء، فكانوا يُقرِّبون الشعراء ويُغدقون عليهم بالأموال والهدايا ويُقرِّبونهم إليهم، فكان للشعراء مكانة ميَّزة في العصر الأندلسي، بل وكان هناك شعراء البلاط الذين كانت كلمتهم مسموعة من طرف الحكَّام، وممَّا ساعد على ازدهار الشعر في العصر الأندلسي هو أنَّ معظم ملوك وأمراء الأندلس كانوا شعراء، فكانوا يولون اهتمامًا بالغًا بهذا الفن.

وقد عرف الشعر في الأندلس فنونًا وأغراضًا كثيرة، مثل المدح والفخر والهجاء والرثاء والاستغاثة وغيرها، فبعد أن كان الشاعر في العصر الجاهلي يبدأ قصيدته بالبكاء على الأطلال ثمَّ وصف راحلته ثمَّ يُعرِّجُ على الموضوع الذي يُريد أن ينظم فيه قصيدته، أصبح الشاعر الأندلسي يختار غرضًا واحدًا كأن يكون مدحًا أو فخرًا أو رثاءً أو استغاثةً أو هجاءً فينظم فيه قصيدته كلُها، ومن بين الفنون الشعرية التي شاعت وازدهرت في الشعر الأندلسي فنَّيْ الاستغاثة والرثاء اللذين هما موضوع بحثنا هذا فقد عمد



الشعراء الأندلسيون إلى هذَيْنِ النَوْعَيْن من الشعر للتعبير عن عواطفها وآلامها وآمالهما بعد أن أصبح التناحر والتطاحن على الحكم بين ملوك وأمراء الطوائف في الأندلس السمة الغالبة على دويلاتها، وهو ما جعلها محل أطماع أعدائها الصليبيين الذين كانوا يتربَّصون بها، ويتصيَّدون الفرص للإغارة عليها واستردادها من المسلمين، وهو ما حدث فعلًا، حيث أصبحت الدويلات والممالك تسقط الواحدة تلوى الأخرى.

هذه الفاجعة الأليمة التي حلَّت بالمسلمين الأندلسيين جعلت الشعراء يُفجِّرون قرائحهم وينظمون قصائد يبكون فيها حال الأندلس ويصفون فيها ما لحق بمم ظلمٍ وجورٍ، ويبعثون بما إلى ملوك المغرب العربي لعلَّهم يجدون من يسمع آهاتهم وأنينهم ويُسارع إلى نجدتهم ويُخلِّصهم من أعدائهم.

والرثاء في الشعر الأندلسي لم يقتصر على رثاء الأشخاص فقط، بل تعدَّاه إلى رثاء المدن والممالك الزائلة وكذلك رثاء الأنفس.

ومن هذا المنطلق كان موضوع بحتنا موسومًا ب: " ثنائية الاستغاثة ورثاء المدن في الشعر الأندلسي " وعليه نطرح الإشكالية التالية:

-ما هو مفهوم ثنائية الاستغاثة والرثاء في الشعر الأندلسي؟ وما هي العلاقة بينهما؟ ولماذا انتشر هذا النوع من الشعر؟ وماكان الغرض منه؟

واختياري لهذا الموضوع كان لأسباب ذاتية وأخرى موضوعية، فأما الأسباب الذاتية فتعود لشغفي بدارسة الأدب الأندلسي وخاصَّةً الشعر الأندلسي وخصائصه ومخلف فنونه، أمَّا الأسباب الموضوعية فتتمثل في تناسب هذا النوع من الدراسات للتخصص الذي أدرسه وهو الدراسات الأدبية، وقد قمت بتقسيم البحث إلى مقدمة ومدخل وفصلين.

مقدمة كانت عبارة عن تمهيد للموضوع، أمَّا المدخل فقد كان بعنوان:" الحياة السياسية والاجتماعية والفكرية في الأندلس أثناء الحكم الإسلامي" تطرَّقت فيه على الحياة السياسية في الأندلس أثناء عصر الدولة الأموية وعصر الولاة وفي عهد حكم الطوائف، كما عرَّجت على أسباب ازدهار العلم والأدب في الأندلس، ومن بينها تشجيع الملوك والأمراء للعلم والعلماء، ورحلة العلماء



المشارقة إلى الأندلس ومساهمتهم في نشر العلوم والأدب هناك، وكذا رحيل بعض الأندلسيين إلى المشرق العربي للنهل من علمائه.

الفصل الأول جاء بعنوان: "رثاء المدن"، تناولت فيه رثاء الشعراء الأندلسيين للمدن والممالك الزائلة، والمبحث الأول جاء بعنوان: "رثاء المدن"، تناولت فيه رثاء الشعراء الأندلسيين للمدن والممالك الزائلة، والمبحث الثاني فقد جاء بعنوان: "رثاء الأشخاص"، عالجت فيه رثاء شعراء الأندلس للملوك والأبناء والأحباب، أمَّا المبحث الثالث الذي كان معنونًا بـ: "رثاء الأنفس" فقد رصدت فيه رثاء بعض الشعراء لأنفسهم نظرًا للظروف التي مرُّوا بما والزجّ بمم في غياهب السجون.

أمًّا الفصل الثاني وهو الفصل التطبيقي فجاء بعنوان: "الاستغاثة في الشعر الأندلسي" تضمّن هذا الفصل بعض القصائد التي نظمها أصحابها مستنجدين بملوك المغرب العربي يطلبون منهم العون والنجدة لانتشالهم من الذل والقهر والظلم الذي سلَّطه عليهم الصَّليبيون، ومن هذه القصائد نجد قصيدة لأبي جعفر القشي البلنسي كتبها إلى أمير المؤمنين أبي يعقوب يوسف بن عبد المؤمن لنجدة إخوانه في الأندلس، وقصيدة أخرى استنجد فيها ابن الأبَّار بأبي زكريا الحفصي على نجدتم بعد ضياع بلنسية، واستجابة أبو زكريا لندائه وعبور جيشه للبحر استجابة للنداء، وهناك قصيدة أخرى استنجد فيها ابن الأحمر بالسلطان يعقوب بن عبد الحق المريني، تناولت فيه الحالة التي آلت إليها الأندلس والسبب الذي دفعه إلى طلب النجدة، وهناك أيضًا قصيدة أخرى نظمها الشاعر أبو موسى هارون بن هارون إلى المعتضد بن عبَّاد تكلَّمت فيها عن السبب الذي جعله ينظم هذه القصيدة، كما تضمَّن هذا الفصل أيضًا قصيدة كتبها ابن الأبَّار استنجد فيها بصاحب إفريقية" تناولت فيها حملة الصليبين على الأندلس والفتك بأهلها و هو ما جعل ابن الأبَّار يستنجد بصاحب إفريقية، وآخر قصيدة تضمَّمها هذا الفصل هي قصيدة يُقال أنَّ صاحبها مجهول استنجد فيها صاحبها بالسلطان بايزيد العثماني" عالجت فيها الحالة التي آلت إليها الأندلس في هذه الفترة العصيبة من تاريخها وطلب النجدة العثماني" عالجت فيها الحالة التي آلت إليها الأندلس في هذه الفترة العصيبة من تاريخها وطلب النجدة من السلطان العثماني".

وذيَّلت هذا البحث بخاتمة فيها أهم النتائج المتوصل.

وهذه الخطة استدعت مني منهجًا علميًا يتماشى وطبيعة الموضوع، فكان المنهج الوصفي هو المنهج المنهج الوصفي هو المنهج المناسب لهذا الموضوع، حيث يقوم عل تتبع هذه الأغراض الشعرية.

ومن أهم المصادر والمراجع التي اعتمدت عليها في هذا البحث نجد:

- -أحمد بن محمد المقري التلمساني" نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب".
  - ابن سعيد الأندلسي" المقتطف من أزهار الطرف.
- أبو العباس أحمد بن مجمد بن عذارى" البيان المغرب في اختصار ملوك الأندلس والمغرب".
  - -شوقى ضيف" تاريخ آداب العرب".
  - -عبد العزيز عتيق" الأدب العربي في الأندلس".

إلى غيرها من المصادر والمراجع التي تُعد روح ونفس هذا البحث.

ولا يخلو أيُّ بحث من الصعوبات، لأنَّ البحث يتطلَّب صبرًا وجهدًا ووقتًا أكبر، ونحن كغيرنا من الباحثين واجهتنا صعوبات جمَّة في إنجاز هذا البحث، ويأتي على رأس هذه الصعوبات الحالة الوبائية التي مسَّت العالم بأسره المتمثلة في وباء كورونا، يضاف إليها غلق الجامعات والمكتبات التي تُعدُّ أهم ما يحتاجه الباحث لإنجاز بحثه، وكذا صعوبة الاتصال بالأستاذ المشرف.

وقبل أن أضع قلمي لا يفوتني أن أتقدم بالشكر الجزيل للأستاذ المشرف بوشريحة إبراهيم الذي صبر معي طيلة مدة هذا البحث، ولم يبخل عليا بأي شيء احتجته من إرشاد وتوجيه وتصويب، كما أشكر أعضاء اللجنة العلمية الموقرة على تكرُّمهم في مناقشة هذا البحث المتواضع من أجل تصويب ما صدر مني من الخطأ والزلل، والله الموفق للصواب.

بختيل شيماء.

تيارت في: 2020/09/14..

# مـدخل

#### م\_\_\_دخل:

- 1- تمهيد.
- **2** الأندلس.
- -3 الحياة السياسية في الأندلس (عصر الولاة، الدولة الأموية، ملوك الطوائف).
  - 4- الحياة الاجتماعية والفكرية في الأندلس.
- 5- أسباب ازدهار العلم والأدب في الأندلس (تشجيع الأمراء والخلفاء، رحلة العلماء المشارقة إلى الأندلس، رحيل بعض الأندلسيين إلى المشرق، جمع المؤلفات وإقامة المكتبات...).
  - 6- الشعر العربي الأندلس.
  - 7- فنون الشعر في الأندلس.

#### 1- تهيد:

الأندلس إحدى حواضر المسلمين في إسبانيا، كان لها شأن كبير لما كانت تتميز به من مناظر طبيعية خلابة أسرت القلوب والعقول مما الشعراء يبدعون في وصفها، فألفوا فيها قصائد ما زالت تدرس حتى الآن نظرا لقيمتها الجمالية والفنية، وهو ما يعكس قدرة الشعراء الأندلسيين على الإبداع الفني عامة والإبداع الشعري خاصة.

كما كانت الأندلس منارة للعلم والأدب بسبب اهتمام حكامها بالعلم والأدب، وتشجيع العلماء والأدباء وتقريبهم من بلاط الحكام، فكان هذا دافعا لهم على التنافس العلمي والأدبي والتأليف في شتى العلوم والفنون، وكانت مكتبة الأندلس من أشهر المكتبات لا تقل شأنا في ذلك العصر عن مكتبة بغداد نظرا للكم الهائل من الكتب التي كانت تعج بما الرفوف، وهو ما كان دافعا لسكانها على التهافت على المكتبة والنهل منها، فكان هذا الأمر أحد المقومات الأساسية لقيام الحضارة في الأندلس.

#### 2- الأندلس:

يقول الكثير من الباحثين أن العرب لم يعرفوا هذا الاسم إلا بعد فتحها، وفي هذا الشأن يقول الدكتور عبد العزيز عتيق: "أن العرب لم يعرفوه إلا في الإسلام، حيث أطلقوه على شبه جزيرة إبيريا بعد فتحها. وأصل هذا الاسم مشوب ببعض الغموض، شأنه في ذلك شأن الاسمين القديمين: ابيريا عند اليونان، وإسبانيا عند الرومان. 1

كما ذكروا في سبب التسمية عدة روايات، ومنها رواية أحمد بن محمد المقري التلمساني في كتابه "نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب" قوله: "وأول من سكن الأندلس على قديم الأيام فيما نقله الإخباريون من بعد عهد الطوفان على ما يذكره علماء عجمها قوم يعرفون بالأندلس - معجمة الشين - بحم سمى المكان، فعرب فيما بعد بالسين غير المعجمة".2

<sup>1-</sup> عبد العزيز عتيق: الأدب العربي في الأندلس، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، ط 2، 1396هـ - 1976م، ص: 9.

<sup>2-</sup> أحمد بن محمد المقري التلمساني: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، لبنان، ط، 1388ه - 1968م، مج 1، ص: 133.

وأضاف الشيخ أحمد التلمساني قائلا: "إنما سميت بأندلس بن طوبال بن يافث بن نوح، لأنه نزلها، كما أن أخاه سبت بن يافث نزل العدوة المقابلة لها، وإليه تنسب سبته، والأندلس يحافظون على قوام اللسان العربي، لأنهم إما عرب أو متعربون. 1

كما نقل التلمساني عن الوزير لسان الدين الخطيب" في بعض كلامه أجر فيه ذكر البلاد الأندلسية ما نصه: "خص الله تعالى بلاد الأندلس مر الريع وغدق السقيا، ولذاذة الأقوات، وفراهة الحيوان، ودرور الفواكه، وكثرة المياه، وتبحر العمران، وجودة اللباس، وشرف الآنية، وكثرة السلاح، وصحة الهواء، وأبيضا من ألوان الإنسان، ونبل الأذهان، وقبول الصنائع، وفي رواية فنون الصنائع، وشهامة الطباع، ونفوذ الإدراك، وإحكام التمدن والاعتمار، بما حرمه الكثير من الأخطار مما سواها. 2

نلاحظ أن الأندلس حياها الله بمناظر طبيعية خلابة ومنابع مياه عذبة، وفواكه متنوعة، كما أن سكانها برعوا في الصناعة، كما تميزوا بشهامة الطباع، وقوة الإدراك والحكمة، مما جعلها تتميز عن غيرها من المدن الأخرى سواء في أوروبا، أو البلاد العربية الأخرى.

وقد بالغ القدماء في وصف الأندلس وصفا دقيقا يصور لنا مناظرها الطبيعية الخلابة وما تحويه من آثار الأمم التي استوطنت في هذه الأرض، فقد نقل أحمد المقري التلمساني عن أبو عبيد البكري قوله: "الأندلس شامية في طيبها وهوائها ، يمانية في اعتدالها واستوائها، هندية في عطرها وذكائها، أهوازية في عظم جبايتها، صينية في جواهر معادنها، عدنية في منافع سواحلها، فيها آثار عظيمة لليونانيين أهل الحكمة وحاملي الفلسفة، وكان من ملوكهم الذين أثّروا الآثار بالأندلس هرقلس، وله الأثر في الضم بجزيرة قادس وضم جلّيقية، والأثر في مدينة طّركونة، الذي لا نظير له". 3

كل هذه الأوصاف تمثل خير دليل على سر الطبيعة في هذه الأرض، وهو ما جعل الأدباء والشعراء يتغنون بما في كتاباتهم وأشعا رهم، ومدى تعلقهم بها.

2

<sup>1-</sup> أحمد بن محمد المقري التلمساني: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، ص: 125.

<sup>-2</sup> المصدر نفسه: ص: 126.

<sup>3-</sup> المصدر نفسه: ص: 126.

#### 3- الحياة السياسية في الأندلس:

الحياة السياسية في الأندلس هي امتداد للحكم الأموي، فبعد سقوط الخلافة الأموية في المشرق واستيلاء العباسيين على الحكم، ظلت الخلافة أموية في الأندلس، "إذ بعد سقوط الخلافة الأموية في المشرق سنة 132هـ دخل زعيم أموي هو عبد الرحمان بن معاوية الأندلس هربا من سيوف العباسيين، وأسس إمارة أموية في الأندلس توالى عليها عقبة فيما بعد، وقد لقب بعبد الرحمان الداخل". 1

وتنقسم الحياة السياسية في الأندلس إلى عصور وفترات عديدة، وهذا بسبب الصراعات التي بين الأمراء والولاة للاستيلاء على السلطة، وقد أدى بهم الأمر إلى الاستنجاد بالأعداء وعلى إخوانهم، وتنقسم الحياة السياسية إلى:

#### **1−3** عصر الولاة:

بعد أن فتح العرب الأندلس سنة 92هـ (711م) بقيادة طارق بن زياد وموسى بن نصير، تولى حكم الأندلس خلال هذه الفترة عشرون واليا، وكانت الأندلس ترتبط إداريا بشمالي إفريقيا وكانت أشبيليا في بداية الأمر هي القاعدة، ثم انتقلت بعض ذلك إلى قرطبة، وأبرز الأحداث في هذه الفترة تتمثل في مواصلة الجهاد، وإتمام الفتح في ما وراء ألبرت ...وفي هذه الفترة برزت الصراعات بين القيسيين واليمنيين لوجود العصبية القادمة من خارج الأندلس، الأمر الذي أثر على مواصلة الجهاد، وأدى إلى الاضطراب وعدم الاستقرار داخل الدولة". 2

وبما أن الاضطراب وعدم الاستقرار السياسي يلقي بضلاله على الحياة السياسية والاجتماعية والثقافية، كان لهذا الاضطراب الأثر البالغ على الحياة الفكرية في الأندلس، إذ "لم تحظى الثقافة باهتمام بالغ من قبل واقع الأمر لأن البلاد على عهد حديث بالإسلام، تحتاج إلى فقهاء ورجال الدين يعلمون

3

<sup>1-</sup> محمد سعيد محمد: دراسات في الأدب الأندلسي، منشورات جامعة سبها، سبها، ليبيا، ط1، 2001، ص: 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه: ص: 20-21.

الناس ويغرسون أسس العقيدة في أذهان المسلمين الجدد، كما أنّ فترة الفتح وما بعدها لم تشهد حضور أدباء مشارقه، والاهتمام بالأدب لا يزال مبكرا، وهو لا يزدهر إلّا في فترات الاستقرار".  $^{1}$ 

هذه الاضطرابات التي سادت المنطقة، وعدم الاستقرار الأمني داخل المجتمع الأندلسي، إضافة إلى غارات الصليبين جعل الاهتمام بالمجال العلمي والفكري والأدبي لم يحظ بنصيب وافر من الاهتمام.

#### 2-3 الدولة الأموية:

بعد سقوط دولة الأمويين في الشام ، تعرض الأمويون للبطش والتقتيل ، ففر من استطاع من أمراء بني أمية للنجاة بنفسه وعائلته إلى شمال إفريقيا ، ومن بين هؤلاء عبد الرحمان بن معاوية بن هشام بن عبد الملك بن مروان الملقب بعبد الرحمان الداخل، حيث فر إلى المغرب، وبعد استقراره هناك "كانت تترامى إليه أخبار الأندلس التي مزقتها الانقسامات...فبعث مولاه بدر إلى من بالأندلس من الشاميين وموالي المروانيين وأشياعهم، فاجتمع بهم وبثوا له في الأندلس دعوة ونشروا له ذكرا ...ودخل الأندلس سنة 138 للهجرة في خلافة أبي جعفر المنصور العباسي، وقد سمي عبد الرحمان بالداخل، لأنه أول داخل من أمراء بني مروان إلى الأندلس".<sup>2</sup>

وقد عرف عبد الرحمان الداخل بشجاعته وحنكته وتبصره حيث "جدد بذلك السلطان للأمويين بأوربة، وأسس هناك دولة مستقلة ثابتة الدعائم وطيدة الأركان، زاهرة بالعلوم والآداب وضروب الإصلاح، ورغب بالهجرة إليها فأمها جمهرة من المشارقة كانت لهم – بفضل مساعدته – أياد بيض في نشر العلوم والمعارف هناك". 3

بعد تقلد عبد الرحمان الداخل مقاليد الحكم في الأندلس، وبسطه للاستقرار بعض الشيء وإن كان لا يزال مشغولا بالجهاد والفتوحات ومواجهة الصليبين ، إلا أن فترته كانت مشرقة ، حيث يقول الدكتور محمد سعيد محمد : "شهدت هذه الفترة بدايات الثقافة في شتى المجالات ، ونال الأدب شعرا

**<sup>1</sup>**- المرجع نفسه: ص: 21.

<sup>.52</sup> عبد العزيز عتيق: الأدب العربي في الأندلس، ص $^{-2}$ 

<sup>3-</sup> عبد العزيز محمد عيسى: الأدب العربي في الأندلس، مطبعة الإستقامة، القاهرة، مصر، دط، دت، ص: 18.

ونثرا اهتماما من قبل أمراء بني أمية الذين كان جلهم يقرظ الشعر ، ابتداء من عبد الرحمان الأول (الداخل) ، وفي ظل بعض الاستقرار الذي شهدته الدولة انطلق شذاه الأدب واللغة والعلوم الأخرى  $^{1}$ إلى المشرق للاغتراف من معينه العلمي النثر و العودة إلى الأندلس لنشر هذه الثقافة فيها $^{1}.^{1}$ 

إذن بعد أن وصل عبد الرحمان الداخل إلى الحكم في الأندلس، وبعد عودة الاستقرار تدريجيا بدأ العلماء والأدباء المشارقة يهاجرون إليها، وهنا بدأت الحركة الأدبية في النشاط، وبدأ التأليف ينال العناية والاهتمام اللازمين، وبدأ الاهتمام بالعلماء والأدباء وتشجيعهم.

#### -3-3 ملوك الطوائف:

عظم الصراع على الحكم في الأندلس بين الأمراء الذين تولوا الحكم، حيث كل واحد منهم يريد أن ينفرد بالحكم، فكان ذلك بداية لظهور حكم الطوائف (ملوك الطوائف)، وفي هذا الشأن يقول الدكتور محمد سعيد محمد: " أنتهز العديد من الطامعين فترة التمزق التي تعيشها الأندلس فأستقل كل منهم بإقليم من أقاليمها، فكان بنو جهور في قرطبة، وبنو عباد في اشبيلية، وبنو هود في سرقسطة، وبنو ذي النون في طليطلة، وبنو الأفطس في بطليوس، وبنو زيري في غرناطة، أما بلنسية فقد تداول عليها العديد من الأمراء". 2

ورغم استقلال كل أمير بإمارة إلا أن نار الفتنة لم تهدأ، بل ظل الصراع قائما بين ملوك الطوائف، بل وصل الأمر ببعض الأمراء إلى الاستعانة بالفرنجة ضد خصومهم، فبدأت دويلات الأندلس تسقط في أيدي الفرنجة الواحدة تلوى الأخرى. $^{3}$ 

<sup>1-</sup> محمد سعيد محمد: دراسات في الأدب الأندلسي، ص: 21.

<sup>2-</sup> محمد سعيد محمد: دراسات في الأدب الأندلسي، ص: 24.

<sup>3-</sup> ينظر المرجع نفسه: ص: 25.

ولما هال الأمر بالأندلسيين، وتيقنوا بأن الخطر قد أصبح محدق بهم من كل جهة، هم المعتمد بن عباد أن يطلب المعونة من المرابطين فحذره وزراءه من ذلك قائلين: "السيفان لا يجتمعان في غمد واحد"، فقال الكلمة الشهيرة: "رعي الجمال خير من رعي الخنازير". 1

في إشارة منه أنه إذا انقلب علي بن يوسف بن تاشفين وأسره وخلفه في الحكم أنه يفضل رعي جمال المسلمين خير له من أن يقع أسيرا في أيدي ملك قشتالة ألفونسوا السادس، ويصبح راعيا للخنازير عند الفرنجة فكتب المعتمد بن عباد إلى يوسف بن تاشفين مؤسس دولة المرابطين في المغرب، فسرعان ما لبي النداء، وعبر بجيشه إلى الأندلس ونصرة المسلمين هناك، فهزم بجيشه جيش ألفونسوا السادس في معركة الزلاقة سنة 1086/479م".

غير أن ملوك الطوائف لم يأخذوا العبرة من تفرقهم وتناحرهم وإغارة العدو عليهم، بل عادوا إلى الحياة المجون والترف، ورأى أهل الأندلس معاودة انقضاض العدو عليهم، فاستنجدوا بيوسف بن تاشفين مرة أخرى، فأسرع إلى نجدتهم مرة أخرى سنة 483هـ /1090م، ولكن في هذه المرة شرع يوسف في خلع ملوك الطوائف الواحد تلو الآخر، بعد ما تثبت من تخاذلهم وتواطؤ بعضهم مع العدو.3

#### 4- الحياة الاجتماعية والفكرية في الأندلس:

رغم الفتن والصراعات والتي كانت تميز الحياة السياسية في الأندلس، إلا أنه كانت هناك حياة الجتماعية وفكرية راقية، "عندما انهارت الخلافة الأموية وسادت الفوضى أرجاء الأندلس في عهد الفتنة ذوت الحضارة الأندلسية وخبت مظاهرها العمرانية والفكرية حتى جاءت دولة الطوائف فاستطاعت رغم تطاحنها أن تعيد بماء الحضارة الأندلسية في قصورها ومنشآتها ومجتمعاتها وسطعت شمس الأدب والفكر". 4

<sup>-1</sup> عبد العزيز عتيق: الأدب العربي في الأندلس، ص-1

 $<sup>^{-2}</sup>$  ينظر المصدر نفسه: ص: 99.

<sup>3-</sup> ينظر المصدر نفسه: ص: 99.

<sup>4-</sup> غيري تاج السر أحمد لقمان: الشعر الأندلسي في عصر الطوائف، اتجاهاته وخصائصه الفنية، رسالة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه، جامعة أم درمان الإسلامية، كلية الدراسات العليا، كلية اللغة العربية قسم الدراسات الأدبية والنقدية، 1426هـ/2005 م، ص: 9.

إذن على الرغم من السلبيات الكثيرة التي ميزت دولة الطوائف من تناحر وتطاحن على الحكم، والا انه كانت هناك أمور إيجابية، من بينها تشجيعهم للعلم والأدب وتعظيمهم للعلماء والأدباء والشعراء، وفي هذا الإطار يقول الدكتور محمد سعيد محمد: "كان أول ما قام به العرب بعد استقرارهم في الأندلس من أعمال بناء المساجد، التي كانت أماكن للعبادة والإفتاء في المسائل الدينية، إضافة إلى أنها استغلت في تعلم أهل البلاد المفتوحة الدين الجديد، وكانت الثقافة في البداية أدبية ولغوية ودينية، وبعد ذلك شملت فروع المعرفة، وكانت هذه العلوم وافدة إليهم من أرض الأجداد في المشرق، فاكبوا على قراءتما وقمثلها بنهم شديد". 1

نستنتج من هذا القول أنّ العلوم الأدبية في الأندلس كانت تسير جنبا إلى جنب مع علوم الدين كما أن المساجد كانت أماكن تشع منها الدراسات الأدبية من شعر ونثر، ولم تكن مقتصرة فقط على العلوم الدينية من تعليم القرآن والإفتاء، أو علوم اللغة من نحو وصرف وغيرها، كما كان العلماء وأدباء المشرق دور كبير في ازدهار مختلف العلوم في الأندلس.

وقد برز في هذه الحقبة طائفة من العلماء والأدباء والمفكرين من بينهم: "الفيلسوف ابن حزم المتوفى سنة 463هـ والشاعر ابن زيدون المتوفى سنة 463هـ والشاعر ابن زيدون المتوفى سنة 520هـ والشاعر والأديب ابن عبدون المتوفى سنة 520هـ، وغيرهم من الأدباء والمفكرين والشعراء، بل إن ملوك الطوائف أنفسهم كانوا في طليعة الأدباء والشعراء.2

ومن كثر احترامهم للعلماء وتبجيلهم يقول المقري التلمساني: " والعالم عندهم معظم من الخاصة والعامة يشار إليه ويحال عليه، وينبه قدره وذكره عند الناس، ويكرم في جوار أو ابتياع حاجة، وما أشبه ذلك، ومع هذا فليس لأهل الأندلس مدارس تعينهم على طلب العلم بل يقرءون جميع العلوم في المساجد بأجرة". 3

<sup>1-</sup> محمد سعيد محمد: دراسات في الأدب الأندلسي، ص: 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>− المرجع السابق: ص: 9.

<sup>-</sup> مد بن محمد المقري التلمساني: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، ص: 220.

وكما كان ملوك الطوائف يوقرون العلماء، فقد كانوا كذلك يوقرون الشعراء ويجدون مكانة خاصة " فالشعر عندهم له حظ عظيم، وللشعراء من ملوكهم وجاهة، ولهم عليهم وظائف، والمجيدون منهم ينشدون في مجالس عظماء ملوكهم المختلفة، ويوقع لهم بالصلات على أقدارهم". أفي هذا النص دليل على المكانة التي أولاها ملوك الطوائف للشعراء والشعر بصفة خاصة، والأدب بصفة عامة، وهو ما جعل الحياة الأدبية والفكرية تزدهر في الأندلس.

#### 5- أسباب ازدهار العلم والأدب في الأندلس:

لكي تقوم أية حضارة وتزدهر ويذيع صيتها بين الحضارات الأخرى لابد لها من أسباب وعوامل لازدهارها، وقد كان لازدهار الحياة الثقافية والفكرية عدة أسباب أهمها:

#### 5-1- تشجيع الأمراء والخلفاء:

حيث اهتم أمراء بني أمية وخلفاؤهم من ملوك الطوائف بالعلم والعلماء والشعراء، فقد ذكر عمد سعيد محمد أن "جل أمراء بني أمية وخلفاؤهم كانوا يقرضون الشعر، فالحكم بن هشام (180هـ 206هـ) كان فصيحا بليغا شاعرا مجيدا أديبا نحويا وخطيبا مفوها وردت له أشعار في الفخر والغزل، وكان عبد الرحمان بن حكم بن هشام (206-238هـ) فصيحا مفوها شاعرا، وشغف الأمير محمد بن عبد الرحمان (238-273هـ) بالبيان، وأثر أهل الأدب، وله شعر في الفخر والغزل، كما كان المنذر بن محمد بن عبد الرحمان (273-275هـ) يجزل العطاء للشعراء، فينشدونه غازيا وراجحا، وعرف عن عبد الله بن محمد بن عبد الرحمان (275-276هـ) أنه كان أديبا شاعرا بصيرا باللغة حافظا لأشعار العرب وأيامها وسير الخلفاء، راوية للشعر". 2

إذن لم يكن ملوك وأمراء الأندلس همهم الوحيد هو الملك فقط، بل كانوا أدباء وشعراء يعرفون قيمة العلم والأدب، وكانوا يشجعون عليه.

8

<sup>1-</sup>المصدر نفسه: ص: 222.

<sup>2-</sup> محمد سعيد محمد: دراسات في الأدب الأندلسي، ص: 28-29.

#### 2-5 رحلة العلماء المشارقة إلى الأندلس:

فقد وجه ملوك وأمراء الأندلس وخاصة ملوك الطوائف الدعوة لعلماء المشرق للسفر إلى الأندلس ليستفيد أهلها من علمهم وأدبهم، ومن بين هؤلاء نجد: رحيل أبي علي القالي صاحب كتاب (الأمالي) من بغداد إلى الأندلس بدعوة من الخليفة عبد الرحمان الناصر، حيث لقي عنده كل إكرام، واختص بابنه الحكم المستنصر، وأورث أهل الأندلس علمه، وكان أبو علي القالي إماما في اللغة حافظا لأشعار العرب. 1

كما نجد أيضا "أبو العلاء صاعد بن الحسن البغدادي، عالم اللغة والأدب والأخبار، فقد رحل إلى الأندلس في ولاية المنصور ابن أبي عامر، ونال عنده كل خطوة وجمع له كتابا سماه (الفصوص) نحا فيه منحى القالي في أماليه". 2

وقد كان لهجرة هؤلاء العلماء الدور الكبير في ازدهار حلقات العلم والأدب حيث نشأت طائفة من أهل الأندلس تألف كما ألف، ومن هذه الطائفة نجد أبو عمر أحمد بن عبد ربي ربه صاحب كتاب (العقد الفريد)، فقد اعتمد على كتب أهل المشرق ونفائس أدبحم. 3

#### 5-3- رحيل بعض الأندلسيين إلى المشرق:

زيادة على رحيل المشارقة إلى الأندلس ليفيدوا أهلها بعلومهم، فقد رحل بعض الأندلسيين إلى المشرق لتحصيل العلم، ثم بعد عودتهم بدأوا بنشر هذه العلوم بين سكان الأندلس، ومن بين هؤلاء نجد:

"يحيى بن يحي الليثي، فقد رجل إلى المدينة، وتتلمذ للإمام مالك، وأخذ عنه كتابه "الموطأ "كما سافر إلى مصر وأخذ من أكابر علمائها، ثم عاد ونشر علمه بين أهل الأندلس". 4

<sup>1-</sup> عبد العزيز عتيق: الأدب العربي في الأندلس، ص: 150.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المصدر نفسه: ص: 150.

<sup>-3</sup> المصدر نفسه: ص: 150.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المصدر نفسه: ص: 151.

#### 5-4- جمع المؤلفات وإقامة المكتبات:

هذه الوسيلة لها دور كبير هي الأخرى في نشر العلوم والمعارف في الأندلس. "وتتمثل في جمع الكتب وإقامة المكتبات العامة يؤمها الدارسون والباحثون، وقد كان لهذه الوسيلة دورها هي الأخرى في تنشيط الحركة العلمية والأدبية بالأندلس، وتحريك همم الناس للإقبال على قراءة كتب الأوائل وتعلم مذاهبهم.

كل هذه العوامل والوسائل كان لها الدور البارز في تنشيط الحركة العلمية والأدبية في الأندلس. يضاف إلى هذا كله شغف الأندلسيين وحبهم للعلم، الأمر الذي ساهم في ازدهار حضارة الأندلس.

#### 6- الشعر العربي الأندلسي:

قبل أن نتطرق إلى قضية الشعر العربي الأندلسي، حري بنا أن نعرض لمفهوم الشعر عند العرب، والذي يعتبر ديوان العرب، فهو يخلد مآثرهم وبطولاتهم، ويصف طبائعهم وأنسابهم إلى غير ذلك من المسائل التي يضمنها الشعراء في أشعارهم. فالشعر هو: "الكلام الموزون المقفى يدل على معني". 2

كما عرف الدكتور عبد الرؤوف أبو السعد الشعر بقوله: عرف العرب الشعر على أنه بوح وجداني، وتدفق للمعاني والأخيلة، وسديم من العواطف، وجيشان قلبي، وكم نغمي ينساب -خلال العمل الشعري-وداعة وإيحاءا وتأثيرا، ولم يعرفوه على أنه كلام مقفى إلا عندما طغت الاتجاهات العقلية والمنطقية لدى النقاد العرب أمثال قدامة بن جعفر". 3

وتعريف الشعر عند ابن طباطبا حسب الدكتور جابر عصفور هو: "كلام منظوم بائن عن المنثور الذي يستعمله الناس في مخاطبتهم، بما خص به النظم الذي إن عدل عن جهته محبه الإسماع، وفسد على الذوق، ونظمه معلوم محدود، فمن صح طبعه وذوقه لم يحتج إلى الاستعانة على نظم الشعر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه: ص: 154.

<sup>-</sup>2- أبو الفرج قدامة بن جعفر: نقد الشعر، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، دط، دت، ص: 64.

<sup>-</sup>3- عبد الرؤوف أبو السعد: مفهوم الشعر العربي في ضوء نظريات النقد العربي، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط1، دت، ص: 15.

بالعروض التي هي ميزانه، ومن اضطرب عليه الذوق لم يستغن من تصحيح وتقويمه بمعرفة العروض والحذق به، حتى تعتبر معرفته المستفادة كالطبع الذي لا تكلف معه". 1

فالشعر من خلال هذا النص هو ذلك الكلام المنظوم و الموزون الذي تطرب له الأذان ، وتستسيغه الأذواق، ويكون له وقع في النفوس ،أما إذا عدل فيه عن جهة النظم محبه الإسماع، وفسد على الأذواق، وفقد صفة الجمالية، ثم يضيف الدكتور جابر عصفور قائلا: "أهم ما في التعريف أنه يحدد الشعر على أساس الانتظام الخارجي للكلمات، صحيح أن التعريف لا يشير صراحة إلى القافية إلا أنما متضمنة فيه، و التعريف —فضلا عن ذلك —لا يهتم بالجانب التخييلي من الشعر، حيث مصدره أو تأثيره ،وإنما يهتم بالجانب بالشعر في ذاته باعتبار بنية لغوية منتظمة علي أساس من الطبع و الذوق. وكأن الدكتور جابر عصفور حصر الشعر في الشكل الخارجي للقصيدة دون الجانب التخييلي للشاعر على الرغم مما كان سائدا في عصر الملوك الطوائف من تناحر و تطاحن على الحكم إلا أن الشعر نال عناية كبيرة من الملوك والأمراء، لأن معظمهم كان يقرظ الشعر، "فقد ازدهر الشعر في القرن الخامس الهجري، ازدهارا عظيما حتى عرفت فيه الأندلس أكبر إشراق شعري في تاريخها الأدبي، وظهر عدد كبير من الشعراء الذين صاغوا أحاسيسهم و مشاعرهم في قصائد رائعة ترددها الأجيال جيلا بعد جيل، وأصبحت المدائح تجارة رابحة، فقد كان إدريس بن اليماني لا يمدح أحدا بقصيدة إلا بمائة حيار". \*

غير أنه و بالرغم من تشجيع أمراء الطوائف وولاتهم للشعراء، فقد تميزت ثلاثة بلاطات بحرصها الشديد على النهوض بالحركة الأدبية و الشعرية وهي: "بلاط بني عباد بأشبيلية و بلاط بني الأفطس ببطليوس، وبلاط بني صمادح بألمرية...وصارت إشبيلية في عهد المعتمد بن عباد رائدة الحركة العلمية والأدبية التي سادت ذلك العصر، فلم يجتمع بباب أحد من ملوك عصر من أعيان الشعر فاضل الأدباء

<sup>1-</sup> **جابر عصفور**: مفهوم الشعر، دراسة في التراث النقدي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط5، 1995، ص: 29.

<sup>2-</sup> أمحمد بن لخضر فورار: الشعر السياسي في الأندلس خلال القرن الخامس الهجري، بحث مقدم لنيل درجة الدوكتوراه دولة في الأدب العربي القديم، جامعة منتوري، قسنطينة، العام الجامعي، 2004-2005، ص: 104.

#### مــدخل الحياة السياسية والاجتماعية والفكرية في الأندلس أثناء الحكم الإسلامي

ماكان يجتمع ببابه...وكان من شعراء بني عباد: ابن زيدون، وابن عمار، ابن وهبون، وابن اللبانة، وابن حميدس، ومن كتابهم ابن عبد البر، وابن القصيرة". 1

وبالإضافة إلى مملكة إشبيلية فقد كان بنو الأفطس ملوك بطليوس "ملجأ لأهل الأدب ...وكان رائدهم المظفر أديب ملوك عصره، شغوفا بالشعر والآداب، ناقدا لها فقد كان يقول: من لم يكن شعره مثل المتنبي والمعري فليسكت ولا يرضى بدون ذلك.

ومن بين شعرائهم: ابن البين، ابن عبدون، ومن كتابهم ابن قزمان وابن القبطرنة. 2

والأمر نفسه نجده عند المعتصم بن صمادح بألمرية، إذ كان يعمل على استقطاب أهل الشعر والأدب، وكان يقصده الشعراء والأدباء، فقد وصفه ابن بسام بقوله: (كان رحب) الفناء جزل العطاء، حليما عن الدماء والدهماء، طافت به الآمال، واتسع في مدحه المقال، وأعملت في حضرته الرحال، وقد لزمه جملة من الشعراء كأبي عبد الله بن الحداد، وأبي الفضل بن شرف، وابن عبادة القزاز، وابن شهيد وغيرهم.

إذن فقد كان لملوك الطوائف فضل كبير في ازدهار الأدب عامة الشعر خاصة في الأندلس.

#### 7- فنون الشعر في الأندلس:

لقد خاض الأندلسيون في شتي فنون الشعر من وصف ومجون وغزل ومدح ورثاء واستنجاد وغيرها، بل وخاضوا حتى في الشعر الفلسفي، وشعر الزهد، وشعر التصوف، والحكم والأمثال، كما أبدعوا أغراضا أخرى مثل الموشحات والأزجال، والتحرر من القافية وغيرها.

12

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه: ص: 105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- ينظر المرجع نفسه: ص: 105-106.

<sup>3-</sup>ينظر المرجع نفسه: ص: 107.

يقول الدكتور عبد العزيز محمد عيسى: "لم يترك الأندلسيون حالة من حالاتهم النفسية والاجتماعية إلا نظموا فيها الشعر ولم يدعو غرضا من الأغراض التي يصح أن يقال فيها إلا ضربوا فيه بسهم، فلا تكاد تجد ناحية من نواحي الحياة عندهم لم يسجل لهم فيها شعر". 1

وأضاف الدكتور عبد العزيز محمد عيسى يقول: غير أن هذه الفنون التي نظموا فيها لم تستجب لهم جميعا استجابة متحدة، ولم تكن إجادتهم فيها بنسبة واحدة، بل كان منها ما بلغو فيها الذروة وجازوا الغاية، كالوصف والغزل والرثاء وما إلى ذلك مما كانت حياتهم وحضارتهم داعية إليه وموجبة للإكثار منه والافتنان فيه-ومنها ما لم يطاوعهم كل المطاوعة ولم يلب نداءهم كما يشاؤون لأسباب". 2

لكن على الرغم من أن الأندلسيين لم يوفقوا في بعض الأغراض الشعرية، إلا أنهم خلفوا تراثا شعريا زاخرا مازال يدرس حتى الآن من طرف الأدباء والباحثين والنقاد نظرا لما يتميز به من خصائص تميزه عن الشعر في المشرق العربي.

وبخصوص الشعر والشعراء في الأندلس يقول ليفي برونفسال: "أن الشعر الفني في الأندلس له مواضيع متعددة جدا، وأنها ليست مستلهمة ومستوحاة من طبيعة ذات جمال من نوع خاص فحسب، وإنما أيضا من الحب والصداقة والمديح والهجاء واللذة والألم، والتفاؤل والشعور المفجع بالحياة، وقد كانت كلها مستقاة من جميع عصور ماضي الإسلام في إسبانيا، وخاصة من القرن الحادي عشر (ميلادي)، وهي تكشف بلا شك عن نبرة عريقة في أصالتها وشعراء أقوياء الشخصية لم تصب فيهم المؤثرات القصية منالا أو كانت تتلاشى قبل وصولها". 3

<sup>1-</sup> عبد العزيز محمد عيسى: الأدب العربي في الأندلس، ص: 111.

<sup>-2</sup> المرجع نفسه: ص: 111.

<sup>-</sup>3- ليفي برونفسال: حضارة العرب في الأندلس، تر، دوقان قرقوط، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، لبنان، دط، دت، ص:64.

وهذا دليل على أصالة الشعر العربي في الأندلس، ورد صريح على الذين قالو "أن هذا الشعر ليس إلا مجرد تمارين بلاغية مصوغة من لغة أدبية تقليدية ومتكلفة (أي شيئا مثل الشعر اللاتيني الذي كان ينظمه أدباء عصر النهضة إثباتا لقدرتهم المدرسية على إجادة اللغة اللاتينية". 1

ومن بين الأغراض الشعرية التي ابتدعها الأندلسيون شعر الموشح ، وقد ذكره ابن خلدون في المقدمة حيث قال: وأما أهل الأندلس ، فلما كثر الشعر في قطرهم، و تمذبت مناحيه و فنونه ، وبلغ التنميق فيه الغاية ، استحدث المتأخرون منهم فنا سموه بالموشح ينظمونه أسماطا أسماطا وأغصانا أغصانا، يكثرون منها ومن أعاريضها المختلفة ويسمون المتعدد منها بيتا واحدا، ويلتزمون عند قوافي تلك الأغصان وأوزانها متتاليا فيما بعد إلى أخر القطعة، وأكثر ما تنتهي عندهم إلى سبعة أبيات، ويشتمل كل بيت على أغصان عددها بحسب الأغراض والمذاهب وينسبون فيها و يمدحون كما يفعل في القصائد، وتجاروا في ذلك إلى الغاية ، واستظرفه الناس جملة الخاصة والكافة لسهولة تناوله و قرب طريقه". 2

فهذا الفن من الشعر يعد الأندلسيون أول من ابتدعه، وقد لقي رواجا كبيرا لسهولة تناوله كشعر غنائي، وذكر ابن سعيد الأندلسي أن المخترع لهذا النوع مقدم بن معافى القبري، ومن برع في هذا النوع عبادة القزاز، فقال: "فأما الموشحات فقد ذكر الحجازي في كتاب "المسهب في غرائب المغرب "أن المخترع لها بجزيرة الأندلس مقدم بن معافى القبري من شعراء الأمير عبد الله بن محمد المر والي، وأحذ عنه ذلك أبو عمر بن عبد ربه صاحب العقد، ولم يظهر لهما مع المتأخرين ذكر، وكسدت موشحاتهما، وكان أول من برع في هذا الشأن بعدهما عبادة القزاز شاعر المعتصم بن صمادح صاحب ألمرية، وقد ذكر الأعلم البطليوسي أنه سمع أبا بكر بن زهر يقول: كل الوشاحين عيال على عبادة القزاز فيما اتفق له من قوله:

<sup>1-</sup> إميليو غومس، داما سوأ لونسو وماريا خيسوس بيجيرا: ثلاث دراسات عن الشعر الأندلسي، تر، محمود علي مكي، المجلس الأعلى للثقافة، دط، 1999، ص: 55.

<sup>2-</sup> ابن خلدون (عبد الرحمان بن محمد): مقدمة ابن خلدون، تحقيق: عبد الله محمد الدرويش، توزيع دار يعرب دمشق، ط1، 1425هـ/ 2004م، ص:425.

#### مــدخل الحياة السياسية والاجتماعية والفكرية في الأندلس أثناء الحكم الإسلامي

| غُصْنُ نَقًا مِسْكٌ شَمْ          | بَدْرُ تَمْ شَمْسُ ضُحَى   |
|-----------------------------------|----------------------------|
| مَا أَوْرَقَا مَا أَنَم           | مَا أَتَمْ مَا أَوْضَحَــا |
| $^{1}$ قَـدْ عَشِقًـا قَدْ حُرِمْ | لَا جَرَمْ مَـنْ لَمَحَـا  |

ثم بعد ذلك أخذت الموشحات تنتشر في الأندلس، وكثر الوشاحين، وتعدى هذا الفن الشعري حدود الأندلس، حيث وصل إلى المشرق العربي لكنهم عانوا من التكلف فيه، ومن أحسن ما وقع لهم في ذلك موشحة ابن سناء الملك المصري، التي اشتهرت شرقا وغربا.<sup>2</sup>

ومن بين فنون الشعر التي سادت في الأندلس فن مدح الأمراء والولاة وتهنئتهم عند مبايعتهم بتولي الملك، ومن هذه النماذج قول ابن عبد ربه صاحب "العقد الفريد" يهنئ عبد الرحمان بن محمد بن عبد الله بعد مبايعته ملكا خلفا لجده عبد الله يقول:

| وَالمُلْكُ غَضٌّ جَدِيدُ            | بَدَا الْهِــــلالَ جَدِيدًا |
|-------------------------------------|------------------------------|
| مَا كَــانَ فِيكِ مَزِيـدُ          | يَــا نِعْمَــة اللهِ زِيدِي |
| فَــأَنْتَ لِلدَّهْرِ عِيــدُ       | إِنْ كَانَ لِلصَّوْمِ فِطْرٌ |
| تَاجَــانِ بَأْسٌ وَجُــودُ         | إِمامُ عَدْلٍ عَلَيْهِ       |
| لَنَا الهِلالُ السَّعِيــدُ         | يَوْمَ الْخَمِيسِ تَبَدَّى   |
| يَكُونُ للنَّاسِ عِيدُ <sup>3</sup> | فَكُلَّ يَـومِ خَمِيسٍ       |

وقد دأب شعراء الأندلس على تهنئة الملوك والأمراء كلما كان هناك مبايعة أو بشر أحدهم بما يسره، ومن ذلك تهنئة الفقيه أحمد بن محمد بن عبد ربه مهنئا عبد الرحمان الناصر بمناسبة مولد ولي عهده الحكم بن عبد الرحمان الناصر قائلا:

هِلالٌ تَمَّاهُ البَدْرُ وَاخْتَارَهُ الفَجْرُ تَلَقَّتْ بِهِ شَمْسُ وَأَنْجُمُهُ زَهْرُ عَلَى وَجْهِهِ سِيمَا المَكَارِمِ وَالعُلَى فَضَاءَتْ بِهِ الآمَالُ وَابْتَهَجَ الشِّعْرُ سُلالَةُ أَفْرَراسٍ وَبَيْتُ حَلايِفِ أَكُفُّهُمْ عُمْرُ اللَّهُ أَفْ مَاللَهُ أَفْ مَا يُفِ اللَّهُ عُمْرُ اللَّهُ أَفْ مَا يُفِ اللَّهُ عُمْرُ اللَّهُ أَفْ مَا يَفِ اللَّهُ عُمْرُ اللَّهُ أَفْ مَا يُفِ اللَّهُ أَفْ مَا يُفِ اللَّهُ أَفْ مُا يُفِ اللَّهُ أَفْ مَا يُفِ اللَّهُ أَفْ مُا يَعْرُ وَنَا يُلُهُمْ غُمْرُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُولُولُ اللَّهُ اللْمُلِلْمُ اللَّهُ الللْمُولُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَلِّمُ اللْمُعَلِّمُ اللْمُعَلِي الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللْمُعَلِي الْمُعْمِلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِّمُ الْمُعُلِمُ اللْمُعَلِمُ الْمُعَ

15

 <sup>1-</sup> ابن سعيد الأندلسي: المقتطف من أزاهر الطرف، تحقيق: سعيد حنفي حسنين، شركة الأمل للطباعة والنشر، القاهرة، دط، 2004، ص: 255.
 2- ينظر المرجع السابق: ص: 433.

<sup>3-</sup> محمد عبد الله عنان: دولة الإسلام في الأندلس، الناشر مكتبة الخانجي بالقاهرة، ط4 ،1417هـ-1997م، ص: 374.

#### مــدخل الحياة السياسية والاجتماعية والفكرية في الأندلس أثناء الحكم الإسلامي

تَحُفُّ بِهِ العُلْيَا وَيَكْنِفُهُ الفَحْرُ تَتِيهُ بِهِ الدُّنْيَا وَيَزْهَى بِهِ العَصْرُ<sup>1</sup> بَــدَا لصَلاةِ الظُّهْرِ تَجْمُ مَكَـارِمِ تُمَــاهُ إِلــى العَلْيَـاءِ خَيْرُ خَلِيفَةٍ

زيادة على شعر المديح والتهنئة ازدهرت فنون شعرية أخرى كالوصف، والغزل والحنين والحكمة والهجاء والمجون والزهد والتصوف وغيرها، غير أن بحثنا هذا خصصناه لفني الرثاء والاستنجاد، وسنخصص لهما الفصلين والأول والثاني إن شاء الله.

16

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر المرجع نفسه: ص: 376.

## الفصل الأول

#### الفصل الأول:

تمهيد.

الرثاء لغة.

الرثاء اصطلاحا.

المبحث الأول: رثاء المدن.

المبحث الثاني: رثاء الأشخاص.

المبحث الثالث: رثاء الأنفس.

#### تهيد:

الرثاء غرض شعري قديم في الأدب العربي، فقد عرفه العرب منذ العصر الجاهلي، حيث كان الشعراء العرب يقفون على الأطلال فيكون عليها وعلى أهلها، فيبدأ الشاعر بذكر الديار فيصفها وصفًا رائعًا كيف كانت تشع فيها الحياة، وكيف كانت عامرة بأهلها، ثم بعد ذلك يبدأ برثاء أهلها، فيذكر مناقبهم وخصالهم وشيمهم وبطولاتهم، وهو "غرض شعري قديم وبارز في الأدب العربي، عرفه الإنسان منذ أيقن بعدم قدرته على الخلود والبقاء، وأن مصيره الموت والفناء لا محالة، لذا أخذ الناس يبكون موتاهم بكاءً يُصوّر حزن الإنسان على أخيه الإنسان، ويبكي نفسه من خلاله لأنه سيؤول إلى المصير نفسه الذي آل إليه أخاه". 1

ورثاء الإنسان لأخيه الإنسان يتخذ ثلاثة ألوان هي:

#### اللون الأول: الندب

"وهو النواح والبكاء على الميت بالعبارات المشجية والألفاظ المحزنة التي تصرع القلوب القاسية وتذيب العيون الجامدة، إذ يُوَلُول النائحون والباكون ويصيحون ويَعُولُون مسرفين في النحيب والنشج وسكب الدموع".2

#### اللون الثاني: التأبين

"هو مدح الميت والبكاء عليه، وأصل التأبين الثناء على الشخص حيا أو ميتا، ثم اقتصر استخدامه على الموتى فقط، فهم لا يُظهِرُون حزنهم على هذا الميت فحسب، وإنما الإشادة بخصاله الحميدة، إذ كان من عادة العرب في الجاهلية أن يقفوا على قبر الميت فيذكر مناقبه، ويُعدّدوا فضائله،

<sup>1-</sup> خالد شكر محمود صالح الفراجي: شعر الرصافي الرفاء البلنسي، دراسة موضوعية فنية، رسالة ماجستير، جامعة بغداد، كلية التربية، 1424هـ- 2003م، ص: 75.

<sup>2-</sup>1- المرجع نفسه: ص: 75.

ويُشهروا محامده، وشاع ذلك عندهم، دار بينهم، وأصبح في سننهم وعاداتهم ولو لم يقفوا على القبور كأنهم يريدون أن يحتفظوا بذكرى الميت على مرّ السنين". 1

#### اللون الثالث: العزاء

"وهو مرتبة عقلية فوق مرتبة التأبين، ينقذ الشاعر من حادثة الموت الفردية التي هو بصددها إلى التفكير في حقيقة الموت والحياة، وقد ينتهي به هذا التفكير إلى معان فلسفية عميقة". 2 الرثاء لغة:

والرثاء في اللغة يدل على الرقة والإشفاق، حيث جاء في معجم مقاييس اللغة لابن فارس (ت والرثاء في اللغة يدل على الرقة والإشفاق، على رقة وإشفاق، يقال رَثَيْتُ لفلان: رَقَقْتُ. ومن الباب قولهم رَثَى الميّت بشعرٍ. ومن العرب من يقول: رَثَأْتُ، وليس بأصل، ومن الباب الرَّثْيَةُ: وجع في المفاصل". 3

وجاء في لسان العرب لابن منظور (ت 711هـ) قوله: "رثى فُلانٌ فلانًا يَرثيهِ رَثْيًا ومَرْثِيَةً إذا بَكَاهُ بعد موته، قال فإن مدحه بعد موته قيل رَثَّاهُ يُرَثِيهِ تَرْثِيَةً، ورَثَيْتُ الميّتَ رَثْيًا ورِثَاءً ومَرْثَاةً ومَرْثَاةً ومَرْثَاةً ومَرْثَنَةً وعَدَّدْتَ محاسنَهُ، وكذلك إذا نَظَّمْتَ ورَثَّيْتُهُ: مدحته بعد الموت وبكَيْتُهُ. ورَثَوْتُ الميّتَ أيضا إذا بَكَيْتَهُ وعَدَّدْتَ محاسنَهُ، وكذلك إذا نَظَّمْتَ فيه شعرًا. وَرَثَتِ المرأة بعلها تَرْثِيهِ ورَثِيَتُهُ تَرْثَاهُ رِثَايَةً فيهما"، وامرأة رَثَّاءةٌ ورَثَّائِيةٌ كثيرة الرثاء لبعلها أو لغيره بيّن يُكْرَمُ عندها، تَنُوحُ نِيَاحَةً". 4

نلاحظ من خلال ما جاء عن ابن فارس وعن ابن منظور أن لفظة رثى تدل على تعديد خصال الشخص بعد موته، وتدل على كذلك على نظم شعر في الميت يذكر محاسنه ويُحَلِّدَهُ على مد العصور.

 <sup>1-</sup> شوقي ضيف: فنون الأدب العربي، الفن الغنائي، الرثاء، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط4، دت، ص: 54.

 $<sup>^{-2}</sup>$  المرجع السابق: ص: 75، وينظر أيضا: شوقى ضيف، الرثاء، ص: 6.

 $<sup>^{-3}</sup>$  ابن فارس: معجم مقاییس اللغة، ج $^{2}$ ، کتاب الراء، ص: 488.

<sup>4-</sup> **ابن منظور:** لسان العرب، باب الراء، ص: 1582.

#### الرثاء اصطلاحا:

أما في الاصطلاح فيدل الرثاء على التأبين، سواء للأشخاص أو رثاء المدن كما شاع في نماية العصر الأندلسي، وقد جاء عن الخليل بن أحمد الفراهيدي (175هـ) في معجمه العين قوله: "رثى: رثّى فلانٌ فلانًا يرثيه رَثْيًا ومَرْثِيَةً، أي يبكيه ويمدحه، والاسم المرثية". أ

فالرثاء إذن هو البكاء على الميت مع مدحه بخصاله وفضائله بعد موته مع ذكر صفاته الحسنة، وأخلاقه النبيلة، والدعاء له بالرحمة والمغفرة، وتعزية ومواساة أهله وذويه وحثهم على الصبر على مصيبتهم.

ويرى النويْري (ت 733هـ) أن الرثاء جعل تسلية لمن عَضَّتْهُ نوائب الدهر بأنيابها فقال: "والمراثي إنما جعلت لمن عَضَّتْهُ النوائب بأنيابها، وفرَّقت الحوادث بين نفسه وأحبابها، وتأسيةً لمت سبق إلى هذا المصرع، وهَلَ من هذا المشروع، ووثوقًا باللحاق بالماضي".2

ثم فَصَّلَ أكثر في باب الرثاء فقال: "وباب الرثاء فهو باب فسيح الرّحاب والنوادي، فصيح اللسان في إجابة المنادي ذي القلب الصادي، متباين الأسلوب مختلف الأطراف، متباعد الشعوب فيه، منه ما يُصْمي القلوب بنباله، ومنه ما يُسلّيها بلطيف مقاله، ومنه ما يبعثها على الأسف، ومنه ما يصرفها عن موارد التلف، وقد أكثر الشعراء القول في هذا الباب، وارْتَقُوا الذروة العلياء من هذه الهضاب، ووجدوا مكان القول ذا سعة فقالوا، وأصابهم هجير اللوعة فمالوا إلى ظلّه وقالوا، قال الأصمعي: قلت لأعرابي: ما بال المراثي أشرف أشعاركم؟ قال: لأنا نقولها وقلوبنا محترقة". 3

فالرثاء إذن هو التعبير عمّا يعتصر النفس من ألم فرقة الأهل والأحباب والأصحاب وقد يضطرُّ الله المفجوع لتسلية نفسه حتى لا يسيطر عليها الحزن، فينظم الشاعر أبياتًا أو قصيدةً كاملة يعبر من

<sup>1-</sup> الخليل بن أحمد الفراهيدي: معجم العين، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، القاهرة، مصر، دت، ج8، ص: 434. 2- النويري (شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب): نحاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق: يحي الشامي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 2004، ج5، ص: 160.

<sup>3-</sup> المصدر نفسه: ص: 161.

خلال عمّا يجيش بداخله، ويعبر عن آلامه وأحزانه بأشرف الكلمات والمعاني التي تخلد الميت بين أهله وقومه.

غير أن أبي العباس المبرد (ت 286هـ) حصر الرثاء في التعزية حيث قال: "وتعزيتك الرجل تسليتك إيَّاه، والعزاء هو السلو، وحسن الصبر على المصائب، وخير من المصيبة العوض منها والرضى بقضاء الله والتسليم لأمره تَنَجُّزًا لما وعد من حسن الثواب، وجعل للصابرين من الصلاة عليهم والرحمة". 1

وبالتالي حصر المبرد تسلية من فقد شخصا في التعزية، والصبر على المصيبة واحتساب أجرها عند الله عزّ وجلّ.

وأضاف المبرد يقول: "كانت العرب في الجاهلية -وهم لا يرجون ثوابًا ولا يخشون عقابًا- يتحاضون على الصبر، ويعرفون فضله، ويُعَيِّرون بالجزع أهله، إيثارا للحزم، وتزيُّنًا بالحلم، وطليًا للمروءة، وفرارًا من الاستكانة إلى حسن العزاء، حتى إنّ الرجل منهم ليفقدُ حميمه فلا يُعرَفُ ذلك فيه، يُصدِّقُ ذلك ما جاء في أشعارهم، ونُثِيَ من أخبارهم". وأورد بيتين لِدُرَيْد بن الصَّمَّة في مرثيته أخاه عبد الله يقول فيهما:

قَلِيلُ التَّشَكِي لِلْمُصِيبَاتِ حَافِظٌ مَعَ اليَوْمِ أَدْبَارَ الأَحَادِيثِ فِي غَدِ صَبَا مَا صَبَا حَتَّى إِذَا شَابَ رَأْسُهُ وَأَحْدَثَ حِلْمًا قَالَ لِلْبَاطِلِ: ابْعَدْ

قال: قال أبو عبيدة: كان يونس بن حبيب يقول: هذا أشعر ما قيل في هذا الباب.3

أما أبو البقاء الرندي فيقول في هذا الباب:

"اعلم أم مدار هذا الباب على ثلاثة: التوجع، والتأبين، والتعزية.

فأما التوجع: فيكون بتعظيم الرزء، وإجلال الخطب، وأعمال التأسف.

<sup>1-</sup> المبرد (أبو العباس محمد بن يزيد): التعازي والمراثي والمواعظ والوصايا، تحقيق: إبراهيم محمد حسن الجمل، دار نحضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، دط، دت، ص: 45.

<sup>2-</sup> المبرد: التعازي والمراثي والمواعظ والوصايا، ص: 42.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر نفسه: ص: 43.

وأما التأبين: فبذكر مآثر المرئى ومكارمه ووصفه بما يجب له.

وأما التعزية: فبالحض على الصبر، والترغيب في الأجر، والتأسي بالسلف فيما ناب من فجائع الدنيا، وقوارع البلوى، ليتأسى بذلك ولى الهالك". 1

وبذلك يكون أبو البقاء الرندي قد قسم الرثاء إلى ثلاثة أقسام وهي: التأبين، والتوجع والتعزية.

ومما سبق نستنتج أن الرثاء يتمثل في البكاء على الميت ونعيه، مع ذكر صفاته الحميدة وأخلاقه الحسنة، ومواقفه النبيلة، وخصاله الفضيلة، مع الدعاء له بالمغفرة والرحمة وتقديم العزاء لأهله، مع حثهم على الصبر واحتساب الأجر عند الله عز وجل.

<sup>1-</sup> الرندي (أبو البقاء صالح بن الشريف): الوافي في نظم القوافي، تحقيق: إنقاذ عطا الله محسن، مجلة جامعة الأنبار للغات والآداب، العدد 1، 2009، ص: 92.

#### المبحث الأول: رثاء المدن

ظهر شعر رثاء المدن والممالك في الأندلس بعد سقوط دويلاتها الواحدة تلوى الأخرى فقد بدأ الشعراء الأندلسيون ينظمون القصائد في رثاء مدنهم وممالكهم وهم يرونها تتهاوى أمام أنظارهم، ويرى الدكتور الطاهر أحمد مكي أن هذا الغرض من الشعر فن أندلسي أصيل، فقال: "فبكاء الممالك المنهارة والمدن الداهبة، فن أندلسي أصيل فيما أرى، وُجدَتْ دوافع في المشرق والمغرب على السواء، وحُصَّ الأندلس ببعضها، وتفرد بأنه جرى مع هذه الدوافع إلى غايتها، فكان له معها قصيد رائع أحيانا، ودون الجيد أحيانا أخرى، تبعًا لثقافة الشاعر وطاقاته النفسية، وحظه من تجارب عصره عمقا واتساعًا وكان وراء ذلك كله ما أسميه: الوجدان الأندلسي". أ

وممن بكوا على قرطبة بعد أن دمرت نجد الشاعر والناقد أبو عامر بن شهيد المتوفى عام (426هـ-1035هـ)، حيث عايش نحاية أيام العاصمة عن قرب، وشهد مأساتما كاملة لأنه لم يغادر قرطبة، فصوته لا يبلغ قرطبة من بعيد، وإنما يصدر من أعماقها، بين الأطلال وأكوام الخراب، وجاء صدًى لهذا الواقع المرير والأسيف، وهو يلتفت حوله فلا يرى أحدًا يستجير به، فالناس جلهم قتلى ضمتهم القبور، والقلة الباقية توزعتها الطرق مولية، وأين اليوم في بلقعه وخوائه ووحدته من شمل جامع بالأمس، وعيش أخضر، وروائح يفتر منها العنبر بروائحه الزكية، والأمن يفلفها، والقوم ينعمون بجمالها والقصور طيبة ومن فيها أجمل، فقد حلت بحا، النوى والمصائب فدمرت المسكن والساكن، وتغيرت الدنيا ومن عليها، ولم يملك اين شهيد غير أن يدعو لها بالغيث أن ينزل بساحتها ويحي رياضها، وأن تعود كما كانت آهلة بسكانها، وتعود فيها الزهراء والزاهرة ضواحيها جميلة كما كانت من قبل، فيقول في قصيدته: 2

مَا فِي الطُّلُولِ مِنَ الأَحِبَّةِ مُخْبِرُ لَا تَسْأَلَنَّ سِوَى الفِرَاقِ فَإِنَّهُ جَارَ الرَّمَانُ عَلَيْهِمْ فَتَفَرَّقُوا

فَمَنْ ذَا الَّذِي عَنْ حَالِمًا نَسْتَخْبِرُ يُنْسِكَ عَنْهُمْ أُنْجِدُوا أَمْ أُغْوِرُوا فِي كُلِّ نَاحِيَةٍ وَبَادَ الأَكْثَرُ

 $<sup>^{-1}</sup>$  الطاهر أحمد مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط $^{0}$ 0، ص $^{-1}$ 3، ص $^{-1}$ 5 الطاهر أحمد مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط $^{0}$ 5، ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- ينظر: المرجع نفسه، ص: 215.

جَرَتِ الحُطُوبُ عَلَى مَحْلِّ دِيارِهِمْ فَلِمَثْلِ قُرْطُبَةٍ يَقِلُّ بُكَاءُ مَنْ عَلَى مَحْلِّ دِيارِهِمْ فَلِمَثْلِ قُرْطُبَةٍ يَقِلُّ بُكَاءُ مَنْ عَهْدِي بِهَا وَالشَّمْلُ فِيهَا جَامِعُ وَالشَّمْلُ فِيهَا جَامِعُ وَالدَّارُ قَدْ ضَرَبَ الكَمَالُ رِواقَهُ وَالدَّارُ قَدْ ضَرَبَ الكَمَالُ رِواقَهُ وَرِيَاحُ زَهْرَتِهَا تَلُوحُ عَلَيْهِمُ وَرِيَاحُ زَهْرَتِهَا تَلُوحُ عَلَيْهِمُ وَالقَدْ وَلَا تَعْيَرُ حُسْنِهَا وَالقَدْ وَمُ قَد أَمِنُوا تَعَيَّرُ حُسْنِهَا وَحُدُوهَا وَحُدُوهَا وَحُدُوهَا وَحُدُوهَا وَحُدُوهَا وَحُدُوهَا وَحُدُوهَا وَحُدُوهَا

وَعَلَيْهِمْ فَتَغَيَّرَتْ وتَغَيّرُوا يَبْكِي بِعَيْنٍ دَمْعُهَا مَتَفَجِّرُ مِنْكِي بِعَيْنٍ دَمْعُهَا مَتَفَجِّرُ مِن أَهْلِها والعَيْشُ فِيهَا أَخْضَرُ فِيها أَخْضَرُ فِيها وَبَاعَ النُّقْصَ فِيها يَقْصُرُ بِرُوائِ حِ يَفْتَرُ مِنْهَا العَنْبُرُ وَنَها العَنْبُرُ وَالِّحَمَّا الْعَنْبُرُ وَالْحَمَّا وَتَكَمَّرُ وَمِنْهَا الْعَنْبُرُ وَالْحَمَّا وَتَكَمَّرُ وَالْحَمَّا وَتَكَرُوا وَالْحَمَّا وَالْعَلْمَ وَالْحَمَّا وَالْحَمَّا وَتَكَمَّرُ وَالْحَمَّا وَالْحَمَا وَالْحَمَا وَالْحَمَّا وَالْحَمَا وَالْحَمْ وَلَمْ وَالْحَمْ وَلَمْ الْحَمْ وَالْحَمْ وَلَمْ الْحَمْ وَالْحَمْ وَالْحَمْ وَالْحَمْ وَالْمُعُمْ وَالْحَمْ وَالْحَمْ وَالْحَمْ وَالْمُعَا وَالْحَمْ وَالْمُعَا وَالْحَمْ وَالْمُعَا وَالْحَمْ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمْ وَالْمُعْمَا وَالْحَمْ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمْ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُولُولُوا الْمُعْمُولُ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُولُ والْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُولُ وَالْمُعُمُ

بدأ الشاعر قصيدته بتساؤل عَمَّن يسأله من الأحبّة عن حال قرطبة، وفي هذا التساؤل دلالة على شوقه الكبير لقرطبة، وعن حرقة فراقه الأحبة والأهل والديار، ثن يتساءل عن أحبته هل أنجِدُوا أم أغْوِرُوا، أي غزتهم جيوش العدو، حيث جارت عليهم أحداث الزمان فتفرقوا في كل ناحية، ومات أخْوِرُوا، وتغيرت عليهم الأمور وعلى ديارهم فغيرتها كما غيرت أحوالهم هم.

ثم عرّج على وصف قرطبة وكيف كانت جامعة لأهلها، وكيف كان العيش فيها أخضر ناعم لا يُعكِّرُ صفوته أي شيء، حيث كانت روائح العنبر تفوح من كل مكان، حتى أمنوا فيها وظنّوا أن حسنها لن يتغير، فجعلوا من جمالها عمائم وإزارات يَلْتَحِفُونَهَا، وهو تشبيه بليغ.

ثم بدأ فر رثاء قرطبة التي عصفت بها رياح الدمار والخراب، فدمرتها ودمَّرَتْ أهلها، فقال:

برَوائِ عِ يَفْتَرُّ مِنْهَا العَنْبُ رُ رِيحُ النَّوى فَتَدَمَّرَتْ وتَدَمَّرُوا إِذْ لَمْ نَزَلْ بِكِ فِي حَياتِكِ نَفَحَرُ طَيْرُ النَّوى، فَتَغَيَّرُوا وتَنَكَّرُوا وَالنِّيلُ جَادَ بِهَا وَجَادَ الكَوْتَرُ وَالنِّيلُ بِهَا مِنْكَ الرِّياضُ وتُـزْهِرُ وَظُبُ الْهُمَا بِهَا فِنَائِ هَا تَتَبَحْتَ رُ

<sup>1-</sup> الطاهر أحمد مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص: 216.

أَيَّامَ كَانَتْ كَفُّ كُلِّ سلامةٍ حُرْنِي عَلَى سَرواتِمَا ورُواتِمَا ورُواتِمَا وَرُواتِمَا نَفْسِي عَلَى اللائِهَا وَصَفَائِهَا كَلِمَائِهَا كَلِمَائِهَا كُلَمَائِهَا كُلَمَائِهَا كُلَمَائِهَا كُلَمَائِهَا كُلَمَائِهَا

يبين الشاعر في هذه الأبيات كيف عصفت ربح النوى بقرطبة وقد كانت جَنَّةً فوق الأرض، كما عصفت بأهلها، فدمرتما ودمرت أهلها، ولم تبق منهم شيء، ومع ذلك فمازال يفخر بما، ثم يقف حزينا باكيا على منزله الذي نزلت به طير النوى فتغيروا وتنكروا، ثم بعد ذلك استحضر صورة أنها النيل ودجلة والفرا، وهذا بسبب ما تنعم بقرطبة، وبما حياها الله من أنها وجداول ومياه عذبة، فاستحضر صورة بغداد التي يعبرها نمر دجلة والفرات وما تتمتع به من جمال خلاب جعل الشعراء يتغنّونَ بما هي الأخرى، وكأن قرطبة يمر عبرها نمر الكوثر، ثم تأسّف على ديار قرطبة، التي عهد ربوعها ولم يستطع فراقها، كما وصف ظباؤها، وهي جمع منعرج الوادي بأنها تسيل بتبختر، كما أبدى حزنه وأسفه الشديد على رواتها وأهل الثقة فيها على ما حَلَّ بمم وبحالهم، وبأنَّ حزنه هذا يتكرَّر دائما لا ينتهي، كما وصف بأنَّ كبده تتفطر (أي يَتَشَقَّقُ) من شدة حزنه على علمائها وحلمائها وأدباءها وظرفائها، ومعلوم أن الظلم والجور إذ سُلِّط على العلماء والأدباء وأصحاب الجاه يكون أثره في النفوس أكبر، لأنَّ القضاء على العلماء والأدباء سينتج عنه الجهل والضلال.

كَانُوا رَوَاسِي أَهَلَ الأَرْضِ اللهِ مُنْذُ نَأُوْا كَانُوا مَصَابِيحَهَا فِيهَا فَمُذْ خَبَوْا عَثَرَتْ

عَنْهَا اسْتَطَارَتْ بِمَنْ فِيهِ وَلَمْ تَقِرْ هَوَى الْخَلِيتَةُ يَا للهِ فِي سَدِر

وفي قصيدة لابن اللبانة يبكي ويرثي فيها نبي المعتمد بن عباد بعد أن أنظل بهم يوسف تاشفين ما شاء من نقمة وعذاب، وحملهم إلى المغرب في غير احترام لوعود ولا رعي لعهود، حيث يقول فيها: 2 تَبْكِي السَّمَاءُ بِدَمْع رَائِح غَادِي عَلَى البَهَالِيلِ مِنْ أَبْنَاءِ عَبَّادِ

تَبْكِي السَّمَاءُ بِدَمْعِ رَائِحٍ غَادِي عَلَى البَهَالِيلِ مِنْ ابْنَاءِ عَبَّادِ عَلَى البَهَالِيلِ مِنْ ابْنَاءِ عَبَّادِ عَلَى الْجُبَالِ الَّتِي هُـدَّتْ قَوَاعِـدُهَا وَكَانَتِ الْأَرْضُ مِنْهُمْ ذَاتَ أَوْتَادِ

 $<sup>^{-1}</sup>$  الطاهر أحمد مكى: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص:  $^{-1}$ 

<sup>-2</sup> عبد العزيز محمد عيسى: الأدب العربي في الأندلس، ص: -37.

وَالرَّابِيَاتُ عَلَيْهَا اليَانِعَاتُ دَوَتْ عَلَيْهَا اليَانِعَاتُ دَوَتْ عَلَى عَلَيْهَا النَّائِبَاتُ عَلَى عَلَيْهَا النَّائِبَاتُ عَلَى وَكَعْبَدَةٌ كَانَتِ الآمَالُ تَعْمُرُهَا وَكَعْبَدَةٌ كَانَتِ الآمَالُ تَعْمُرُوهَا يَلْكُ الرِّمَاخُ الخَطِّ ثَقَفَهَا وَالبِيضُ بِيضُ الظُّيِّي فَلَّتْ مَضَارِبُهَا وَالبِيضُ بِيضُ الظُّيِي فَلَّتْ مَضَارِبُهَا لَمَّا دَنَا الوقْتُ لَمْ تُغْلِفْ لَـهُ عِدَةٌ لَمَّا ذَنَا الوقْتُ لَمْ تُغْلِفْ لَـهُ عِدَةٌ كَمْ مِنْ دَرَارِيِّ سَعْدٍ قَدْ هَوَتْ وَوَهَتْ كُمْ مِنْ دَرَارِيِّ سَعْدٍ قَدْ هَوَتْ وَوَهَتْ نَعْمَدِيهِ لَحُرْ وَنُورُ وَنُورُ الْفَهُ لَا المُكْرَمَاتِ فَخُذْ يَعْمَدِهِ يَا ضَيْفُ أَقْفِرْ بَيْتَ المُكْرَمَاتِ فَخُذْ يَعْمَدِ اللّهَ عَلَى المَعْفُونُ وَنُورُ وَنُورُ وَنُورُ وَنُورُ وَنُورُ وَنُورَا وَالْمَالُ وَقَعْ لَا اللّهُ كُرَمَاتِ فَخُذْ يَعْمَدِ وَلَا اللّهُ كَرَمَاتِ فَخُذْ يَعْمَدِ وَلَا اللّهُ كُرَمَاتِ فَخُذْ وَاللّهُ اللّهُ كُرَمَاتِ فَخُذْ وَاللّهُ الْمُعْلَى وَاللّهُ اللّهُ كُرَمَاتِ فَخُذْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهَ الْعَلْمُ وَالْمَاتُ وَاللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

أَنْ وَارُهَا فَعَدَتْ فِي حَفْضِ أَوْهَادِ أَسَاوِدٍ لَهُ مُو فِي عَفْضِ أَوْهَادِ أَسَاوِدٍ لَهُ مُو فِي هَا وَآسَادِ فَ اللَّهُمَ لَا عَاكِفَ فِيهَا وَلَا بَادِ خَطْبُ الزَّمَانِ ثِقَافاً غَيْرَ مُعْتَادِ أَيْدِي الرَّدَى وَثَنَتْهَا دُونَ إِغْمَادِ وَكُلُ شَيْءٍ لِمِيقَاتٍ وَمِيعَادِ وَكُلُ شَيْءٍ لِمِيقَاتٍ وَمِيعَادِ وَكُلُ شَيْءٍ لِمِيقَاتٍ وَمِيعَادِ هُنَا اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ عُلَا اللَّهُ عَبَادِ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَبَادِ اللَّهُ عَبَادٍ وَمِيعَادِ هُنَا اللَّهُ عَبَا مِنْ بَعْدِ إِيقَادِ وَيَ وَذَاكَ حَبَا مِنْ بَعْدِ إِيقَادِ فَي وَذَاكَ حَبَا مِنْ بَعْدِ إِيقَادِ فِي فَضَلَّةَ الزَّادِ أَنْ فَضَالَةَ الزَّادِ أَنْ فَضَالَةَ الزَّادِ أَلَا فَي ضَمِّ رَحْلِكَ وَاجْمَعْ فَضْلَةَ الزَّادِ أَلَا الرَّادِ أَلَا فَي ضَمِّ رَحْلِكَ وَاجْمَعْ فَضْلَةَ الزَّادِ أَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّه

هنا الشاعر صور لنا السماء وهي تبكي على البهاليل من بني عباد، والبهاليل: جمع بحلول وهو السيد الشريف في قومه، تبكي عليهم لأنهم بعد عزهم وشرفهم أصبحوا أسارى عند أعدائهم، ووصف الرابيات التي كانت تشع بالأنوار وكيف أصبحت في خفض الواد، وأصبحت مساجدها خاوية من عمارها فلم يعد فيها عاكف ولا باد، حتى الضيف الذي كان يجد من يكرمه أصبح لزاما عليه أن يضم رحله ويجمع فضلة الزاد لأن البيوت أقفرت من أصحابها.

#### ويقول أيضا:

وَيَا مُوْمِلَ وَادِيهِمْ لِيَسْكُنهُ فَسِرْ ضَلَّتْ سَبِيلُ النَّدَى بِابْنِ السَّبِيلِ فَسِرْ ضَلَّتْ سَبِيلُ النَّدَى بِابْنِ السَّبِيلِ فَسِرْ وَأَنْتَ يَا فَارِسَ الخَيْلِ الَّتِي جَعَلَتْ الْمَشْرِفِي فَقَدْ أَلْقِ السِّلَاحَ وَحَلِّ المَشْرِفِي فَقَدْ مَنْ يُؤْتِ مِنْ مَأْمَنٍ لَمْ يُحْدِهِ حَدَرُ وَمَنْ يُؤْتِ مِنْ مَأْمَنٍ لَمْ يُحْدِهِ مَنْ يُحْدِهِ مَنْ يُعْفِي مُنْ وَشَى مَنْ تُحِرِزُهُ وَلَيْسِ فِي حَدِيثِهِمْ لَا عِطْرَ بَعْدَ عَرُوسٍ فِي حَدِيثِهِمْ لَا عِطْرَ بَعْدَ عَرُوسٍ فِي حَدِيثِهِمْ

حَفَّ القَّطِينُ وَجَفَّ الزَّرْعُ بِالوَادِي لِغَيْرِ قَصْدٍ، فَمَا يَهْدِيكَ مِنْ هَادِي لِغَيْرِ قَصْدٍ، فَمَا يَهْدِيكَ مِنْ هَادِي تَخْتَالُ فِي عُدَدٍ مِنْهُمْ وَأَعْدَادِ أَصْبَحَتْ فِي لَهَوَاتِ الضَّيْغَمِ العَادِي وَقَاتِ الضَّيْغَمِ العَادِي وَقَاتِ الضَّيْغَمِ العَادِي وَقَاتِ الضَّيْغَمِ العَادِي وَقَاتِ الضَّيْغَمِ العَادِي وَقَالِ الضَّيْغَمِ العَادِي وَقَالِ الضَّيْغَمِ العَادِي وَقَالِ الضَّيْعَمِ العَادِي وَمَنْ عَادِ فَلَيْ وَاقِ فَ مَنْ هُ بِمِرْصَادِ وَحَدْ فَهُ وَاقِ فَي مِنْ هِنْدٍ وَمِنْ عَادِ قَدْ الحَيُّ مِنْ هِنْدٍ وَمِنْ عَادِ قَدْ الحَيُّ مِنْ هِنْدٍ وَمِنْ عَادِ قَدْ الحَيُّ مِنْ هِنْدٍ وَمِنْ عَادِ قَدْ الحَيْ مِنْ هِنْدٍ وَمِنْ عَادِ قَدْ الحَيْ مِنْ هِنْدٍ وَمِنْ عَادِ المَا الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي المَالَةِ وَمِنْ عَادِ قَدْ الحَيْ مِنْ هِنْدٍ وَمِنْ عَادِ المَالِي الْمَالِي المَالِي المَالَقِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المِنْ المِنْ المَالِي المَلْمِي المِنْ المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالَّةِ مِنْ المَالِي المَالِي المَالِي المَالَّةِ المَالِي المِلْمُ المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالَيْمِ المِلْمِي المَالَيْلِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالَيْمِ المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالْمِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي المَالِي ال

<sup>-57-56</sup>. ص: -58-50 بن اللبانة الداين: الديوان، تحقيق: محمد مجيد السعيد، دار الراية للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط-2008، ص: -58-57.

حَانَتْ أَكُفُّهُمْ الأَعْضَادَ فَانْقَطَعُوا غَابَتْ عَنْ الفَلَكِ الأَرْضِي أَنْجُمُهُمْ فَابَتْ عَنْ الفَلَكِ الأَرْضِي أَنْجُمُهُمْ وَبُلِدِّلُوا غَيْسَرَنَا قَوْمًا فَنَحْنُ نَرَى وَبُلِدِلُوا غَيْسَرَنَا قَوْمًا فَنَحْنُ نَرَى هِي السَمَقَادِيرُ لا تُبْقِي عَلَى أَحَدٍ

وَكَيْفَ تَقْوَى أَكُفَ دُونَ أَعْضَادِ فَكَيْفَ دُونَ أَعْضَادِ فَكَيْسَ لِلسَّعْدِ فِيهِمْ نُورُ إِسْعَادِ تَصْرَكِيبَ أَرْوَاحِنَا فِي غَيْرِ أَجْسَادِ وَكُلِيبَ أَرْوَاحِنَا فِي غَيْرِ أَجْسَادِ وَكُلُلُ ذِي نَفْسٍ فِيهَا لَآمَادٍ أَ

ينبه الشاعر في هذه الأبيات الذي يأمل في أن يسكن وادي بني عباد أن القطين قد خف وأن الزرع جف فلم يبق فيه ماء ولا زرع، فقد عبثت به بأيادي الأعداء فدمرته، ثم يخاطب فارس السلاح بأن يلقي سلاحه فقد أصبحت المملكة في أيدي الأعداء فلا ينفع معها قتال ولا جهاد، فقد قطعت أعضاؤهم ولم تعد أكفهم تقوى على مقارعة الأعداء في إشارة إلى أنهم مكبلين ومقيدين بالأغلال، فقد أصبحوا أسرى في يد جيش يوسف بن تاشفين، وقد غابت مملكتهم عن الفلك الأرضي ولم تعد موجودة، وأفلت أنوراهم، وجيء بأقوام آخرين مكانهم، حتى رأى أن أرواحهم أصبحت في غير أحسادهم، ثم بعد ذلك استسلم الشاعر لأمر الله، فهو يرى أن مقادير الله عز وجل لا تترك أحد على حاله، وأن كل نفس لها أمد معين، وحنين يأتي القدر فلا أحد يستطيع رده.

### وممّا جاء في القصيدة أيضا قوله:

وَأُسْوَةٌ لَهُمْ فِي غَيْرِهِمْ حَسُنَتْ إِنْ يَخْلَعُوا، فَبَنُو الْعَبَّاسِ قَدْ خُلِعُوا يَنْ يَخْلَعُوا، فَبَنُو الْعَبَّاسِ قَدْ خُلِعُوا تَقُ ولُ فِيهِمْ، وَهُمْ أَعْلَى بَرَامِكَةٍ كَانَتْ أَسِرَّهُما مِنْ فَضْلِهَا بِهِمْ إِنَّ اللهِ فِي أَيَّ مِهِمْ، فَلَ قَدْ إِنَّ إِلَى اللهِ فِي أَيَّ مِهِمْ، فَلَ قَدْ هُمُ الشَّوَاهِ فَي أَيَّ مِهِمْ، فَلَ قَدْ هُمُ الشَّوَاهِ فَي أَيَّ مِهِمْ، فَلَ قَدْ هُمُ الشَّواهِ فَي فَيها كَهْفُ مُعْتَصِم تَسَبَّ اللهِ فِي أَذَاقَتْ هُمْ حَوَادِثُ هَا تَسَمِّم أَلْوَا وَكَانَتْ لَ هُمُ شِي الْعِرِيْ مَرْتَبَةٌ وَلُوا وَكَانَتْ لَ هُمْ فِي الْعِيزِ مَرْتَبَةٌ وَلُوا وَكَانَتْ لَ هُمْ فِي الْعِيزِ مَرْتَبَةٌ وَلُوا وَكَانَتْ لَ هُمْ فِي الْعِيزِ مَرْتَبَةً

فَ مَا شَمَاتَهُ أَعْدَاءٍ وَحُ سَادِ وَقَدْ حَلَتْ قَبْلَ حِمْصِ أَرْضُ بَعْدَادَ وَقَدْ حَلَتْ قَبْلَ حِمْصِ أَرْضُ بَعْدَادَ فَ الْحَالُ ذَا الْحَالِ، إِفْسَادٌ كَ إِفْسَادِ مِثْلَ الْمَنَ ابِرِ، أَعْ وَادًا بِأَعْوادِ مِثْلَ المَنَ لَنَا مِثْلَ أَعْرَاسٍ بِ أَعْدِ وَلَا بَاعْيَادِ مِثْلَ الأَبَ اطِحِ فِيهَا خِصْبُ مُرْتَ ادِ مِثْلَ الأَبَ اطِحِ فِيهَا خِصْبُ مُرْتَ ادِ مَثْلَ الأَبَ اطِحِ فِيهَا خِصْبُ مُرْتَ ادِ بَرَ العَ ذَابِ وَمَا دَاثُوا بِالحَادِ وَأَسْ هُمُ الدَّهْ فِيهِمْ ذَاتُ أَقْصَادِ وَأَسْ هُمُ الدَّهْ فِيهِمْ ذَاتُ أَقْصَادِ وَشَدَادِ وَشَدَادٍ وَشَدَادً وَشَدَادٍ وَشَدَادٍ وَشَدَادً وَسَدَادٍ وَشَدَادً وَسَدَادٍ وَسَدَادٍ وَشَدَادٍ وَشَدَادٍ وَشَدَادً وَسَدَادٍ وَشَدَادً وَسَدَادٍ وَشَدَادٍ وَسَدَادٍ وَسَدَادٍ وَسَدَادٍ وَسَدَادً وَسَدَادٍ وَسَدَادً وَصَدْدِ وَسَدَادً وَالْحَادِ وَسَدَادً وَادَادً وَالْمَادِ وَسَدَادً وَالْمَادِ وَسَدَادً وَسَدَادً وَادِهُ وَادَادً وَسَدَادً وَسَدَادً وَالْمَادِ وَالْمِادِ وَالْمَادِ وَالْمَادُ وَالْمَادِ وَالْمَادِ

<sup>1-</sup> ابن اللبانة: الديوان، ص: 57-58.

كَانُوا المُلُوكَ مُلُوكَ الأَرْضِ فَانْصَرَفُوا حَرِيهِ مَلُوكَ الأَرْضِ فَانْصَرَفُوا حَرِيهِ مَهُمْ حَتَّى إِذَا غُلِبُوا تَبَدَّلُوا السِّجْنَ بَعْدَ القَصْرِ مَنْزِلَةً وَأُنْزِلُوا عَنْ مُتُونِ الشُّهُبِ وَاحْتَمَلُوا وَعِيثَ فِي كُلِّ طَوْقٍ مِنْ دُرُوعِ هِمْ وَعِيثَ فِي كُلِّ طَوْقٍ مِنْ دُرُوعِ هِمْ

وَمَالَهُمْ حَوْمَةً فِيهَا وَلَا نَادِ سِيقُ وا عَلَى نَسَقٍ فِي حَبْلِ مُقْتَادِ سِيقُ وا عَلَى نَسَقٍ فِي حَبْلِ مُقْتَادِ وَأُحْدَدَقُوا بِلُصُوصٍ عَوْضَ أَجْنَادِ فَرِيقَ دُهْم إِلِيْلُكَ الخَيْلِ أَنْدَادِ فَصِيغَ مِنْهُنَّ أَغْلَالُ الْأَجْيَادِ أَ فَصِيغَ مِنْهُنَّ أَغْلَالُ الْأَجْيَادِ أَ فَصِيغَ مِنْهُنَّ أَغْلَالُ الْأَجْيَادِ أَ فَصِيغَ مِنْهُنَّ أَغْلَالُ الْأَجْيَادِ أَ

شَبَّهُ الكاتب الحملة التي تعرضت لها مملكة بنو عباد بالحملة التي تعرضت لها العاصمة بغداد من قبل، من قبل على يد المغول، فالإفساد الذي ذال بنو عباد يشبه الإفساد الذي طال بغداد وحمص من قبل، فقد منابرها وأسرتها تشبه منابر وأسرة بغداد مصنوعة من العود، لكنَّ الغزاة أفسدوها، كما أنَّ سهامهم وسيوفهم ورماحهم أضحت مُكسَّرةً وأبدلوا بعد عزهم الذي شبهه بعز قوم عاد وقوم شداد، فأبدلوا بعد هذا العز ذلًا لم يعهدوه من قبل لأنهم كانوا ملوك الأرض، أما الآن فقد أبدلوا السجن بالقصور، وسيقوا مقيدين بالحبال، وصنع أعداؤهم من دروعهم أغلالا لأجيادهم، وهو دليل على الذل الذي لحقهم.

### ويمضي يقول في قصيدته:

نَسِيْتُ إِلَّا غَدَاةَ النَّهْرِ كَوْنَهُمُ وَالنَّاسُ قَدْ مَلَأُوا العَبْرَيْنِ وَاعْتَبَرُوا وَالنَّاسُ قَدْ مَلَأُوا العَبْرَيْنِ وَاعْتَبَرُوا حُطَّ القِنَاعُ فَلَمْ تُسْتَرُ مُخَدِّرَةً حَانَ الوَدَاعُ فَضَجَّتْ كُلُّ صَارِحَةٍ سَارَتْ سَفَائِنُهُمْ وَالنَّوْحُ يَصْحَبُهَا كَمْ سَالَ فِي الماءِ مِنْ دَمْعٍ وَكَمْ حَمَلَتْ

في المُنْشَاتِ كَأَمْ وَاتِ بِالحادِ مِنْ لُؤْلُو طَافِيَاتٍ فَوْقَ أَزْبَادِ مِنْ لُؤْلُو طَافِيَاتٍ فَوْقَ أَزْبَادِ وَمُنِقِقَ أَوْجُهُ تَمْ نِيقَ أَبْرَادِ وَمُنْقِقَ أَوْجُهُ تَمْ نِيقَ أَبْرَادِ وَصارِحٍ مِنْ مُفَادَّاةٍ وَمِنْ فَادِ كَانَّهَا إِبلُ يَحْدُو بِهَا الحَادِي تِلْكَ الفَظَائِعُ مِنْ قِطْعَاتِ أَكْبَادِ 2

يشرح الدكتور شوقي ضيف هذه الأبيات في كتابه تاريخ الأدب العربي فيقول: "يقول الشاعر إنني مهما نسيت فلن أنسى رحيل المعتمد وآله في السفن، وكأنها مقابر نزلوها والناس قد ملأوا الشاطئين متعجبين لتلك اللآلئ من النساء تطفوا على الماء فوق زبده، ولا ترسب في القاع، ويقول إنمن سرن من

<sup>1-</sup> ابن اللبانة: الديوان، ص: 59-60.

<sup>-2</sup> ابن اللبانة: الديوان، ص: 61.

قصورهن سافرات لحزنهن يلطمهن ويخمشن وجوههن بأظافرهن لفجيعتهن، وضجَّ الرجال والنساء على الشاطئين، وضجَّ من في السفن وضجَّ المفدُّون الملوحون لهم بأيديهم، وسارت السفن يصحبها الندب والنواح كما يصحب الحداء الإبل السائرة في الصحراء، وكم سال في ماء الوادي الكبير من دمع، وكم حملت تلك السفن من فلذات أكباد". 1

#### ويقول في آخر القصيدة:

وَأَيْنَ مُعْتَمَدُ، نَعْمَى يُقَسِّمُهَا وَأَيْنَ يُوضِّحُ لِي هَدْيَ الرَّشِيدِ ضُحَىً وَأَيْنَ لِي كَنَفُ المُعْتَمَدِ مَنْزِلَةً مَكَارِمَ وَمَعَالٍ كُنْتَ بَيْنَهُمَا لَقَّاكُمُ اللهُ حَيْرًا أَنْكُمْ نَفْرُ

مَ رُعً مَ وَمَاءً لِ زُوَّادٍ وَرُوَّادٍ وَرُوَّادٍ الْخَيِّ إِرْشَادِي أَجْلُو بِهِ فِي ظِلْمِ الْغَيِّ إِرْشَادِي عَلَى احْتِفَالٍ مِنَ النَّعْمَى وَإِعْدَادِ كَا أَيِّ بَيْنِ نَ رُوْضَاتٍ وَأَطْوادِ كَا يَعْرِفُوا غَيْرَ فِعْلِ الخَيْرِ مِنْ عَادِ لَمُ تَعْرِفُوا غَيْرَ فِعْلِ الخَيْرِ مِنْ عَادِ فَإِنَّ فِي غُصَصٍ عَيْشِي وَأَنْكَادِ 2

فها هو الشاعر ينعي ابن عباد بأنه كان تقسم النعم من مراع ومياه وغيرها على زوار ورواد مملكته، وبأنّه طان مرشده في الغيّ، وهو دليل على الصداقة والمودة التي كانت تجمع بينهما، ثم بين المكارم والمعالي التي كان بينهما وكذلك الروضات والأطواد التي كان يتمتع بالعيش فيها، وأخيرًا تمنى له بأن يلقي الخير لأنه من نفر لم يَعرفوا سوى فعل الخير، مخاطبا إياه بأنه في عيش نغص ومنكد بعده.

ونظم أبو محمد بن عبدون (529هـ) قصيدة يرثي فيها بني "المظفر أصحاب بَطَلْيُوس من ملوك الطوائف بعد أن أعار اليها أعداؤهم وسلبوها منهم، استعرض فيها حوادث الدهر بمن سبقهم، ونكبته بالمتقدمين من ذوي التيجان والرياسة، ثم ينتهي إلى مقصودة من رثاء بني المظفر والتوجع لما أصابهم". 3

وقال الشنتريني (ت542هـ) عن هذه القصيدة: "اقتفي فيها أبو محمد أثر فحول القدماء من ضربهم الأمثال في التأبين والرثاء بالملوك الأعزة وبالوعول الممتنعة في قلل الجبال والأسود الخادرة في

<sup>-</sup> شوقى ضيف: تاريخ الأدب العربي، دار المعارف، القاهرة، مصر، دط، دت، ج8، ص: 343.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المصدر السابق: ص: 62.

<sup>-3</sup> عبد العزيز محمد عيسى: الأدب العربي في الأندلس، مطبعة الاستقامة، مصر، دط، دت، ص-3

الغياض وبالنسور والعقبان والحيّات في طول الأعمار".  $^{1}$  وهي قصيدة طويلة بدأها الشاعر بمدح المظفر، حيث يقول فيها:

الدَّهْرُ يُفجِعُ بَعدَ العَينِ بِالأَثَرِ أَنْهَاكَ أَنهَاكَ أَنهَاكَ -لَا آلومكَ مَوعِظَةً-مَا لِلَّيَالِي أَقَالَ اللهُ عَثْرَتَنَا فِي كُلِّ جينٍ لَهَا فِي كُلِّ جارِحَةٍ قِي كُلِّ جارِحَةٍ تَسُرُّ بِالشَّيءِ لَكِنْ كَيْ تُغَرَّ بِهِ

فَمَا البُكَاءُ عَلَى الأَشباحِ وَالصُّورِ عَنْ نَوْمَةٍ بَيْنَ نَابِ اللَّيثِ وَالطُّفرِ مِنَ اللَّيثِ وَالظُّفرِ مِنَ اللَّيَا يَدُ الغَيْرِ مِنَ اللَّيَا جِرَاحٌ وَإِنْ زَاغَتْ عَنِ النَّظرِ مَنَا إِلَى الجَانِي مِنَ الزَّهْرِ كَالأَيْمِ ثَارَ إِلَى الجَانِي مِنَ الزَّهْرِ 2

يشرح الدكتور شوقي ضيف هذه الأبيات فيقول: "وهو يتحدث عن الدهر أنه دائما يرسل فواجعه على المحسوس، فغيم الحزن على من يموتون، وهم ليسوا إلا أشباحًا وصورًا، ويقول إنني لا أُقصِّر في وعظك ونهيك عن الاستنامة إلى الدهر، وهو قد أنشب فيك نابه وظفره، ويدعو الله أن يقيلنا وينقذنا من عثرات الليالي وأن يسلط عليها الأحداث حتى تنهكها ولا تبقى فيها بقية، إذ في كل حين تصيبنا في عضو منا عزيز علينا بجراح، منها ما نراه، ومنها ما يزيغ عن البصر، وإنها إن سُرَّت بشيء وهيهات فلكي تخدعنا به، بل لكي تلسعنا من خلاله اللسعة القاضية، كالأفعى المختبئة في الزهر تلسع يد قاطفه اللسعة السامة المميتة". 3

ويقول في هذه القصيدة أيضا:

فَمَا البُكَاءُ عَلَى الأَشباحِ وَالصُّورِ لَمْ تُبْقِ مِنْهَا -وَسَل دُنْيَاكَ- مِنْ حَبَرِ وَكَانَ عَضْبًا عَلَى الأَمالَاكِ ذَا أَثَرِ وَلَمْ تَدع لِبَنِي يُصونَانَ مِنْ أَثَرِ عَادٍ وَجُرْهُمْ مِنْهَا نَاقِضُ المِرَرِ

<sup>1-</sup> الشنتريني (أبو الحسن علي بن بسام): الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق: إحسان عباس، دار الثقافة، بيروت، لبنان، دط، 1997، مج1، ص:818.

 $<sup>^{2}</sup>$  شوقي ضيف: تاريخ آداب العرب، ج8، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> المصدر نفسه، ص: 346.

# وَمَــزَّقَتْ سَبَأً فِي كُـلِّ قَــاصِيَةٍ فَـما اِلتَقَى رائِحٌ مِـنْهُمُ بِـمُبْتَكُرِ 1

تعود به الذكريات في هذه الأبيات إلى الأمم السابقة التي ملكت الأرض وكيف حَلَّت بها خطوب الدهر فعادت وهوت، حيث يقول: "دول كثيرة أتاحت الليالي لها الظفر والرفعة، ثم عادت فهوت بها من حالق، هوت بدارا ملك الفرس، فقتله الإسكندر المقدوني، ولم تلبث أن هدَّتْ منه، وكان سيفا قاطعًا ساطعًا فتلَّمَتُهُ وحَطَّمَتُهُ، وقد استرجعت من بني ساسان ملوك الفرس كل ما وهبتهم من عز ومجد، ولم تدع لليونانيين شعب الإسكندر من أثر كأن لم يكونوا شيئًا مذكورا، وبالمثل صنعت بقبيلتي طسم وأختها جديس في اليمامة، وكرَّ الدهر على عاد وجرهم نكباته حتى محاهما محوًا". 2

وبعد ذكره للدول الغابرة وما حل بها من أحداث وخطوب أدَّتْ إلى زوالها وقيام دول أخرى على أنقاضها يصل إلى رثاء دولة بني المظفر فيقول:

مَرَاحِلًا وَالوَرَى مِنْهَا عَلَى سَفَرِ بِمِثْلِهِ لَيْلُهُ فِي غَابِرِ العُمُرِ بِمِثْلِهِ لَيْلُهُ فِي غَابِرِ العُمُرِ مَنْ لِللَّسِنَّةِ يُهْدِيهَا إِلَى التُّعْرِ وَحَسْرَةُ الدِّينِ وَالدُّنْيَا عَلَى عُمَرِ

بَنِي المُظُوَّرِ وَالأَيّامُ مَا بَرَحَتْ سُحْقًا لِيَومِكُم يَومًا وَلَا حَمِلَتْ مُصَدِّقًا لِيَومِكُم يَومًا وَلَا حَمِلَتْ مَصَنْ لِلأَعِنَّةِ أَوْ مَنْ لِلأَعِنَّةِ أَوْ وَيْحَ البَأْسِ لَوْ سَلَمَا وَوَيْحَ البَأْسِ لَوْ سَلَمَا

يقول في هذه الأبيات: "سحقًا وبعدًا لليوم الذي زالت فيه دولتكم ولا حملت بمثله ليلة تعسة من الليالي، ويبكيهم لعرش بَطَلْيُوس وخيلها العادية وسيوفها الباترة، ويتوجَّعُ للسماح وللشجاعة، ويتحسَّر على ما خسر الدين من جهاد المتوكل للأعداء وخسرت الدنيا من مجده وأبحة إمارته". 3

هذه بعض النماذج من شعر رثاء المدن والمماليك في العصر الأندلسي، وهي مجرد غيض من فيض، لأن هذا النوع من الأغراض الشعرية قد ازدهر وشاع في العصر الأندلسي بعد الحملة الصليبية التي تعرضت لها المماليك في الأندلس، وقد نظم فيها الشعراء القصائد الطوال، فكان هذا النوع من

<sup>1-</sup> المصدر نفسه، ص: 346.

 $<sup>^{2}</sup>$  المصدر نفسه، ص: 346.

<sup>-3</sup> المصدر نفسه، ص: 346.

الشعر من الأغراض التي برع فيها الشعراء الأندلسيون، حيث يقول الكثير من الباحثين بأن شعراء الأندلس لم يسبقهم أحد في شعر رثاء المدن، ولم تأت أحد بعدهم بمثله.

## المبحث الثاني: رثاء الأشخاص

يعد رثاء الأشخاص من أقدم أنواع الرثاء التي عرفها الشعر العربي منذ العصر الجاهلي، إذ كانت النساء يندبن آبائهم وإخوانهن وأزواجهن، وكان في الكثير من الأحيان يلجأ العرب إلى نائحة يدفعون لها أجرًا من أجل تمجيد الميت ورثائه، يقول الدكتور شوقي ضيف: "لعلَّ أقدم صور النواح والندب في شعرنا العربي هي صورة نَدْبِ الأهل والأقارب والنواح عليهم، وللمرأة الجاهلية في هذا المجال القسط الأكبر والنصيب الأوفر، إذ كانت تندب أباها وإخوتها، فما تزال تنوح على من يتوفى منهم حَتْفَ أنفه، ومن يموت قَعْصًا 2، بالرماح والسيوف، وما أكثر من كان يموت منهم في حروبهم الدائرة على المراعي ". 3

وسبب كثرة الحروب الطاحنة بين القبائل العربية كان كل يوم يخلّف وراءه قتلى من هذه القبيلة أو تلك، "وكل صريع تندبه النوادب من أهله وقبيلته، فكُنَّ يلطمن ويخمشن وجوههن ويحلقن رؤوسهن ويشققن جيوبهن ويقرعن صدورهن على من طوَّحَ به الأعداء أو طوَّحَتْ به الأقدار إلى مهاوي القبور". 4

وذكر لويس شيخو في كتابه "رياض الأدب في مراثي شواعر العرب" أنَّ النِّسَاءَ الجاهليات جرين محرى فحول الشعراء في الرثاء، حيث قال: "وقد جرى نساؤهم في ميدانهم ولا تراهن في الرثاء أنزل طبقة من أئمتهم، لا بل تجدهن يستنبطن في هذا الباب أساليب بديعة لم يتَنَبَّه لها الفحول لما طبعن عليه من رقَّةِ الطباع وشدة الجزع في المصائب وصد الحسِّ فَيُبْرِزْنَ عواطفهن بشعر سلس وكلام لَيِّنٍ قريب المأخذ يكاد يسيل رقَّةً وانسجامًا". 5

فقد عرب العرب الرثاء منذ العصر الجاهلي على غرار باقي الأمم الأخرى، باعتبار أن الرثاء يُعبِّر عَمَّا يختلع في النفس من حزن وألم على فقدان أحد الأقارب أو الأصحاب، أو الأحباب.

<sup>1-</sup> الموت حتف الأنف: الموت على الفراش.

<sup>.</sup> القعص: القتل بالسيف. -2

**<sup>-3</sup> شوقى ضيف**: الرثاء، ص: 13-14.

<sup>4-</sup> المصدر نفسه: ص: 14.

<sup>5-</sup> **لويس شيخو اليسوعي**: رياض الأدب في مراثي شواعر العرب، المطبعة الكاثوليكية للآباء اليسوعيين، بيروت، لبنان، دط، 1897، ص: 1.

وأشهر النائحات على فقدان الأهل الخنساء فهي "أشهر من بكت واشتبكت في الجاهلية إذ قُتِلَ أخوها معاوية في بعض غاراته، فعقدت عليه مأتمًا ضخمًا من النواح، وأثار ذلك أخاها صخرًا، فثأر له، ولكنه جرح جرحًا بليغًا أدى إلى وفاته، فعادت إلى نواحها بأشد مما صنعت على أخيها معاوية، وكأنما سعر صخرٌ قلبها، وأشعل صدرها بشعلة من الحزن لا تخبو ولا تهدأ". أوفيه تقول:

أَلَا يَا عَيْنِ فَانْهَمِ رِي بِغَدْرِ وَفِي ضِي فَيضَةً مِنْ غَيْنِ نُنْ زِنِ وَلَا تَعِدِي عَنْ وَاءً بَعْدَ صَحْرِ فَقَدْ غَلَبَ العَزَاءُ وَعِيلَ صَبْرِي وَلَا تَعِدِي عَنَاءً بَعْدَ صَحْرِ لِعَيْنَدَ النَّوْمِ يُشْعَرُ حَرَّ جَمْرِ لِمَ الْكَوْمِ يُشْعَرُ حَرَّ جَمْرِ لِمَانَ وَمُ يُشْعَرُ حَرَّ جَمْرِ لِعَيْنَدَ النَّوْمِ يُشْعَرُ حَرَّ جَمْرِ لِعَيْنَدَ النَّوْمِ يُشْعَرُ حَرَّ جَمْرِ وَلَيُ فَتَى كَصَحْرِ وَأَيُّ فَتَى كَصَحْرِ لِعَانِ عَائِلٍ غَلَسِةٍ بِوَتْرِ عَلَى صَحْرٍ وَأَيُّ فَتَى كَصَحْرِ وَقَيْنَ مَنْ وَلِمَكَ لِ المُحَرِقُوا هُدُوءً وَلِلْمَكَ لِ المُحَرِي وَلَيَ سَفْرِ عَلَى المُحَرِي وَلَي سَفْرِ وَلِلَمَكِ لِ المُحَرِي وَلَي سَفْرِ وَلِلَمَكِ لِ المُحَرِي وَكُلِ سَفْرِ وَلِلْمَكِ لِ المُحَرِي وَكُلِ سَفْرِ وَلِلْمَكِ لِ المُحَرِي وَكُلِ سَفْرِ وَلِلْمَكِ لِ المُحَرِي وَكُلِ سَفْرِ وَلِ سَفْرِ وَلِي مَا المُحَرِي وَكُلِ سَفْرِ وَلِي مَا المُحَرِي وَكُلِ سَفْرِ وَلَا مَكِ لِ المُحَرِي وَكُلِ سَفْرِ وَلَا مَعْ وَالْمَكِ لِ وَكُلِ سَفْرِ وَلَا مَا وَقُوا هُدُوءً وَلَا مَانِ وَكُلِ سَفُو وَالْمَكِ لِ المُحَرِي وَلَا مَانُ وَكُلِ سَفْرِ وَلَا مَانُ وَكُلِ سَفْرِ وَلَا مَانُ وَلَا المُحَرِي وَلِي مَانِ وَكُلِ سَفُوا وَلَا المُحَرِي وَلَا مَانُ وَلَا المُحَرِي وَلَا مَانُ وَلَا المُحَلِ المُحَرِي وَلَا مَانِ وَلَا مَانِ وَلَا مَانُ وَلَا مَانَ وَلَا مَانُ وَلَا مَانَا فِي المَانِ وَالْمَالِ المُحَرِي وَلَا المُعَلِي وَلَا مَانُ وَلَا مَانِ المُعَلِي وَالْمَالِ المُعَالِ المُحَرِي وَلَا مَانِ وَلَا مَلِي مَا المُعَلِي وَالْمَالِ المُعَلِي وَلَا مَانِ وَالْمَالِ المُعَلِي وَالْمَالِ المُعَالِي وَالْمَالِ المَانِي وَلَا مَلِي مَانِ المُعَلِي وَالْمَالِ المُعَالِ المُعَالِي المُعَالِي وَالْمَالِ المُعَلِي المُعَلِي المَانِو المُعَلِي المُعَلِي المَانِي وَالْمَالِ المُعَلِي المُعَلِي الْمَانِ المُعَلِي المُعَلِي المُعَلِي المَانِي وَالْمَالِ المُعَلِي المُعَلِي المُعَلِي المُعَلِي المُعَلِي المُعَلِي المَانِ المُعَلِي المُعَلِي المُعَلِي المَانِ المُعَلِي المُعَلِي المُعَلِي المُعَلِي المُعَلِي المُعَلِي الْمُعَلِي المُعَلِي المُعِلِي مَانِي المَعِلِي مِنْ مَانِهُ المُعَلِي المُعَلِي مَا المُعَلِي الْ

وتقول في قصيدة أخرى لها في رثاء أخيها صخر:

إلى أن تقول:

يُذَكِّ رُبِي طُلُوعُ الشَّمْسِ صَخْراً وَلَوْلاَ كَثْرَةُ البَاكِينَ حَوْلِي وَلَكِ نَ لا أَزْالُ أَرْى عَجولاً أَرَاهَا وَالِها وَالِها تَبْدِي أَحَاها

فَ أُصْبِ حُ قَدْ بُلِيْتُ بِفَ رْطِ نُكْسِ لِيَ وْمِ كَرِيهَ قِ وَطِعَانِ حِلْسِ3

وَأَذْكُ رُهُ لِكُ لِ غُ رُوبِ شَمْسِ عَلَى إِخْ وَانِهِمْ لَقَتَلْتُ نَفْسِي عَلَى إِخْ وَانِهِمْ لَقَتَلْتُ نَفْسِي وَبَاكِيَةً تَنُ وحُ لِيَ وْمِ نَحْسِ عَشِيَةً رُزْئِ وَ أَوْ غِبَّ أَمْسُ 4

هذه الأبيات للخنساء تدل على أن البكاء على الآباء والإخوة والأحبة كانت عادة متفشية في العصر الجاهلي، ويدل على ذلك قولها: "ولولا كثرة الباكين حولي على إخوانهم لقتلت نفسي، فهذا

<sup>1-</sup> شوقي ضيف: الرثاء، ص: 14.

<sup>2-</sup> الخنساء: الديوان، تحقيق: حمد وطماس، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط2، 2004، ص: 43.

<sup>-3</sup> المرجع نفسه: ص: 71.

<sup>-</sup>4- المرجع نفسه: ص: 27.

دليل على النساء في العصر الجاهلي كُنَّ يبكين ويرثين الأموات، وكُنَّ يخلد نهم بقصائد بديعة تعبر عن صدق عواطفهن، وقد جمع لويس شيخو في كتابه "رياض الأدب في مراثي شواعر العرب" قصائد لشاعرات عربيات في هذا الجال.

وقد شاع هذا النوع من الفنون الشعرية على غرار المدح والغزل والوصف وغيرها من الفنون الأخرى عند الشعراء الأندلسيين حتى برعوا فيه وفاقوا فيه أقرائهم من الشعراء العرب، ومن ذلك نجد قصيدة لميمون الخطابي يرثي بها عبد الله بن أبي بكر بن الجدّ ويعزي أباه وهو يومئذ وزير إشبيلية وعظيمها وكانت حاضرة الأندلس يقول فيها:

أَرجَّ الصَّعْقِ يَوْمَ النَّفْحِ فِي الصُّورِ أَمْ هَدَّةُ الأَرْضُ إِظْهَارًا لِمَا زَجَرَتْ أَمْ هَدَّةُ الأَرْضُ إِظْهَارًا لِمَا زَجَرَتْ أَمْ الكَورِ فِي آفَاقِهَا انْتَثَرَتْ مَا لِلنَّهَارِ تَعَرَّى مِنْ ثِيَابِ سَنَا قَدْ كَانَ لِلصُّبْحِ طَرَفٌ زَانَهُ بَلَقُ فَمَا المُلِّمُ الَّذِي غَشَّى بِدُهْمَتِهِ فَمَا المُلِّمُ الَّذِي غَشَّى بِدُهْمَتِهِ فَمَا المُلِّمَ اللَّذِي غَشَّى بِدُهْمَتِهِ فَمَا المُلِّمَ اللَّذِي غَشَّى بِدُهْمَتِهِ فَمَا المُلِّمَ اللَّذِي غَشَّى بِدُهُمَتِهِ وَانْظُرُوا أَصِحْ لِتَسْمَعَ مِنْ أَنْبَائِهَا نَبَأَ وَانْظُرُوا وَانْظُرُوا مَعْ العِيدِ لَا عَادَتْ مَضَاضَتُهُ وَاعْتَامَ دَارًا لَهَا فِي السُّبْقِ جَمْهَرَةً وَاعْتَامَ دَارًا لَهَا فِي السُّبْقِ جَمْهَرَةً وَاعْتَامَ دَارًا لَهَا فِي السُّبْقِ جَمْهَرَةً وَاعْتَامَ دَارًا لَهَا فِي السُّبْقِ جَمْهَرَةً

أَمْ دَكَّةُ الطُّورِ يَـوْمَ الصَّعْقِ فِي الطُّورِ وَ الصَّعْقِ فِي الطُّورِ وَ الصَّعْقِ فِي الطُّورِ وَ النَّاتِ الشَّمْ الْ فِي طَيِّ وَتَكُورِ وَ وَ الشَّمْ اللَّهُ اللَّيْ اللَّهُ وَ النَّاتِ الشَّمْ اللَّهُ اللَّيْ اللَّهُ اللَّهُ وَ النَّورِ مُقَدِّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَ النَّورِ اللَّهُ وَ اللَّهُ الللْمُعُلِيمِ الللْمُلِّمِ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْمُلْمُ الللْ

يبدأ الشاعر قصيدته بالتساؤل هل هي رجة الصعق يون يُنْفَخُ في الصور يوم القيامة؟ أم دكة الطور وهو جبل الطور المذكور في القرآن الكريم؟ أم هي هدة الأرض لتخرج من جوفها ما يوجد تحت الثرى؟ وهذا ليصور لأبي عبد الله هول الفاجعة بعد فقدان ولده، ثم وصفه بأنه مثل النهار وقد تعرى من ثيابه الفاخرة التي كان يلبسها، وقد شابه الليل ويقصد به ظلمة القبر في أثواب ديجور وهو يقصد

<sup>-</sup> عبد الله كنون: النبوغ المغربي في الأدب العربي، طنجة، المغرب، ط2، دت، ج3، ص: 881.

بها الكفن، وبعد أن كان يتَعَطَّرُ بالكافور أصبح الآن عطره العنبر، وهو الذي يوضع على الميت عند تكفينه.

ثم أضاف الشاعر يقول:

رَمَى قُرَيْشًا فَاصْمَى سَهْمُ حَادِثِهِ فَحَانَهَا الْجَدُّ فِي ابِنِ الْجَدِّ يَوْمَ قَصَى لِلَّهِ وَالْمَجْدُ مَا أَبْقَاهُ مِنْ أَثَرٍ لِلَّهِ وَالْمَجْدُ مَا أَبْقَاهُ مِنْ أَثَرٍ لَلَّهِ وَالْمَجْدُ مَا أَبْقَاهُ مِنْ أَثَرٍ نَصَوَّارَةٌ عِنْدَمَا رَاقَاتْ بِدَوْحَتِهَا جَارَ الذُّبُ ولُ عَلَيْهَا عِنْدَمَا مَلَأَتْ وَسَيْفُ بَأْسٍ لِكَسْرِ الْحَطْبِ أَغْمَدَهُ وَسَيْفُ بَأْسٍ لِكَسْرِ الْحَطْبِ أَغْمَدَهُ وَصَيْفُ بَأْسٍ لِكَسْرِ الْحَطْبِ أَغْمَدَهُ وَصَيْفُ بَأْسٍ لِكَسْرِ الْحَطْبِ أَغْمَدَهُ وَصَيْفُ بَأْسٍ لِكَسْرِ الْحَطْبِ أَلْعُلْمِ بَهِ وَضَى، فَرَافَقَ شَهْرُ الصَّوْمِ مُرْتَحِلًا وَالْحَبْرِ مَسْرُورًا، وَحَلَّهُ بِهِ فَسَارَ لِلْحِينِ مَسْرُورًا، وَحَلَّفَنَا فَسَارَ لِلْحِينِ مَسْرُورًا، وَحَلَّفَنَا فَضَا الْمُلِمِّ بِهِ فَسَارَ لِلْحِينِ مَسْرُورًا، وَحَلَّفَنَا فَا حَادِيَ الأَحْزَانِ يَوْمَ حَدَا فَاذَيْتُ يَا حَادِيَ الأَحْزَانِ يَوْمَ حَدَا

أَبْنَاءَ فِهْ بِتَوْفِيقِ الْمَقَادِيرِ وَأَتَّرَ الْحَطْبُ فِيهَا أَيَّ تَالَّقِيرِ الْخَصْرِي اللَّيَالِي بِطَيْبِ الذِّكْرِ مَأْثُورِ أَخْرَى اللَّيَالِي بِطَيْبِ الذِّكْرِ مَأْثُورِ أَهْدوَتْ إِلَى التَّرِبِ مِنْ بَيْنِ النَّوَاوِيرِ أَهْ وَتَعْطِيرِ مَعْ طِيبِ وَتَعْطِيرِ مَعْ طِيبِ وَتَعْطِيرِ مَعْ طِيبِ وَتَعْطِيرِ مَعْ طِيبِ وَتَعْطِيرِ مَعْ طِيبٍ وَتَعْطِيرِ صَرْفَ الحَوادِثِ فِيهَا بَعْدَ تَكْسِيرِ وَوَافَقَ الشَّهُ وَلِا فِي فَضْلٍ وَتَطْهِيرٍ وَوَافَقَ الشَّهُ وَلِا فَي فَضْلٍ وَتَطْهِيرِ لِلْحُورِ الْمَعْدَ لِلْحُورِ لِمَعْرُونِ بِمَسْرُورِ لِلْحُرْنِ، فَاعْجَبْ لِمَحْزُونِ بِمَسْرُورِ اللَّعْدِ اللَّهُ وَالِيرِ أَلَّا اللَّهِ وَالِيرِ أَلْمُ عَلَى اللَّهُ وَالِيرِ أَلْمُ عَلَى اللَّهِ وَالِيرِ أَلْمُ عَلَى اللَّهُ وَالِيرِ أَلْمُ عَلَى اللَّهُ وَالِيرِ أَلْمُ عَلَى اللَّهُ وَالِيرِ أَلْمُ عَلَى اللَّهُ وَالِيرِ اللَّهُ وَالِيرِ أَلْمُ عَلَى اللَّهُ وَالِيرِ أَلْمُ اللَّهُ وَالِيرِ أَلْمُ اللَّهُ وَالِيرِ اللَّهُ وَالِيرِ أَلْمُ عَلَى اللَّهُ وَالِيرِ اللَّهُ وَالِيرِ الْمُعْلِي اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالِيرِ الْمُعْلِي اللَّهُ وَالِيرِ الْمُعْلِي اللَّهِ اللَّهُ وَالْمِيرِ الْمُؤْونِ اللَّهُ وَالْمِيرِ اللْمُ اللَّهُ وَالْمُؤُونِ اللَّهُ وَالِيرِ اللْمُ اللَّهُ وَالْمِيرِ الْمُعْمِلِي اللَّهُ وَالْمُعْمِلِي اللَّهُ وَالْمُعْمِلُولِ الْمُعْمِلِي اللْمُعْمِلِي اللْمُعْمِلِي اللَّهُ وَلِيرِ الْمُعْمِلِي اللَّهِ اللْمُلْمُ الْمُؤْلِقِي الْمُعْمَى الْمُعْمِلِي الْمُعْمَامِ الْمُعْمَى الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي اللْمُلْمُ الْمُعْمِلُولِ الْمُعْمِلِي اللْمِلْمُ الْمُعْمَى الْمُعْمِلِي الْمُعْمِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعِلَمِ الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِ

بعد أن ذكّر بأن الموت قد أخذ قريشا من قبل بتوفيق المقادير، أي أن الموت مقدر على الخلق، وقد خان الجد في ابن الجد وأثر فيه الخطب أيما تأثير، ثم بدأ في وصفه على عادة شعراء الرثاء، فوصفه بأنه نوّارة (وهو تشبيه بليغ) وعندما تفتّحت، جاءها الموت فجأة فأصبحت تحت التراب من بين جميع النواوير وهي الورود، حيث عندما ملأت الدنيا بعطرها وطبيب رائحتها، أذبلها الموت وحرم والده وأهله منه، ونبّة إلى أنه قضى نحبه في شهر رمضان، وقد وافق شهر رمضان في الفضائل والطهر، ولينفس على والده ويُهوّنَ عليه من هول المصيبة والفاجعة الأليمة التي ألمّت به، وصفه بأنه انتقل إلى دار الآخرة مسرورًا غير أنه ترك أهله ومحبيه بعده في حزن شديد، وكيف لشخص أن يحزن على مسرور لأنه سيلقى خيرًا كثيرًا عند ربه وبأنه سيتزوج بحور العين.

ومنها أيضا:

<sup>1-</sup> عبد الله كنون: النبوغ المغربي في الأدب العربي، ص: 882.

فَالوَجْدُ وَالدَّمْعُ مِنْ حُنْنٍ قَدْ اقْتَسَمَا فَالوَجْدُ وَالدَّمْعُ مِنْ حُنْنٍ قَدْ اقْتَسَمَا فَالقَلْبُ بِالغَيْظِ فِي تَصْعِيدٍ مُسْتَعِرٍ وَسَائِقُ الخَطْبِ يَشْدُو الحَامِلِينَ لَهُ وَلِلْمَ لَائِكِ فِي آفَاقِ هَا زَجَلُ وَلِلْمَ لَائِكِ فِي آفَاقِ هَا زَجَلُ ثَنَى المُ صَابُ عَلَى شَيْخِ الجَنِيرَةِ فِي ثَنَى المُ صَابُ عَلَى شَيْخِ الجَنِيرَةِ فِي ذَاقَ السَّرَزَايَا عَلَى مِقْدَارِ مَنْصِبِهِ ذَاقَ السَّرَزَايَا عَلَى مِقْدَارِ مَنْصِبِهِ إِنْ كَانَ فَرَقَ شَمْلُ الأُنْسِ مِنْهُ فَكُمْ إِنْ كَانَ فَرَقَ شَمْلُ الأُنْسِ مِنْهُ فَكُمْ يَا لَكُمْ وَقْعَ الخُطُوبِ وَلَمْ يَا دُهُرُ حَمَالُتُهُ وَقْعَ الخُطُوبِ وَلَمْ

قَلْمِي وَجَفْنِي بِمَنْظُ وَمِ وَمَنْتُورِ وَالْجَفْنُ بِالْفَيْضِ فِي تَصْوِيبٍ مَمْطُورِ وَالْجَفْنُ بِالْفَيْضِ فِي تَصْوِيبٍ مَمْطُورِ يَسُوقُهُمْ سَوْقَ حَادِيَ العِيرِ لِلْعِيرِ قَدُ شَقَّعَتْهُ بِتَهْ لِيلِ وَتَكْبِيرِ عَقْدَ شَقَّعَتْهُ بِتَهْ لِيلِ وَتَكْبِيرِ عَقْدِ وَحَالٍ وَتَقْدِيمٍ وَتَأْخِيرِ عَقْدِ الْمَقَادِيرِ وَتَقْدِيرِ الْمَقَادِيرِ وَلَا يُتِهَا لِيلِ وَتَكْبِيرِ الْمَقَادِيرِ وَلَا يُتِهَا لَي قَدْرِ الْمَقَادِيرِ وَلَي قَدْرِ الْمَقَادِيرِ وَلَيْرِ الْمَقَادِيرِ وَقَيرِ الْمَقَادِيرِ وَقَيرِ الْمَقَادِيرِ وَتَلْمُ وَلِلْهُ لِلْمَا فِي فِيرِ وَلَيْ مِنْ جَمْعٍ وَتَوقِيرِ وَقِيرِ وَتَلْمُ وَلِهُ مَنْ خَمْدِ وَمَنْ جَمْعِ وَتَوقِيرِ وَقَيرِ وَتَلْمُ وَلِهُ الْمُؤْمِدِ وَاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّ

يؤكد الشاعر في هذه الأبيات على أن الوجد والدمع قد اقتسما قلبه وجفنه، فراح ينظم الشعر ويكتب النثر لرثاء عبد الله بن أبي بكر، فقلبه يعتصره الحزن والألم، وجفنه فاض بالدموع بكاء على الفقيد، والناس يحملونه على أكتافهم إلى مثواه الأخير بالتكبير والتهليل ووالده على قدر منصبه تأتيه المصائب فيتحملها، ويصبر على كل ما يصيبه.

## ومنها أيضا:

فَاسْمَعْ بِقَلْبِكَ، فَالأَشْيَاءَ نَاطِقَةٌ مُقَدِمَاتُ اللَّيَالِي طَالَمَا فَضَحَتْ مُقَدِمَاتُ اللَّيَالِي طَالَمَا فَضَحَتْ جُمْعُ السَّلَامَةِ مَعْدُومُ الوُجُودِ بِهَا وَالكَوْنُ طِرْسٌ، وَهَذَا الخَلْقُ أَحْرُفُهُ وَالكَوْنُ طِرْسٌ، وَهَذَا الخَلْقُ أَحْرُفُهُ وَالكَوْنُ لِعْرِبُ، وَالأَفْعَالُ يُظْهِرُهَا وَاللَّهْ وَاللَّهُ مَا الخَلْقُ أَسْمَاءٌ تَعَاورَهَا وَوَلَا الْخَلْقُ أَسْمَاءٌ تَعَاورَهَا وَوَلَا الْحَلْقُ أَسْمَاءٌ تَعَاورَهَا وَوَلَمَا وَكُلُّهُمْ فِي مَدَى الأَعْمَارِ تَحْسِبُهُمْ وَالمَوْتُ مِثْ لَيُ عُرُوضِيّ يُقَطِعُ مِنْ وَالمَوْتُ مِثْ لُعُرُوضِيّ يُقَطِعُ مِنْ وَالمَوْتُ مِثْ لُوضِيّ يُقَطِعُ مِنْ وَالمَوْتُ مِثْ لُؤُمِلُ أَنْ يَبْقَى وَقَدْ نُفِضَتْ يَا مَنْ يُؤمِلُ أَنْ يَبْقَى وَقَدْ نُفِضَتْ يَا مَنْ يُؤمِلُ أَنْ يَبْقَى وَقَدْ نُفِضَتْ

وَأَلْسُ نُ الْحَالِ تُعَنِّى كُلَّ نِحْرِيرِ
نَتَائِجُ الْعَلَّرِ مِنْهَا كُلَّ مَعْرُورِ
فَكَمْ بِهَا لِلرِّدَى مِنْ جَمْعِ تَكْسِيرِ
وَالْحَرْفُ مَا بَيْنَ مَمْحُورٍ وَمَبْتُ ورِ
طَوْعًا وَيُعْجِمُ مِنْهَا كُلَّ مَسْطُورِ
إِعْرَابُهُ بَيْنَ مَ مَرْفُوعٍ وَمَ جُرُورِ
إِعْرَابُهُ بَيْنَ مَمْ لُودٍ وَمَقْصُورِ
كَحَالِهَا بَيْنَ مَمْ لُودٍ وَمَقْصُورِ
أَبْيَاتُهُمْ كُلَّ مَوْزُونٍ وَمَ كُسُورِ

<sup>1-</sup>المصدر نفسه: ص: 882.

آمَالُ نَفْسِكَ عَنْ دُنْيَاكَ مِنْ زُورِ  $^1$ 

هَ ذِهِ الْحَقِيقَةُ لَا مَا حَدَّثَتْكَ بِهِ

فالشاعر يخاطب أبا بكر بأن يسمع بقلبه الأشياء الناطقة والألسن التي تغني الله النحرير ثم بعد ذلك يبين أن الليالي والدهور طالما فضحت كل من غرته الدنيا وركن إليها ونسي الموت ثم شَبَّه الكون بإلطَّرْسِ والطَّرْسُ هو الصحيفة، والخلق أحرف هذه الصحيفة، والخلق منهم من يمحوه الدهر ومنهم من يبتره، وهذه الدهر يعرب أي يُبَيِّنُ ويظهر أفعال الناس طوعًا ويعجم أي يخفي أخرى، والخلائق عبارة عن أسماء منها ما يكون مرفوعًا أي ظاهرًا مثل ابن أبي بكر، ومنها ما يخفضه الدهر فلا يظهر له ذكر، وأعمارهم مثلهم منها ما يكون طويلا ومنها ما يكون قصيرًا، ثم ينصح من يأمل أن يخلد في هذه الدنيا وأن أقدار الناس قد أبرمت دون أن يعلموا عنها شيئًا، وبأن الحقيقة التي يجب أن نعرفها أن الدنيا زائلة، وأنّ النفس لا تمّنينا إلّا بالزور عن زخرفة الدنيا الزائلة.

وليبين صحة ما قاله يقول في آخر القصيدة:

سَائِلْ بِكِسْرَى مَلِيكِ الفُرْسِ هَلْ تَرَكَتْ وَانْسِزِلْ بِصَنْعَاءَ فِي قَصْسِرِ ذِي يَزَنٍ وَانْسِزِلْ بِصَنْعَاءَ فِي قَصْسِرِ ذِي يَزَنٍ وَاغْبُسِرْ عَلَى حِيرَةِ النُّعْمَانِ مُعْتَبِرًا وَاعْبُسِرْ عَلَى حِيرَةِ النُّعْمَانِ مُعْتَبِرًا وَأَيْسِنَ مَنْ كَانَ سِجْنُ الجِنِّ فِي يَدِهِ وَأَيْسِنَ مَنْ كَانَ سِجْنُ الجِنِّ فِي يَدِهِ وَأَيْسِنَ مُحْتَرِقُ السَدُّنْيَا بِعَسِرْمَتِهِ وَأَيْسِنَ مُحْتَرِقُ السَدُّنْيَا بِعَسِرْمَتِهِ وَأَيْسِنَ مِهَا بَادٍ يُحَسِسُ بِهِ بَسِادُوا فَسَلَيْسَ مِهَا بَادٍ يُحَسِسُ بِهِ هُسِو القَصْفَاءُ أَبَا بَسِكْمٍ أُصِبْتَ بِهِ هُسِو القَصْفَاءُ أَبَا بَسِكْمٍ أُصِبْتَ بِهِ وَاللّهُ يَصْحُرُسُ دُنْيَاكُمْ وَيَسْرَفَعُ عَنْ

لَـهُ المَنَايَا جَنَاحًا غَيْرَ مَكْسُورِ تُلْمِمُ بِقَصْرٍ عَلَى الأَغْيَارِ مَقْصُورِ تَلْمِمُ بِقَصْرٍ عَلَى الأَغْيَارِ مَقْصُورِ تَعْبَرُ بِأَطْلَالِ نُعْمَى ذَاتُ تَغْيِيرِ وَتَعْبَرِيرِ وَالإِنْسُ وَالجِينِ فِي قَهْرٍ وَتَعْبَرِيرِ يَطُويِ السِيلَادَ بِسَهَا طَيَّ الطَّوامِيرِ يَطُويِ السِيلَادَ بِسَهَا طَيَّ الطَّوامِيرِ مِنْسَهُمْ وَأَفْنَاهُمْ رَيْبُ الدَّهَارِيرِ فَسَلِيمَ مَالِيكَ أَنْ تَعْلِيمَ مَالُيكَ أَنْ وَاعَ المَحَاذِيرِ مَا اللَّهُ المَحَاذِيرِ مَا اللَّهُ المَحَاذِيرِ مَا اللَّهُ عَالِيكَ أَنْ وَاعَ المَحَاذِيرِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ المَحَاذِيرِ مَا اللَّهُ اللَّهُ المَحَاذِيرِ وَالمَحَاذِيرِ وَالْمَحَاذِيرِ وَالْمَعَالِيكَ أَنْ وَالْمَعَادِيرِ وَالْمَعَادِيرِ وَالْمَعَالِيكَ أَنْ وَالْمَعَادِيرِ وَالْمَعَادِيرِ وَالْمَعَادِيرِ وَالْمَعَادِيرِ وَالْمَعَالِيكَ أَنْ وَالْمَعَادِيرِ وَالْمَعَادِيرِ وَالْمَعَالِيلُ وَالْمَعَادِينَ وَالْمَعَادِيرِ وَالْمِيلِيلِيلُونَ الْمَعَادِيلِ وَالْمَعَادِيلِ وَالْمِيلِيلُونَ وَالْمَعَادِيلِ وَالْمَعَادِيلِ وَالْمَعَادِيلَ وَالْمَعَادِيلَ وَالْمَعَادِيلِيلُ وَالْمُعَادِيلِيلُونَ الْمُعَالِيلُونَ وَالْمَعَادِيلِ وَالْمِيلُونَ وَالْمَعَادِيلَ وَالْمَعَادِيلِ وَالْمِيلُونَ وَالْمَعَادِيلَ وَالْمَعَادِيلِيلُونَ وَالْمِيلُونَ وَالْمَعَادِيلَ وَالْمَعَادِيلُونَ وَالْمُعَادِيلِيلُونَ وَالْمِيلُونَ وَالْمَعَادِيلِ وَالْمَعَادِيلِيلُونَ وَالْمَعَادِيلِيلُ وَالْمُعَادِيلُ وَالْمُعِلَّالِيلُونَ وَالْمِيلُونَ وَالْمُعِلَالَ وَالْمُعَالِيلُونَ وَالْمِيلِيلُونَ وَالْمَالِيلُونَ وَالْمَالِيلُونَ وَالْمُعَالِيلُونَ وَالْمُعَالِيلُونَ وَالْمَعَادِيلِ وَالْمَعَادِيلِيلُونُ وَالْمَالِيلُونَ وَالْمَالِيلُونِ وَالْمَالِيلُولُولُونِ وَالْمَلْمِيلُولُونِ وَالْمَالِيلُولُولُولِيلُولُ وَالْمِيلِيلُولُونِ وَالْمَلْمِيلُولُولُولُولِ وَالْمُعَالِيلُول

فهو يقول: اسأل كسرى ملك الفرس هل تركت له الموت من شيء إلّا وأتت عليه، ثم يضيف: انزل بصنعاء أي إلى اليمن أين كان يوجد قصر الملك ذي يزن هل بقي منه شيء، ثم اعبر إلى حيرة النعمان بن المنذر ملك المناذرة تعتبر بأطلال مدينتهم ونعم متغيرة كانوا فيها يتنعَّمُونَ، ويتساءل عن نبي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المصدر نفسه: ص: 883-884.

<sup>2-</sup> عبد الله كنون: النبوغ المغربي في الأدب العربي، ص: 884-885.

الله سليمان –عليه السلام – الذي كان سجن الجن في يده، وقد سحَّر الله تعالى الإنس والجن في خدمته، فكل هذه الأمم قد بادت وأصبحت في عداد الموتى، ولم يعد يظهر منهم أحد، وفي الأخير يناشد أبا بكر بأن يصبر على قضاء الله وقدره، ويُسَلِّم له تسليمًا يؤجر عليه، وفي البيت الأخير دعا الله أ، يحرس عليا أبا بكر، والعليا هي جمع الصفة العليا والكلمة العليا، وأن يديم ملكه، وأن يرفع الله عنه كل أنواع المحاذير، وهذه القصيدة لميمون الخطابي طويلة تتألف من حوالي ستين بيتًا نظمها ميمون الخطابي في رثاء عبد الله بن أبي بكر، ويعزي فيها أبا بكر على الفاجعة الأليمة التي ألمَّت به، ومواساة له ليخفف من حزنه الشديد، حيث دأب الشعراء العباسيون على رثاء وتعزية الملوك والأمراء، وأبنائهم بقصائد خلدها التاريخ، وهي مبثوتة في كتب التراث.

ونظم ابن زيدون قصيدة يرثى فيها القاضي أبا بكر بن ذكوان يقول فيها:

أَعْجَبُ لِحَالِ السَّرْوِ كَيْفَ تُحَالُ لا تَفْسَحْنَ لِلنَّفْسِ فِي شَأْوِ المُنى لا تَفْسَحْنَ لِلنَّفْسِ فِي شَأْوِ المُنى مَا أَمَتَعَ الآمَالُ لَوْلَا أَنَّهَا مَنْ شُرَّ لَمَّا عَاشَ قَلَّ مَتَاعُهُ فِي كُلِّ يَوْمٍ نُنْتَحَى بِرَزِيَّةٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ نُنْتَحَى بِرَزِيَّةٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ نُنْتَحَى بِرَزِيَّةٍ إِنْ يَنْكُورِ بِالأَمْسِ نَحِمُ إِنْ يَنْكُورِ بِالأَمْسِ نَحِمُ إِنَّ النَّعِيَّ لِجَهُ وَوٍ وَمُحَمَّدٍ إِنَّ النَّعِيَّ لِجَهُ وَوٍ وَمُحَمَّدٍ إِنَّ النَّعِيَّ لِجَهُ وَوٍ وَمُحَمَّدٍ الْأَمْسِ نَحِمَّةً إِنَّ النَّعِيَّ لِجَهُ وَوٍ وَمُحَمَّدٍ النَّهُ الحِمَامُ تَجَاذَبَا فَي اللَّهُ الْحِمَامُ تَجَاذَبَا

وَلِدُولَةِ العَليَاءِ كَيْفَ تُدالُ إِنَّ اِعْتِدَالُ الْمَنِي لَضَدَالُ الْمَنِي لَضَدَالُ الْمَنَى لَضَدَالُ الْمَنَى لَضَدَالُ الْمَعْتَاقُ دُونَ بُلُوغِهَا الآجَالُ فَالعَيْشُ نَوْمٌ وَالسُّرُورُ حَيَالُ لِلْمَالُ رُضِ مِنْ بُرَحَائِهَا زِلْزَالُ لَا عَالِيْقُ أَلْلَيْوَمُ أَقلَعُ عَارِضٌ هَطَّالُ الْمَنْ فَالِيَومُ أَقلَعُ عَارِضٌ هَطَّالُ الْمَنْكَى الغَمَامُ فَدَمْعُهُ مُنْشَالُ لَا غَرُو أَنْ تَتَجَاذَبَ الأَشْكَالُ 1 لَا غَرْوَ أَنْ تَتَجَاذَبَ الأَشْكَالُ 1

يقول الشاعر في هذه الأبيات: أعجب لحال السرو، والسرو هو الشرف والسيادة كيف تدال، أي كيف تتحول وتتبدل، وما أمتع الآمال لولا أنها تنتهي قبل بلوغها آجالها، ويقول: كل يوم ننتحي برزيَّةٍ، أي كل يوم نُقْصَدُ ونُبْتَكَى ببلية تتزلزل الأرض من شدتها، ويقول أيضا: إن ينكدر بالأمس نجم ثاقف أي يسقط في إشارة إلى وفاة أبا بكر بن ذكوان، فاليوم أقلع عارض هَطَّالُ، أي ممطر يهطل

<sup>1-</sup> ابن زيدون: الديوان، دراسة وتحذيب: عبد الله سنده، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط1، 2005، ص: 200.

بالمطر في إشارة وكناية عن خلافة من مات ويضيف في رثائه قائلًا: إن النعي لجهور ومحمد، أي الناعي لهما أبكى الغمام بدمع منثال أي يسيل غزيرًا.

#### ويضيف قائلًا:

وَكَّ أَبُو بَكْرٍ فَوَاعَ لَهُ الهَوَى قَمَرُ هَوَى فِي التُربِ تُحْتَى فَوْقَهُ قَمَرُ هَوَى فِي التُربِ تُحْتَى فَوْقَهُ قَمَرُ هَوَى فِي التُربِ تُحْتَى فَوْقَهُ قَصَدُ قُلْتُ إِذْ قِيلَ السَّرِيرُ يُقِلُّهُ الآنَ بَيَّنَ لِلعُقْ ولِ زَوالُهُ مَا أَقْبَحَ الحَدُنْيَا خِلَافَ مُودَّعٍ مَا أَقْبَحَ الحَدُنْيَا خِلَافَ مُودَّعٍ مَا أَقْبَحَ العَرْ الثَّرَى لَا يَبْعَدَنَ مَا أَنْتَ إِلَّا الجَفْرِ الثَّرِى لَا يَبْعَدَنَ مَا أَنْتَ إِلَّا الجَفْرِ الثَّرِي لَا يَبْعَدَنَ مَا أَنْتَ إِلَّا الجَفْرِ الشَمَائِلِ مِثْلَمَا فَهُنَاكَ نَقَاحُ الشَمَائِلِ مِثْلَمَا وَلَا مِثْلَلَ مِثْلَمَا وَلَا مِثْلَلَ مِثْلَمَا وَلَا مِثْلَلَ مَا الثَّهُ الثَّهُ المُؤتِينِ نَازِحُ وَالْمَائِقِ المُورِينِ نَازِحُ

هَـوْلُ تَقَـاصَرَ دُونَـهُ الأَهْـوَالُ لِلّهِ مَـا حَازَ التَّـرَى المُنْهَالُ هِـرَى المُنْهَالُ هَـلُ لِلسَّرِيرِ بِقَـدْرِهِ إِسْتِقْلَلَ لَكُلْ الْجِبَالُ قُصَارُهُ السَّقِلَ الْأَنْ الْجِبَالُ قُصَارُهُ اللَّهَا تَـخْتَالُ عَنِيَـتْ بِـهِ فِي حُسْنِهَا تَـخْتَالُ خُلُوّ مِـنَ الفِتْيْانِ فِيلَ حَلالُ خُلُو مِـنَ الفِتْيْانِ فِيلَ حَلالُ نَصْلُ عَلَيْهِ مِنَ الشَّبَابِ صِقَالُ طَرَقَتْ بِأَنْفَاسِ الرِّيَاضِ شَمَالُ طَرَقَتْ بِأَنْفَاسِ الرِّيَاضِ شَمَالُ عَلَيْهِ مَقَالُ عَلَيْهِ مِعَلَيْهِ مَقَالُ عَلَيْهِ مَقَالُ عَلَيْهِ مَقَالُ عَلَيْهِ مَقَالُ عَلَيْهِ مَقَالُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَقَالُ عَلَيْهِ مَقَالُ عَلَيْهِ مَقَالُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَقَالُ عَلَيْهِ عَلَيْهِعِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

يقول الشاعر: ولَّى أبو بكر فراع له الهوى، أي مات أبو بكر ففزع له الهوى، هَوَل "تقاصرت دونه الأهل أي كل الأهوال تقاصرت لموت أبا بكر، ثم شَبَّهَهُ بالقمر تمال الأثرية فوقه بعد دفنه، ثم قال: الآنَ بَيَّنَ للعقول زواله أن الجبال قُصَارُهُنَّ زوال، قصارهن أي آخرهن والمعنى أن لابد لكُلِّ عالٍ من نزول وزوال، وقال: ما أقبح الدنيا خلاف مُودِّع، أي بعد الذي ودعوه وهو أبو بكر، عنيت به في حسنها تختال، أي كانت تختال به حال حياته، ثم قال: يَا قَبْرُهُ العَطِرَ الثَّرَى لَا يَبْعَدَنَ حُلُوٌ مِنَ الفِتْيْانِ فيكَ حَلَالُ، أي حَلَّ فيك فتى، لَا رَيْبَةَ فيه حلو المنطق، نَقَاحُ الشَمَائِل، أي: ذو طباع تنفح طيبا، فوصفه بأنه ذو طبا تنفح منها الربح الطيبة، دَانٍ مِنَ الخُلُقِ المُزيّنِ نازِحٌ، أي: قريب من الخلق المزين نازح أي: بعيد عن كل ما فيه وقدح.

وجاء في القصيدة أيضًا:

مَنْ لِلْعُلُومِ؟ فَقَدْ هَـوَى العَلَمُ اللَّهِ مَنْ لِلْعُلُومِ؟ فَقَدْ هَـوَى العَلَمُ اللَّهِ مَـنْ لِلقَضَاءِ يَعِـزُ فِي أَتنائِهِ

وُسِمَ تْ بِ هِ أَنْوَاعُهَا الْأَغْفَالُ إِسْكَالُ؟ إِيضَاحُ مُظلِمَ قٍ لَهَا إِشْكَالُ؟

مَنْ لِليَتِيمِ تَتَابَعَتْ أَرْزَاؤُهُ؟ أَعْزِز بِأَنْ يَنْعَاكَ نَعْيَ شَمَاتَةٍ فُجِعَتْ رَحَى الإِسْلَامِ مِنْكَ بِقُطْبِهَا زُرْنَاكَ لَمْ تَأْذَنْ كَأَنَّكَ غَافِلٌ زُرْنَاكَ لَمْ تَأْذَنْ كَأَنَّكَ غَافِلٌ

هَلَكَ الأَبُ الحَانِي وَضَاعَ المَالُ لِلْأُولِيَاءِ المَعْشُرُ الأَقْتَالُ لِلْأُولِيَاءِ المَعْشُرُ الأَقْتَالُ لَيْتَ الحَسُودَ فِدَاكَ فَهُو ثِفَالُ 1 مَا كَانَ مِنْكَ لِوَاجِبٍ إِغْفَالُ 1

يقول الشاعر: قد هو العلم بعد وفاتك الذي وُسِمَتْ به الأنواع المبهمة، كما ضاع القضاء الذي كان يجد لكل مظلمة وإشْكَالٍ حلَّا، كما أن اليتيم قد تتابعن مصائبه بسبب وفاة أبو بكر الذي كان يعتبر أبا حنونا لكل يتيم، يرأف على الأيتام، ويتكفل بهم، ثم يعنيه بأن رحى الإسلام فجعت بعظيمها الذي فقدته لأنه يغفل عن آداء واجباته.

#### ومنها أيضًا:

أَيْسَ الْحَفَاوَةُ رَوْضُهَا غَضُّ الْجَنَى الْحَفَامَ مَسِنْ يَعْرِضْ عَلَيْسَكَ وِدَادَهُ مَهْمَا نُعِبُّكَ لَا نُسِرِبْكَ وَإِنْ نَنزُرْ مَهْمَا نُعِبُّكَ لَا نُسِرِبْكَ وَإِنْ نَنزُرْ هَيْهَاتَ لَا عَهْدُ كَعَهْدِكَ عَائِدٌ هَيْهَاتَ لَا عَهْدُ كَعَهْدِكَ عَائِدٌ فَاذَهُ الضَّنى فَاذْهَبْ ذَهَابَ البُرْءِ أَعْقَبَهُ الضَّنى فَاذْهَبْ ذَهَابَ البُرْءِ أَعْقَبَهُ الضَّنى لَاللَّهُ مَالِ إِذْ شَيَّعْتَهَا لَا عَمْدَ اللَّعْمَالِ إِذْ شَيَّعْتَهَا لَا عَمْدَ وَالْكَ وَإِمْتَدَّتُ عَلَى لَا عَلَى اللَّهُ وَالْاَعْمَالِ إِذْ شَيَّعْتَهَا وَإِذَا النَّسِيمُ إِعْتَا مَثْ وَاكَ وَإِمْتَدَّتُ عَلَى وَإِذَا النَّسِيمُ إِعْتَالَ فَإِعْتَامَتُ مِن وَلَا عَيْدَامَتُ بِهِ وَإِذَا النَّسِيمُ إِعْتَالَ فَإِعْتَامَتُ مُ الْعَلَى وَلِيَ مِينَةٍ وَلَا النَّسِيمُ إِعْتَالَ فَإِعْتَامَتُ مُنْ وَلَا صِيانَةٍ وَلَا مَنْ حَلَّفُ تَهُ مُسْتَبِعِرُ وَلَا مَنْ حَلَّفُ تَهُ مُسْتَبِعِرُ مُنْ مَلْقَاتَهُ مُسْتَبِعِرُ وَلَا مَنْ حَلَّفُ تَهُ مُسْتَبِعِرُ وَلَا مَنْ حَلَّفُ تَهُ مُسْتَبِعِرُ وَلَا مَنْ حَلَّافُ مَنْ مَا عَلَى الْعَلَى الْمَالَا فَاعْتَامَ مَنْ حَلَّافُ مَا مُنْ حَلَّافُ مَا مُنْ حَلَّافُ مَالُكُ وَالْمَا عَلَى الْمَالَاقِ اللَّكَالَ الْمَالَاقُ اللَّالَ الْمَالَاقِ مَنْ حَلَّافُ مَا مُنْ حَلَّافُ مَا مُعْمَالًا عَلَى الْمَالَاقِ الْمُنْ مَالَعْمَالُهُ اللَّالَاقُ الْمَالَاقِ الْمُعْمَالِ اللَّهُ الْمَالَعُونَ وَالْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمُعْمَالُ الْعَلَى الْمَالَاقُ اللَّهُ الْمُعْمَالَ الْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالَ اللَّهُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُ اللْعُلَالَ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُ اللْعُلَالَ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُ اللَّهُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمَالُ اللْمُعْمَالُولُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمَالُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمَال

أَيْنَ الطَّلَاقَةُ بِشْرُهَا سَلْسَالُ يَكُرِنِ القَبُولُ بَشِيرُهُ الْإِقْبَالُ يَكُرِنِ القَبُولُ بَشِيرُهُ الْإِقْبَالُ رِفْها فَصَمَا لِرِيَارَةٍ إِمْسَلَالُ لِفْبَالُ إِذْ أَنْتَ فِي وَجْهِ الزَّمَانِ جَمَالُ وَالْأَمْنِ وَافَتْ بَعْدَهُ الْآجَالُ وَالْأَمْنِ وَافَتْ بَعْدَهُ الْآجَالُ بِمَالِيرٍ سَاعَةَ تُعْرَضُ الْأَعْمَالُ وَالْمَالِيرِ سَاعَةَ تُعْرَضُ اللَّعْمَالُ ضَالِيرٍ سَاعَةَ تُعْرَضُ اللَّعْمِمُ طِلْلَالُ ضَالِيرٍ سَاعَةً تُعْرَضُ اللَّعْمِمُ طِلْلَالُ سَاحَاتِكَ الغَدَواتُ وَالآصَالُ سَاحَاتِكَ الغَدَواتُ وَالآصَالُ قَلَيرًالًا يَالُو وَقَالَ مَا اِسْتَحْفَظْتَهُ لَا يَالُو وَقِي قِي حِفْظِ مَا اِسْتَحْفَظْتَهُ لَا يَالُو وَقِي قَالَ مِنْ النَّعْمِ عَلَى الْمَالُونُ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونُ وَالْمِيرُونِ الْمَالُونُ وَلَامِ الْمُنْ وَالْمَالُونُ وَالْمَالُونُ الْمَالُونُ وَالْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ وَالْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالَّهُ لَا يَالُونُ اللَّهُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمُعُولُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمُلْلُولُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمِلْمُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمُلْمِلُونُ الْمَالُونُ الْمُلْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمُعْلِي الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمُعُلِي الْمِلْمِ الْمِلْمُ الْمَالُونُ الْمِلْمُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمُعْلِقُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمَالُونُ الْمُعْلِقُ الْمِلْمُ الْمَالُونُ الْمُعْلُولُ الْمِلْمُ الْمِلْمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلُولُ الْمُعْلِي الْمِلْمُول

يقول الشاعر: اين تلك الحفاوة والطلاقة والبشر التي روضها غض الثمر، أيام كنت في زمانك تحفظ الود وتقابله بالإحسان، ويقول مهما نغيب عنك فلا ريبة فيك كل يوم فزيارتك لا ثُمَلُ، ويخاطبه قائلًا: فاذهب ذهاب الشفاء قد أعقبه المرض كناية عن الحزن الشديد الذي ألمَّ بعد وفاته، ويدعو له

<sup>1-</sup> ابن زيدون: الديوان، ص: 202.

<sup>2-</sup> ابن زيدون: الديوان، ص: 203.

بأن صالح أعماله التي عملها في الدنيا سيلقاها ساعة عرض الأعمال يوم الحساب، ثم يقول: حَيًّا المطر قبرك، وامتدت على ترابك ظلال النعيم، وضعف النسيم فاعتامت به الغدوات والآصال أي: الصباح والمساء ويقول له أزالك أمر مقدر وسيزول، وسيحوط من خلفته، أي سوف يحفظ ويُحيطُ من خلفته ورائك، أي من سيخلفه في القضاء، لا يالو: أي لا يقصر في عمله.

#### ويقول في نهاية القصيدة:

كَفَلَ الْوَلِيدَ بِجَبَرِهِم مَلِكُ سَجِيَّتُهُ الْوَفَاءُ فَمَا لَهُ مَلِكُ سَجِيَّتُهُ الْوَفَاءُ فَمَا لَهُ حَتَمُ عَلَيْهِ لَعًا لِعَثْرَة حَالِمِمْ إِيهًا بَنِي ذَكُووانَ إِنْ غَلَبَ الأَسَى إِنْ كَانَ غَابَ البَدْرُ عَنْ سَاهُورِهِ

إِنَّ السوزِيرَ لِمِثْلِهَا فَعَسالُ بِالعَهْدِ فِي ذِي خِلَةٍ إِخْلَالُ بِالعَهْدِ فِي ذِي خِلَةٍ إِخْلَالُ قَمَّ تُقَالُ قَدْ تَعْثُرُ الْحَالَاتُ ثُمَّ تُقَالُ فَلَكُمْ إِلَى الصَّبْرِ الجَمِيلِ مَآلُ فَلَكُمْ وَفَارَقَ غَابَهُ الرِّقْبَالُ 1 مِنْكُمْ وَفَارَقَ غَابَهُ الرِّقْبَالُ 1

وفي الأخير يؤكد بأن الوزير أبا الوليد يتكفل بجبرهم، فليس بالعهد نقص أو غدر، ومن أقال عثرة أخيه فقد سامحه وقبل عذره، ثم يوصى بن ذكوان بالصبر الجميل، ولا تكون الشكوى إلّا لله وحده.

ونظم أبو بكر محمد بن سوار الأشبوني قصيدة يرثي فيه أمير المسلمين أبي يعقوب يوسف بن تاشفين يقول فيها:

مَلِكُ المُلُوكِ وَمَا تَرَكْتَ لِعَامِلِ
يَا يُوسُفُ مَا أَنْتَ إِلَّا يُوسُفُ
اسْمَعْ أَمِيرَ المُسْلِمِينَ وَنَاصِرَ الـ
اسْمَعْ أَمِيرَ المُسْلِمِينَ وَنَاصِرَ الـ
جُوزِيتَ حَيْراً عَنْ رَعْيَّتِكَ الَّتِي
أُمَّا مَسَاعِيكَ الكِرامُ فَإِنَّهَا
فِي كُلِّ عَامٍ غَرْوَةٌ مَبْرُورَةٌ
تَصِلُ الجِهَادَ إِلَى الجِهَادِ مُوقَقًا
تَصِلُ الجِهَادَ إِلَى الجِهَادِ مُوقَقًا

عَمَالًا مِنَ التَّقُوى يُشَارِكُ فِيهِ وَالكُالُ يَعْقُونُ يُشَارِكُ فِيهِ وَالكُالُ يَعْقُونُ وبُ بِمَا يَطْوِيهِ دِّينِ الَّذِي بِنُفُ وسِنَا نَفْدِيهِ لَمْ تَرْضَ فِيهَا غَيْرَ مَا يُرْضِيهِ حَرَجَتْ عَنْ التَّكْيِيفِ وَالتَّشْبِيهِ تُرْدِي عَدِيدَ السَّرُومِ أَوْ تُفْنِيهِ حَكَمَ القَضَاءُ بِكُلِّ مَا تَقْضِيهِ

<sup>1-</sup>المصدر نفسه: ص: 204.

فِي كُلّ مَا تُخْفِيهِ أَوْ تُبْدِيهِ 1

مُتَ وَاضِعًا لِلهِ مُظْهِرَ دِينِهِ

فالشاعر وصف يوسف بن تاشفين بأنه ملك الملوك، وبأنه لم يترك لعامل من بعده من التقوى يشارك فيه، فهو قد عمل كل أعمال التقوى حسب الشاعر، ثم وشبه الشاعر ابن تاشفين بيوسف عليه السلام، والحزن والبث الذي تملك بني الله يعقوب عليه السلام، ثم "يشيد بابن تاشفين صاحب موقعة الزلاقة التي أَجَّلَتْ استراد الإسبان الأندلس العربية مئات السلام، ثم "يشيد بابن تاشفين صاحب موقعة الزلاقة التي أَجَّلَتْ استراد الإسبان الأندلس العربية مئات السنين، ويقول إنه ناصر الذي يفديه كل مسلم بروحه ودمه، ويدعو الله أن يجزيه خير الجزاء عما بذله لرعيته في جهاده المستميت للإسبان وغزواته المتعاقبة واصلًا الجهاد بالجهاد، إعلاء لكلمة الله في تواضع حمد". 2

### ويقول فيها أيضا:

أمَّا مَسَاعِيكَ الكِرْامُ فَإِنَّهَا وَكُمْ وَلَقَدْ مَلَكْتَ بِحَقِّكَ الدُّنْيَا وَكُمْ لَكُتَ بِحَقِّكَ الدُّنْيَا وَكَمْ لَكُو رَامَتْ الأَيَّامُ أَنْ تُحْصِي الَّذِي إِنَّا لَمَفْجُ وعُونَ مِنْكَ بِوَاحِدٍ إِنَّا لَمَفْجُ وعُونَ مِنْكَ بِوَاحِدٍ وَإِذَا سَمِعْتَ حَمَامَةً فِي أَيْكَةٍ وَمُضَى قَدِ اسْتَرْعَى رَعِيَّتَهُ ابْنَهُ وَمَضَى قَدِ اسْتَرْعَى رَعِيَّتَهُ ابْنَهُ وَإِذَا هَرْبُرُ الغَابِ ضَرَّى شِبْلَهُ وَإِذَا هَرْبُرُ الغَابِ ضَرَّى شِبْلَهُ وَإِذَا عَلِي كَانَ وَارِثُ مُلكِهِ وَإِذَا عَلِي كَانَ وَارِثُ مُلكِهِ وَإِذَا عَلِي كَانَ وَارِثُ مُلكِهِ

حَرَجَتْ عَنْ التَّكْيِيفِ وَالتَّشْبِيهِ مَلَكَ المُلُوكُ الأَّمْرِيةِ وَالتَّشْبِيهِ فَعَلَتْ المُلُوكُ الأَّمْرِ بِالتَّمْرِيةِ فَعَلَتْ سُيُ وَقُكَ لَمْ تَكُنْ تُحْمِيةِ فَعَلَتْ سُيُ وَقُكَ لَمْ تَكُنْ تُحْمِيةِ جُمِعَتْ خِصَالُ الخَيْرِ أَجْمَعَ فِيهِ تَحْمِعَ فِيهِ تَحْمِعَ اللَّهُ الْخَيْرِ أَجْمَعَ فِيهِ تَحْمِعَ فِيهِ تَحْمِعَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُ حَقَّ مُسْتَرْعِيهِ فَي الغَابِ كَانَ الشِّبْلُ مِثْلَ أَبِيهِ فَي الغَابِ كَانَ الشِّبْلُ مِثْلَ أَبِيهِ فَي اللَّهُمُ مُلَقًى فِي يَدِ بَارِيهِ قَلَ السَّهُمُ مُلَقًى فِي يَدِ بَارِيهِ قَلَ السَّهُمُ مُلَقًى فِي يَدِ بَارِيهِ قَلَى السَّهُمُ مُلَقًى فِي يَدِ بَارِيهِ قَلْ السَّهُمُ مُلَقًى فِي يَدِ بَارِيهِ قَلَى السَّهُمُ مُلَقًى فِي يَدِ بَارِيهِ قَلْ السَّهُمُ مُلَقًى فِي يَدِ بَارِيهِ وَاللَّهُمْ مُلَقًى فِي يَدِ بَارِيهِ وَاللَّهُمْ مُلَاقًا لَهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ الْمُلْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمِلْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُ اللِمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ ال

يقول الشاعر في رثائه ليوسف بن تاشفين بأنك ملك الدنيا بحق واستحقاق، أما بقية الملوك فملكوا الأمر بالتمويه والغصب وبغير وجه حق، ثم يقول: لو أرادت الأيام أن تحصي ما فعلته سيوف يوسف لما استطاعت أن تحصيه لكثرة غزواته وجهاده للأعداء والفتك بهم، وحتى صوت الحمامة في

<sup>1-</sup> علي بن بسام الشنتريني: الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، القسم 2، مج1، ص: 831.

<sup>2-</sup> شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي، ج8، ص: 336.

<sup>.832</sup> مج1، ص: الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، القسم 2، مج1، ص: -3

هديلها وصفه الشاعر بأنها ترثي يوسف بن تاشفين، وبعد وفاته تسلم الملك ابنه علي والذي رعى الرعية حق رعايتها، وكان خير خلف لخير سلف، وهو بهذا شبل مثل أبيه، ولم يرث على الملك فقط، بل ورث الجهاد والشجاعة والضرب بالسيف فهو مبارز بارع، فالسيف قد وضعت في يد باريها وقد قالت العرب في هذا الشأن: "أعط السيف باريها"، فهو بهذا يصدق عليه هذا المثل.

#### المبحث الثالث: رثاء الأنفس

كما كان الشعراء العباسيون يرثون الملوك والأمراء والأهل والأصدقاء والأحباب كان العديد منهم يرثي نفسه عندما يتذكر الموت، أو عندما تحل به حادثة كأن يسجن أو تسلط عليه شتى أنواع الظلم والجور والعذاب، ومن بين هؤلاء الشعراء الذين رثوا أنفسهم نجد الشاعر أبو الحسن المسَفِّر في الموت وفلسفته، ويقال إنها وجدت تحت وسادته بعد وفاته يقول فيها: 1

فَبَ كَ وْنِي وَرَثَ وْا لِي حَ زَنَا أَمْ عَلَى الْحَاضِرِ مَعَكُمْ هَا هُنَا لَيْ سَنَ ذَاكَ الْمَيِّ ثُ وَاللهِ أَنَا لَيْ سَنَ ذَاكَ الْمَيِّ ثُ وَاللهِ أَنَا لَيْ سِي وَقَمِي ضِي زَمَ نَا كَانَ لَبْ سِي وَقَمِي ضِي زَمَ نَا مِ نُ ثُرَابٍ قَدْ مَّيَّ أَ لِلْفَانَا مِ نُ ثُرَابٍ قَدْ مَّيَّ أَ لِلْفَانَا طِرْتُ عَنْ لَهُ فَتَحَلَّى رَهَانَا مِ فَالِي فَلَى اللهَ عَالَى رَهَانَا مِنَا سِجْ فِي فَالِفْتُ السَّجَنَا وَبَانَ سِجْ فِي فَالِفْتُ السَّجَنَا وَبَانَ سِجْ فِي المَ عَالِي وَكُانَ اللَّ جَنَا فَ وَحَلَعْ ثُنَا الكَّ فَنَا الكَلْمُ فَنَا اللّهُ فَيْ المَ عَلَا الكَلْمُ فَنَا الكَلْمُ فَنَا الكَلْمُ فَنَا اللّهُ فَنَا الكَلْمُ فَنَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ المَالَمُ فَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

قُ لِ ﴿ حُوانٍ رَأُوْنِي مَيْتَا الْحَالِ الْحُونِي مَيْتَا الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِ الْحَالِي الْحَالِي الْحَالِي الْحَالِي الْحَلَى اللّهُ ال

يقول الشاعر: قل للإخوان الذين رأوني ميتا وبدأوا في بكائي ورثائي علام تبكون؟ أعلى روحي التي انتقلت إلى بارئها؟ أم على جسدي الموجود أمامكم؟ ثم يسألهم: هل تظنون بأني أنا الميت؟ ويجيبهم ويقسم بأنه ليس هو الميت، فهو يقول بأنه في الصور أي في الآخرة وهذا جسده كان قد لبس قميصه زمنا محددًا، ثم وصف نفسه بأنه كان كالعصفور في هذه الدنيا، والدنيا بالنسبة إليه سجن قد ألفه، ثم شكر الله الذي خلصه من سجنه وبني له في المعالي ركنا في إشارة منه إلى أن الله قد بني له بيتا في الجنة، وهو يقول: بل قبل هذا اليوم كنن ميتا بينكم، أما الآن فقد حييت وخلعت كفن الدنيا الزائفة والزائلة.

ثم يقول:

<sup>1-</sup> عبد الله كنون: النبوغ المغربي في الأدب العربي، ص: 879.

<sup>-2</sup> المصدر نفسه: ص: 879.

فَ أَنَ اليَ وَمَ أُنَ اجِي مَ للَّ عَاكِفُ فِي اللَّ وَمَ أُنَ اجِي مَ للَّ عَاكِفُ فِي اللَّ وَمِ أَقْرَى وَطَعَامِي وَشَرَابِي وَاحِدُ وَطَعَامِي وَشَرَابِي وَاحِدُ لَيْ سَرَحُمْ رًا سَائِغًا أَوْ عَسَلًا هُو مَشْ رُوبُ رَسُولِ اللهِ إِذْ فَا اللهِ إِذْ فَا اللهِ إِذْ فَا اللهِ إِذْ فَا اللهِ اللهِ إِذْ فَا اللهِ رَبُّ فَفِيهِ إِنَّا اللهِ إِذْ فَا اللهِ اللهِ إِنْ فَفِيهِ إِنَّا اللهِ إِنْ فَفِيهِ إِنَّا اللهِ إِذْ فَا اللهِ اللهِ وَمَ اللهِ وَمَ اللهِ وَقَمِيمِ فَي وَرَضَّ وَا قَفْصِي وَقَمِيمِ فَي مَ نَوْقُ وَمُ رَمَ مَا اللهِ وَقَمِيمِ فَي مَ نَوْقُ وَمُ رَمَ مَا قَفَ مَا اللهِ وَحَالَةُ اللهِ وَحَالَةُ وَحَالًا وَحَالَةُ وَحَالًا وَحَالَةً وَحَالًا وَحَالًا وَحَالًا وَحَالًا وَحَالًا وَحَالًا وَحَالًا وَاللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ وَاللّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلَا لِللللّهُ وَلِل

وَأَرَى اللهَ حِهَ ارًا عَلَ اللهَ حِهَ اللهَ حِهَ اللهَ حِهَ اللهَ عِهَا كُولَا مَا كُولَا مَا كُولَا مَا كُولَا مَا كُولَا مَا وَاللهُ هُمُ وهُ حَسَنًا لا وَلا مَاءَ وَلَ كِنْ لَبَانا لا وَلا مَاءَ وَلَ كِنْ لَبَانا كُولْ مَعَ فِطْرِنا كُولْ مَعَ فِطْرِنا كُولُ مَعَ فِطْرِنا أَيْ مَعْ فَى فَعْ فَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ الل

يخبر الشاعر أهله وأحبابه بأنه يناجي ملاً خيرًا منهم، وهو يرى الله جهرة علنا، فأي جزاء أفضل من هذا الجزاء الذي لقبه في أخراه، ويقول بأنه عاكف على اللوح يقرأ أي القرآن، ويرى كل ماكان، وكل ما سيأتي وكل ما قرب منه بفضل من الله عز وجل.

وأصبح طعامه وشرابه واحدًا لم يتغير، فهو ليس خمرًا سائغا للشرب، وليس عسلًا، ولا ماءً، بل هو لبن الذي كان المشروب المفضل للرسول على حيث كانت فطرة الرسول على تسري مع فطرتنا، ثم يحثهم على تمديم بيته وأن يدقوا قفصه، وأن يمزقوا قميصه، وأن يجعلوا الكل مدفون بينه وبينهم، فلم يعد في ماله وأغراضه بعده فائدة، ويقول بأنه رحل من الدنيا وترك الكل وراءه، فلم يعد يرضى أن تكون الدنيا وطنًا له.

#### ومنها أيضا:

فَ اهْدِمُوا بَيْتِي وَرَضَّوْا قَفَصِي حَيْ ذِي السَّدَارِ نَوُومٌ مُغْرِقٌ لَا تَطُنُّوا المَوْتَ مَوْتًا إِنَّهُ لَا تَطُنُّوا المَوْتَ مَوْتًا إِنَّهُ لَا تَصْرُعُكُمْ هَجْمَةُ المَوْتِ فَمَا لَا تَصْرُعُكُمْ هَجْمَةُ المَوْتِ فَمَا

وَذَرُوا الطَّلْسَمَ بَعْدِي وَثَنَا فَا فَا الطَّلْسَمَ بَعْدِي وَثَنَا فَا فَا الْوَسَنَا فَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمُنَا لَكُمَ اللَّهُ فَي غَايَاتُ المُنَى فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي إِلَّا نَقْلَةٌ مِنْ هَا هُنَا

<sup>1-</sup> عبد الله كنون: النبوغ المغربي في الأدب العربي، ص: 880.

فَ اخْلَعُوا الْأَجْ سَادَ عَنْ أَنْفُسِكُمْ
وَحُ نُوا فِي النَّادِ جُهْ لَا تَنُوا حَسِّنُوا الظَّنْ بِرَبِّ رَاحِمٍ حَسِّنُوا الظَّنْ بِرَبِّ رَاحِمٍ مَا أَرَى نَفْ سِي إِلَّا أَنْ تَتُمْ عُنْ صَا أَرَى نَفْ سِي إِلَّا أَنْ تَتُمْ عُنْ صَلَّا وَاحِدٌ فَمُ مَنْ مَا نَفْ سِي إِلَّا أَنْ تَتُمْ فَمَ مَنْ مَا وَاحِدٌ فَمَ مَنْ مَا وَاحِدٌ لَا نَفْسِ مِ مَا نَفْ مَنْ مَا وَاحِدٌ فَمَ مَنْ مَا وَاحِدٌ لَا فَفْسَكُمْ فَمَ اللهَ لِنَفْسِ مِ مَا نَفْسَكُمْ فَمَ اللهَ لِنَفْسِ مِي رَحْمُ وَا أَنْفُسَكُمْ أَمْ فَي مَنْ مَا لَاهِ لِنَفْسِ مَي رَحْمُ فَا الله لِنَفْسِ مَي رَحْمُ فَلَا لَكُمْ مِنْ مَا لَاهِ لِنَفْسِ مَي رَحْمُ فَا الله لِنَا لَاهُ لِنَفْسِ مَي رَحْمُ فَا الله لِنَفْسِ مَي رَحْمُ مَنْ مَا لَاهِ لِنَفْسِ مَي مَيْبُ وَعَلَيْ مَنْ مَا لَاهِ لِي يَوْمِ يَرَى وَمَا لَاهُ لِي اللهَ لِلهَ لِلهَ لِلهَ لِلهَ لِي اللهِ لَاللهِ لَلهُ لِلهَ لِلهَ لِي اللهِ لَا لَاهِ لِي اللهِ لَا لَهُ لِي اللهِ لَا لَا لَهُ لِي اللهِ لَا لَهُ لِلهُ لِلهُ لِي مَنْ مَا لَاهُ لِي مَنْ مَا لَاهُ لِلهُ لِي اللهِ لَا لَا لَهُ لَلْهُ لِي اللهُ لَوْمِ لَا لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لِلهُ لِلهُ لِي اللهِ لِي اللهِ لَهُ اللهُ لَا لَهُ لِلهُ لِلهُ لَوْمُ لِلهُ لِي لَا لَا لَهُ لِلهُ لَا لَاللهُ لَلْهُ لِلهُ لَا لَاللهُ لَاللهُ لَلْهُ لِلْهُ لِللهُ لِلهُ لِللهُ لِلهُ لِللهُ لِللهُ لِلهُ لَهُ لِلهُ لِللهُ لِللهُ لِللهُ لِللهُ لِللهُ لِلهُ لِللهُ لِللهُ لِللهُ لِللهُ لِللهُ لِلهُ لَلْهُ لِلْهُ لَلْهُ لَاللهُ لَلْهُ لَلْهُ لِللهُ لِلْهُ لِلْهُ لَلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لَلْهُ لَالْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِللهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لَا لَاللهُ لِلْهُ لِلْهُ لَلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لَلْهُ لِللْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لِلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لِلْهُ لِللهُ لِلْهُ لِللْهُ لِلْهُ لِل

تُبْصِ رُوا الحَ قَ عَيَانًا بَيّا مَ نَ وَنَ لَيْ سَ بِالعَاقِلِ مِنَا مَ نَ وَنَ لَيْ سَ بِالعَاقِلِ مِنَا مَ نَ وَنَ لَيْ سَرُ وَلَا السَّعْيَ وَتَ أَتُوا أَمَنَا وَاعْتِقَ الدِي أَنَّكُمْ أَنْتُمْ أَنْتُمْ أَنْتُ مُ وَعَيَا عَمَّنَا وَعَلَا مَكَانَ شَرِّ فَبِنَا وَمَ تَى مَا كَانَ شَرِّ فَبِنَا وَعَلَى مُوا أَنَّكُ مَ فِي إِنْ رِنَا وَاعْلَى مُوا أَنَّكُ مَ فِي إِنْ رِنَا وَاعْلَى مُوا أَنَّكُ مَ فِي إِنْ رِنَا وَوَسَى لَا مُ اللهِ مَ لِيقًا أَمَّى نَا بَعْ ضَا لِرَحْبٍ وَهَنَا 1 وَمُ سَنَا بَعْ ضَا لِرَحْبٍ وَهَنَا 1 بَعْ ضَا لِرَحْبٍ وَهَنَا 1 بَعْ ضَا لِرَحْبٍ وَهَنَا 1

يقول الشاعر بأن الله حيٌّ مغرق على عباده بالنعم، والذي مات قد طار عليه النعاس، ثم يحضهم بأن يظنوا الموت بأنه فاجعة بل هو حياة، وهو غايات المنى، ويطمئنهم بأن لا ترعهم هجمة الموت وسكراته، إذ ما هي إلا نقلة من دار الدنيا إلى دار الآخرة، ثم يحثهم على التزود ليوم الرحيل، بقوله: وَحُذُوا فِي الزَّادِ جُهْدًا لَا تَنُوا، أي اجْهِدُوا أنفسكم في التزود ليوم الرحيل من دار الدنيا إلى دار القرار، ولا تنوا، أي: لا تَكِلُوا ولا تضعفوا، فليس العاقل منا من تعب وضعف في العمل ليوم القيامة.

ويطلب منهم أن يحسنوا الظن بالله لأنه هو الغفور الرحيم يوم القيامة فسيأتون آمنين يوم يلقونه لا يخافون عذاب ولا عقاب، ويقول بأنه يرى نفسه أنفسهم، ويعتقد بأنهم سيصيرون إلى المصير الذي آل إليه هو، فلا أحد يخلد في هذا الدنيا، ويقول أيضا: أن ما كان من خير فلهم، وما كان من شر فمنهم، وطلب منهم أن يرحموه وبالتالي يرحموا أنفسهم وليعلموا بأنهم سائرين على إثره لا محالة، ثم دعا لنفسه بالرحمة، ودعا بالرحمة لكل صديق قال آمين، ثم سَلَّمَ عليهم سلامًا طيبًا، وسلام الله عليهم إلى يوم يلقى بعضهم بعضًا في رحب وهناء في الآخرة.

<sup>1-</sup> عبد الله كنون: النبوغ المغربي في الأدب العربي، ص: 880-881.

وكتب ابن شُهَيْدٍ الأندلس مقطوعة شعرية يرثي فيها نفسه وأوصى أن تكتب على قبره في لوح من رخام يقول فيها: 1

أَخْ نُ طُولَ المَدَى هُجُودُ؟
مَا دَامَ مِنْ فَوْقِنَا الصَّعِيدُ
فِي ظِلِّهَا والزَّمَانُ عِيدُ؟
سَحَابَةً تَرَّمَةً تَحُودُ؟
وَشُؤْمُهُ مُ حَاضِرُ عَتِيدُ
وَضَمَّهُ مَا خَاضِرُ عَتِيدُ

يَا صَاحِبِي قُمْ فَقَدْ أَطَلْنَا فَقَالَ إِلَى لَوْ نَقُومَ مِنْهَا فَقَالُ إِلَى لَوْ نَقُومَ مِنْهَا تَاذُكُرُ كُمْ لَيْلَةٍ لَهَ وَنَا وَكَمْ سُرُورٍ هَمَى علَيْنَا كُورٍ هَمَى علَيْنَا كُورٍ هَمَى علَيْنَا كُولُ كَانَ لَمْ يَكُنْ تَقَضَّى حُصَّلَةً كَاتِبٌ حَفِيظٌ حَصَّلَةً كَاتِبٌ حَفِيظٌ حَصَّلَةً كَاتِبٌ حَفِيظٌ حَصَّلَةً كَاتِبٌ حَفِيظٌ يَكُنْ تَنَا وَيْلَانَا إِنْ تَنَكَّبَتْنَا إِنْ تَنَكَّبَتْنَا إِنْ تَنَكَّبَتْنَا يَا رَبِّ عَفْطُ وَا فَاأَنْتَ مَوْلَى يَا رَبِ عَفْطُ وَا فَاأَنْتَ مَوْلَى

فالشاعر ينادي على صاحبه بأن يقوما من قبريهما لأنهما أطالا في النوم، ولكن صاحبه يؤكد له أنهما لن يقوما منها ما دام فوقهما التراب، فهو "يتأسى على التحول إلى هذه الدار التي لا يقوم منها أهلها، فقد حُتِمَتْ بحجارة لا تُفَضُّ حتى يوم البعث والنشور، ويذكر نعيمة في دنياه، وبراه كسحابة جاءت، سرعان ما رحلت، ويفزع إلى رَبِّه يطلب منه العفو والغفران". 3

بحيث يرى الشاعر بأن العباد قد قصروا في حق الله، وارتكبوا المعاصي والذنوب، وأن الله سبحانه وتعالى هو مولاهم وهو الذي يعفو عنهم ويغفر لهم ذنوبهم.

وكتب لسان الدين بن الخطيب أبياتا يرثي بما نفسه بعد أن أُدْخِلَ إلى السجن، وجاء في كتاب نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب للمقري قوله: "لما استولى السلطان أبو العباس على البلد الجديد دار ملكه فاتح ست وسبعين استقل بسلطانه، والعزيز محمد بن عثمان مستبد عليه، وسليمان بن داود بن أعراب كبير عسكر رديفه، وقد كان الشرط وقع بينه وبين السلطان ابن الأحمر –عندما

<sup>1-</sup> **شوقى ضيف**: الرثاء، ص: 32.

<sup>2-</sup> ابن شهيد الأندلسي: الديوان، ص: 98-99.

<sup>33 -</sup> المرجع السابق: ص: 33.

بويع على طنجة – على نكبة ابن الخطيب وإسلامه إليه لما نمي إليه عنه أنه كان يغري السلطان عبد العزيز بملك الأندلس، فلما زحف السلطان أبو العباس من طنجة ولقيه أبو بكر بن غازي بساحة البلد الجديد فهزمه ولازمه بالحصار، أوى معه ابن الخطيب إلى البلد الجديد خوفًا على نفسه، فلما استولى السلطان على البلد أقام أياما، ثم أغراه سليمان بن داود بالقبض على ابن الخطيب، فقبضوا عليه، وأودعوه السّجن، وطيروا بالخبر إلى السلطان ابن الأحمر، وكان سليمان بن داود شديد العداوة لابن الخطيب لما كان سليمان قد بايعه السلطان ابن الأحمر على مشيخة الغزاة بالأندلس متى أعاده الله إلى ملكه، فلما استقر إليه سلطانه أجاز إليه سليمان سفيراً عن الوزير عمر بن عبد الله ومقتضيا عهده من السلطان، فصده ابن الخطيب عن ذلك، محتجًا بأن تلك الرياسة إنما هي لأعياص الملك من بني عبد الحق، لأخم يعسوب زناتة، فرجع سليمان وأثار ذلك حقدًا لابن الخطيب... وبعد إدخاله للسجن ودس سليمان بن داود لبعض الأوغاد من حاشيته بقتله، فطرقوا السجن ليلاً ومعهم زعانفة جاؤوا في محبسه". أله في الخدم مع سفراء السلطان ابن الأحمر وقتلوه خنقاً في محبسه". أله في الخدم مع سفراء السلطان ابن الأحمر وقتلوه خنقاً في محبسه". أله المناه المناه السلطان ابن الأحمر وقتلوه خنقاً في محبسه ". أله المناه المن الأحمر وقتلوه خنقاً في محبسه ". أله المناه ا

ولكنه قبل مقتله أحس بأن أجله قد اقترب، خاصة وأنه يعرف حجم الحقد والعداوة التي يكنها له سليمان ابن داود فنظم أبياتًا شعريةً يرثى فيها نفسه، فيقول فيها:

بَعُدْنَا وَإِنْ جَاوَرَتْنَا البُيُوتُ وَقَانُفَ البُيُوتُ وَأَنْفَ السُنَا سَكَتَتْ دُفْعَةً وَأَنْفَ السُنَا عِظَامًا وَكُنْا عِظَامًا وَكُنْا شُمُوسَ سَمَاءِ العُلَا وَكُنْا شُمُوسَ سَمَاءِ العُلَا فَصَحَمْ جَدَّلَتْ ذَا الحُسَامِ الظُّبَى وَكَمْ سِيقَ لِلْقَبْرِ فِي خِرْقَةٍ وَكَمْ سِيقَ لِلْقَبْرِ فِي خِرْقَةٍ وَكَمْ سِيقَ لِلْقَبْرِ فِي خِرْقَةٍ وَكُمْ سِيقَ لِلْقَبْرِ فِي خِرْقَةٍ فَقُلْ لِلْعِدَى: ذَهَبَ ابْنُ الخَطيبِ فَقُلْ لِلْعِدَى: ذَهَبَ ابْنُ الخَطيبِ فَمَنْ كَمانَ يَفْرَحُ مَنْ كُمْ لَـهُ فَمَنْ كَانَ يَفْرَحُ مَنْ كُمْ لَـهُ فَمَنْ كَانَ يَفْرَحُ مَنْ كُمْ لَـهُ

وَحِنْ نَا بِوَعْ ظِ وَتَحْ نُ صُمُ وَتْ كَجَ هُرِ الصَّلَاةِ تَلَاهُ القُ نُوتْ كَجَ هُرِ الصَّلَاةِ تَلَاهُ القُ نُوتْ وَكُ نَا نَقُ وَتُ فَهَا غَنُ قَوْتُ غَرَبْنَ فَنَاحَتْ عَلَيْهَا السُّمُ وَتْ غَرَبْنَ فَنَاحَتْ عَلَيْهَا السُّمُ وَتْ وَذُو البَحْتِ كَمْ جَدَّلَتْهُ البُحُوتُ وَنُ فَقَى مُلِكَتْ، مِنْ كِسَاهُ التُحُوتُ وَفُ وَفَاتَ، وَمَنْ ذَا الَّذِي لَا يَفُوتُ فَقُلْ يَقْرَحُ اليَوْمَ مَنْ لَا يُسمُوتُ وَقُ فَقُلْ يَقْرَحُ اليَوْمَ مَنْ لَا يُسمُوتُ وَقُ فَقُلْ يَقْرَحُ اليَوْمَ مَنْ لَا يُسمُوتُ وَقُ فَقُلْ يَقْرَحُ اليَوْمَ مَنْ لَا يُسمُوتُ وَالْمَعُونَ وَالْمَعْ مَنْ لَا يُسمُوتُ وَالْمَعْ مَنْ لَا يَسمُوتُ وَالْمَعْ مَنْ لَا يُسمُوتُ وَالْمَعْ مَنْ لَا يَسمُوتُ وَالْمَعْ مَنْ لَا يَسمُوتُ وَالْمُعْ مَنْ لَا يَسمُوتُ وَالْمَعْ وَالْمُعْ وَالْمُعْ مَنْ لَا يَسْمُونُ وَالْمُ لَا يُسْعُونُ وَالْمُعْ وَالْمُعْ وَالْمُ لَلْمُ لَا يُسْعُونُ وَالْمُ لَا يُسْعُلُونُ لَا يُسْعُلُ يَعْمُ وَالْمُ لَعْمُ وَالْمُ لَا يُعْفَى مَنْ لَا يَسْعُونُ وَالْمُ لَا يُعْلَى مُولَا لَا يُسْعُلُونُ لَا يُعْلَى مُولَا لَا يُعْمَلُونُ لَا يُسْعُونُ وَلَا لَا يُعْمُ لَا يَعْلَى لَا يُعْلَى لَا يُعْلَى لَا يُعْمِعُ لَا يَسْعُونُ لَا يُعْلَى لَا يُعْلِمُ لَا يُعْلَى لَا يُعْلَى لَا يُعْلِمُ لَا يُعْلَى لَا لَعْلَا لَا لَعْلَا لَا يَعْلَى لَا يُعْلِمُ لَا يُعْلَى لَا يَعْلَى لَا يُعْلِمُ لَا يُعْلَى لَا يُعْلَى لَا يَعْمُ لَا يَعْلَى لَا يَعْلَى لَا يُعْلِمُ لَا لَيْسُونُ فَا اللّهُ لَا يُعْلَى لَا يُعْلِمُ لَا يَعْلَى لَا لَا يُعْلَى لَا يُعْلِمُ لَا يُعْلِمُ لَا يُعْلَى لَا يُعْلَى لَا يُعْلِمُ لَا يُعْلِمُ لَا يُعْلِمُ لَا يُعْلِمُ لَا يُعْلِمُ لَا لِلْمُ لِلْمُ لِلْعُلْمُ لَا يُعْلِمُ لَا لَعْلَالِهُ لَا لِلْمُ لَا يُعْلِمُ لِلْعِلَى لَا لِلْمُعْلَى لَا يَعْلَى لَا لَعْلَا لَا لِلْمُ لَا يُعْلِمُ لَا لِلْمُ لَا يُعْلِمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لِلْمُ لَا لَعْلَالِمُ لِلْمُ لِلْمُ لَا لِلْمُ لَا لِمُعْلَى لَا لِلْم

<sup>1-</sup> المقري: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، ج5، ص: 111.

 $<sup>^{2}</sup>$  لسان الدين بن الخطيب: الديوان، تحقيق: محمد مفتاح، دار الثقافة للنشر والتوزيع، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 1989، مج1، ص: 26.  $^{3}$  المصدر نفسه: ص: 26.  $^{3}$ 

بدأ لسان الدين لن الخطيب رثاء نفسه بأنه بعيد عن دياره وإن كانت مجاورة له، وجاء بوعظ وهو صامت، في إشارة إلى أنه لا يسمعه أحد وهو في زنزانته، ثم يقول بأن نفسه سكنت دفعة واحدة فلم تترك له فرصة ليعبر عما في نفسه أو يودع أهله تمامًا كما يصمت المصلي عندما يبدأ في قنوته من صلاة الصبح، ثم يصف نفسه بأنه كان عظيما في مملكة أبو العباس، والآن صار عظاما نخرة، وكان يقوم بتقويت أي بتغذية الناس، والآن يرى نفسه بأنه أصبح قوتا للدود في قبره، ويقول بأنه سيق إلى قبره في خرقة وهي الثياب البالية الرثة بعد ماكان يرتدي أفخم وأفضل الثياب وأغلاها حتى ملئت منها التخوت، أي الخزائن والرفوف، ويقول لأعدائه لقد ذهبت وفاتي ما أردت وسبقتكم إلى الدار الآخرة، ولكنه ينبههم بقوله: من ذا الذي لا يفوت، أي كلهم ذاهبون إلى نفس المصير، ويؤكد لهم بأنه من فرح بقتله فعليه أن يفرح إذاكان لا يموت هو، فالموت مصير كل إنسان.

#### ويقول أيضًا:

وَمُ ــ دَّتُ وَقَدْ أَنْكَ رَتْنَا الثِّيَ ابُ وَمَ ــ نَّ كَانَ مُنْتَظِراً لِلْــ زَّوَالِ وَمَ ــ نُ كَـانَ مُنْتَظِراً لِلْــ زَّوَالِ سَيلِي الجَـديدَانِ إِذَا مَــا المَــدَى وَلَا تَغْتَرِرْ بِسَــرَابِ الجَيَــاةِ

عَلَيْ نَا نَسَائِجُ هَا الْعَنْكَبُ وَتْ فَكَيْ فَ يُؤْمَ لُ مِنْ هُ الثُّبُ وَتْ قَكَيْ فَ يُؤْمَ لُ مِنْ هُ الثُّبُ وَتْ تَتَابَ عَ آخَ الْدُهُ وُالسُّبُ وَتْ فَإِنَّ كَ عَمَّا قَرِيبٌ سَتَمُ وَتْ 1

يقول ابن الخطيب قد أنكرته ثيابه ونسجت عليها العنكبوت نسيجها، ومن كان ينتظر زواله فكيف يكون فيه أمل الثبوت، وسبيله الجديدان وهما القبر والدار الآخرة إذا تتابع الأحد والسبت في إشارة منه إلى تتابع الأيام، ثم يوصي في الأخير الناس بعدم الاغترار بسراب الحياة فهي حتما زائلة، وأن الإنسان مهما طال عمره فإنه عما قريب سيموت لا محالة.

هذه بعض القصائد التي ضمَّنَاهَا في بحثنا هذا فيما يخص الرثاء في الأدب الأندلسي سواء فيما يخص رثاء المدن والممالك الزالة أو رثاء الأشخاص من ملوك وأمراء وعلماء وأهل وأحباب، أو رثاء الشعراء أنفسهم، وفن الرثاء من الفنون التي شاعت وانتشرت في الأدب الأندلسي خاصة بعد توالي

<sup>1-</sup> المصدر نفسه: هوامش ص: 185–186.

سقوط الدويلات، والفتن التي تثبت بين المماليك، وهو ما جعل الشعراء يعبرون عن هذه الأوضاع من خلال أشعارهم، فأبدعوا لقصائد خالدة عبروا من خلالها عما يجيش في أنفسهم، وهذا البحث لاي مكن أن يحوي كل قصائد الرثاء التي حوتها الكتب، ولهذا اجتزأنا منها بعض القصائد التي رأينا أنها تصب في هذا الموضوع.

# الفصل الثاني

# الفصل الثاني:

تمهيد.

الاستغاثة لغة.

الاستغاثة اصطلاحا.

1- استغاثة ابن الأحمر بالسلطان يعقوب بن عبد الحق المريني.

2- قصيدة أبو موسى هارون بن هارون إلى المعتضد بلله السعيد.

3- قصيدة ابن الأبار في طلب النجدة من صاحب إفريقية.

4- قصيدة مجهول صاحبها يستنجد صاحبها بلسلطان العثماني بيزيد.

#### تهيد:

من الفنون الشعرية التي شاعت في الأندلس فن الاستغاثة ، وهو يقوم على استنهاض الهمم والاستغاثة بملوك العرب والمسلمين لنجدة الأندلس بعد الاجتياح الإسباني لها ، وهو أحد الفنون التي استحدثها شعراء الأندلس ، وهو فن يقوم على شحذ هم الملوك العرب والمسلمين لكي يهبوا هبة رجل واحد ،لنصرة إخوانهم في الأندلس ، ومساعدتهم للتغلب على أعدائهم الصليب بن الذين بدأوا يشنون إغارات على مدن الأندلس ، وبدأت هذه المدن تسقط الواحدة تلوى الأخرى في أيدي الصلبين، بعد أن استثرى الضعف إلى صفوف الجيش الأندلسي نتيجة إسراف ملوك الأندلس في اللهو والمجون والإسراف على أنفسهم، زيادة على ذلك كثرة الصراعات بينهم، وانشغالهم عن الجهاد، فعوضا عن أن يوحدوا صفوفهم ضد أعدائهم الهمكوا في الحروب فيما بينهم، وهو ما كان فرصة سائحة لأعدائهم للانقضاض عليهم بعد أن علموا ألهم في مرحلة ضعف وتقهقر، ولا يستطيعون الدفاع عن أنفسهم.

#### الاستغاثة لغة:

جاء في المحكم والمحيط الأعظم لابن سيدة (ت 458 هـ) في مادة (غ و ث) قوله: "أجاب الله غوثاه، وغواثه، وخواثه، وحكى ابن الأعرابي: أجاب الله غياثه، وغوث الرجل، واستغاث: صاح: واغوثاه، واغاثه، وغاثه غوثا، وغياثا، والأولى اعلى، وغوث، وغياث، ومغيث، أسماء". 1

وجاء في معجم مقاييس اللغة لابن فارس (ت395هـ) قوله: "(غوث) الغين والواو والثاء كلمة واحدة، وهي الغوث من الإغاثة، وهي الإعانة والنصرة عند الشدة، وغوث: قبيلة".<sup>2</sup>

-2- ابن فارس (ابو الحسين أحمد ابن فارس ابن زكريا): معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، مصر ط2، 1399هـ - 1979م، ج4، باب الغين، ص: 400.

<sup>1-</sup> ابن سيدة (علي ابن اسماعيل): المحكم والمحيط الاعظم، تحقيق: مراد كامل، معهد المخطوطات بجامعة الدول العربية، ط1، 1392ه - 1973م، ج6، ص:32.

وجاء في تاج العروس من جواهر القاموس للزوبيدي (ت 816 أو 817هـ) قوله: الاستغاثة: طلب الغوث، وهو التخليص من الشدة والنقمة، والعون على الفكاك من الشدائد، ولم يتعدى في القرآن إلا بنفسه، كقوله تعالى: ﴿إِذْ تستغيثون ربكم﴾. 1

وقد يتعدى بالحرف، كقول الشاعر:

حَتَّى اسْتَغَاثَ بِمَاءٍ لإِرْشَادٍ لَهُ مِنَ الْأَبَاطِحِ فِي حَافَاتِهِ البَرَكُ 2

من خلال ما جاء في المحكم والمحيط الأعظم لابن سيدة، ومعجم مقاييس اللغة لابن فارس، وتاج العروس للزوبيدي، نلاحظ أن الغوث والاستغاثة تدل على طلب الغوث، وهو التخليص من الشدة والنقمة، وطلب العون على الفكاك من الشدائد.

وقد ورد لفظ الإستغاثة في عدة مواضع في القرآن، ومنه قوله تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَتِي مُمِدُّكُمْ بِأَلْفِ مِنَ المَلائِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾. 3

قال الشيخ فخر الدين الرازي في تفسير (تستغيثون) أي تطلبون الإغاثة، يقول الواقع في بلية أغثني أي فرج عني. 4

وجاء عن القرطبي في تفسيره الجامع لأحكام القرآن في شرح كلمة (تستغيثون) الاستغاثة: طلب الغوث والنصر، غوث الرجل: قال: واغوثاه، والاسم: الغوث والغواث والغواث واستغاثني فلان فأغثته والاسم الغياث. 5

<sup>-1</sup> سورة الأنفال:  $\{10\}$ .

<sup>2-</sup> **الزبيدي (محمد مرتضى الحسين)**: تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق: مصطفى حجازي، مطبعة حومة الكويت، ط 1389هـ - 1969م، ج5 باب الثاء، ص: 314.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الأنفال:  $\{109\}$ .

<sup>4-</sup> فخر الدين الرازي: تفسير الفخر الرازي المشتهر بالتفسير الكبير، ومفاتيح الغيب، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط، 1401هـ-1981م، مج 15، ص: 134.

<sup>5-</sup> القرطبي (ابو عبد الله محمد بن أبي بكر): الجامع لأحكام القرآن والمبين لما تضمنه من السنة وأي الفرقان، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط1، 1428 هـ - 2006 م، ج9، ص: 457.

نستنتج من خلال هذه النصوص أن الاستغاثة تعني طلب الإغاثة والنجدة والنصرة لمن وقع في بلية وضيق ممن يرى أنهم قادرون على نصرته.

#### الاستغاثة اصطلاحا:

تدل الاستغاثة في الاصطلاح على طلب النصرة والعون عندما يقع المستغيث في شدة ومشقة وقد ذكر الكفوي مصطلح الاستغاثة في معجمه الكليات بقوله: "الاستغاثة: من الغوث وهو النصر والعون. يقال: استغثه فأغاثني، وأما ستغثته فغاثني فهو من الغيث وهو المطر. ولم يجئ (استغاث) في القرآن إلا متعديا بنفسه، والاستغاثة: طلب الانخراط في سلك البعض والنجاة عما ابتلي به البعض الآخر. 1

وقد شاع هذا النوع من الشعر في الأندلس خاصة في دول الطوائف نظرا للهجمات الشرسة، والإغارات المتتالية للإسبان على مدن الأندلس، "ويعنون له بعناوين متعددة مثل: الاستنفار، والاستصراخ، ويراد به الشعر الذي نظمه شعراء الأندلس، وهو دعوة إلى الجهاد والدفاع، وسجلوا فيه الأحداث التاريخية التي جرت بين أهل الأندلس وبين الدول المعادية، التي كانت تماجم البلاد الأندلسية منفردة أو مجتمعة أو متحالفة مع بعض الجهات الأوروبية، أو البابوية (في حملة صليبية مشابحة للحملة التي شنت على البلاد المشرقية).

يقول الدكتور عبد العزيز عتيق: "وشعر الاستغاثة أو الاستنجاد هو أحد فنون الشعر التي استحدثها شعراء الأندلس بالإضافة إلى الموشحات والزجل، وهو شعر يقوم على استنهاض عزائم ملوك المغرب العربي في المحل الأول، وهم المسلمين في شتى أقطارهم، كي يهبو بباعث الأخوة الإسلامية لنجدة إخوانهم بالأندلس، ومديد العون لهم في جهادهم ضد أعدائهم من نصارى الأندلس الذين أطمعهم

<sup>1-</sup> الكفوي (أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني): الكليات، معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان ، ط2، 1419هـ - 1998م، ص، 114 .

<sup>2-</sup> محمد رضوان الداية: في الأدب الأندلسي، دار الفكر المعاصر، بيروت، لبنان، ودار الفكر دمشق، سورية، ط1، 1421هـ -2000، ص: 160.

ضعف ملوك المسلمين به، فراحوا يضاعفون من إغارتهم على مدنهم ويهددون أهلها بالاكتساح الشامل.  $^1$ 

إذن كانت هناك عوامل وظروف لظهور هذا الفن من الشعر، وهي حملات الصلبيين على ملوك الأندلس بعد أن استثرى الضعف بين ظهرانيهم ، فلم يجد الشعراء بدا من نظم قصائد وإرسالها إلى ملوك العرب والمسلمين يطلبون من خلالها نجدة إخوانهم في الأندلس.

وقد شاع هذا النوع من الشعر في الأندلس، وكثر الشعراء الذين برعوا في هذا الفن الشعري "فقد كثر شعر الاستغاثة هذا في الأدب الأندلسي، حتى صار بكثرته وتنوع صوره فنا جديدا في الشعر الأندلسي، بل في الشعر العربي كله، لأنه نابع من صميم مأساة الأندلس، التي لم يكن لها نظير من قبل في تاريخ الإسلام". 2

نستنتج من هذا النص أن شعر الاستغاثة لم يعرفه العرب من قبل ، بل ظهر أول ما ظهر في الأندلس ، "وقد ظهر هذا النوع من الشعر ظهورا واضحا في عصر دول الطوائف حيث فقد أهل الأندلس مدنا ومواقع ، استرد المرابطون بعضها وضاع بعضها الآخر نهائيا (كضياع طليطلة سنة 476هـ) ، واشتد ظهور هذا النوع من الشعر في العهد الموحدي في أواخره حين ضعفت تلك الدولة ، وتوالت هزائمها وحصل ما يعرف بالانهيار الكبير الذي فقد فيه الأندلسيون معظم البلاد عدا مملكة غرناطة التي قاومت إلى سنة (897هـ) ، واستمر هذا النوع من الشعر إلى آخر الزمان العربي في الأندلس.3

إلا أن هناك من شعراء الأندلس من راح ينعي في شعره بعض ملوك الطوائف الذين لم يقوموا بواجبهم تجاه بلادهم ورعيتهم، وتخاذلهم أمام الأعداء، وجورهم على الرعية وتحاونهم في أمور الدين، وإسرافهم في الترف والمجون لعلهم يستفيقون ويترفعون لمستوى مسؤوليتهم.

<sup>1-</sup> عبد العزيز عتيق: الأدب العربي في الأندلس، ص: 412.

<sup>-2</sup> عبد العزيز عتيق: الأدب العربي في الأندلس، ص: 414.

<sup>3-</sup> محمد رضوان الداية: في الأدب الأندلسي، ص: 161.

 <sup>414.
 414.
 414.</sup> 

ومن هؤلاء الشعراء نجد الكاتب الشاعر أبو عبد الله محمد بن الفازازي الذي يقول:

وَالْجُورُ يَأْخُذُ مَا بَقِي وَالْمَغْرَمُ وَالْجُنْدُ تَسْقُطُ وَالرَّعِيَةُ تَسْلَمُ وَالرَّعِيَةُ تَسْلَمُ إِلَّا مُعِينٌ فِي الفَسَادِ مُسَلِّمُ اللهُ يَلْطُفُ بِالْجَمِيعِ وَيَرْحَمُ

الرُّومُ تَضْرِبُ فِي البِلادِ وَتَغْنَمُ وَالْمَالُ يُ ورَدُ كُلُّهُ قُشْتَالَةً وَالْمَالُ يُ ورَدُ كُلُّهُ قُشْتَالَةً وَذَوُوا التَّعَيُّنِ لَيْسَ فِيهِمْ مُسْلِمٌ أَسَفِى عَلَى تِلْكَ البِلادِ وَأَهْلَهَا

وقيل: إن هذه الأبيات رفعت إلى سلطان بلده، فلما وقف عليها قال بعدما بكى: صدق رحمه الله ولو كان حيا ضربت عنقه. 1

وهذا لإدراكه بأنه لم يقم بواجبه كما يجب، لانشغاله بحياة المجون والترف.

ومن أمثلة هذا النوع من الشعر قصيدة أبو جعفر الوقيشي البلنسي، التي وجهها إلى أمير المؤمنين أبو يعقوب يوسف بن عبد المؤمن بن علي أحد ملوك الموحدين، والتي يدعو فيها إلى الجهاد ونصرة إخوانهم في الأندلس، والتي منها قوله:

ألا لَيْتَ شِعْرِي هَلْ يَمُدُّ لِي المَدى وَهَلْ بَعْدُ يَقْضِي فِي النَّصَارَى بِنُصْرَةٍ وَهَلْ بَعْدُ يَقْضِي فِي النَّصَارَى بِنُصْرَةٍ وَيَعْقُوبَ فِي شَنْتتَ يَاقِبٍ وَيَلْقِبِ عَلَى إِفْرَنْجَهُمْ عِبْءَ كَلْكَلٍ وَيَلْقِبِ عَلَى إِفْرَنْجَهُمْ عِبْءَ كَلْكَلٍ وَيَلْقِبِ عَلَى إِفْرَنْجَهُمْ عِبْءَ كَلْكَلٍ يُعَادِرُهُمْ جَرْحَى وَقَتْلَى مُبْرِحًا وَيَفْتِ لَى مُبْرِحًا وَيَفْتِ لَى مُبْرِحًا وَيَفْتِ لَى مُنْ مَنْ المُسُوحِ وَطَالَمَا وَغَبَّرَ مِنْهُ لَ التُّرابُ تَرائِبَ المُسُوحِ وَطَالَمَا وَغَبَّرَ مِنْهُ لَى التُّرابُ تَرائِبَ المُسُوحِ وَطَالَمَا وَعَبَّرَ مِنْهُ لَيْ التُّرْرَقِ وَعَبَّرَ مِنْهُ لَى اللَّهُ مِنْ مَعَاصِمِ طَفْلَةً وَيَا لَهُ هُو يَعْمَى أَنْ يَفِيضَ لِأَزْرَقِ وَيَا لَهْفَ نَفْسِي مِنْ مَعَاصِمِ طَفْلَةً وَيَا لَهُ هُو اللَّهُ اللَّيْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الْمَا إِنْ يَسِرَالُ مُرَدَّدًا

فَ أَبْصِرُ شَمْلُ الْمُشْرِكِينَ طَرِيدَا تُعَادِرُهُمْ لِلْمُرْهِفَ اتِ حَصِيدَا يُعِيدُ عَمِيدَا يُعِيدُ عَمِيدَ الكَافِرِينَ عَمِيدَا يُعِيدُ عَمِيدَ الكَافِرِينَ عَمِيدَا فَيَرُّكُ هُمْ فَوْقَ الصَّعِيدِ هُجُودَا فَيَرُّكُ هُمْ فَوْقَ الصَّعِيدِ هُجُودَا وَيُرَوعَا عَلَى وَجْهِ الفَلا وَسُجُودَا تَبَدَّلُ نَ مِنْ نَظْمِ الحُجُولِ قُيُودَا تَبَدَّلُ نَ مِنْ الوَشِي الرَّقِيقِ بُرُودَا سُحِبْنَ مِنَ الوَشِي الرَّقِيقِ بُرُودَا سُحِبْنَ مِنَ الوَشِي الرَّقِيقِ بُرُودَا سُحِبْنَ مِنَ الوَشِي الرَّقِيقِ بُرُودَا تَبَدُدُ مِنْهُ نَّ الْهَجِيرُ حُدُدُ وَلَا تَبَدُودَا تَمَلَّ كُهَا دُعْجَ المَدَامِعِ سودا تَمَلَّ كُهَا دُعْجَ المَدَامِعِ سودا عَلَى شَمْلِ أَعْيَادٍ أُعِيدَ بَدِيدًا عَلَى شَمْلِ أَعْيَادٍ أُعِيدَ بَدِيدَا عَلَى شَمْلِ أَعْيَادٍ أُعِيدَ بَدِيدَا عَلَى شَمْلِ أَعْيَادٍ أُعِيدَ بَدِيدًا

 $<sup>^{-1}</sup>$  أحمد بن محمد المقري التلمساني: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، ج4، ص $^{-1}$ 

خُلُوّ دِيَارِ لَوْ يَكُونُ مُفِيدَا

وَآهًا تَمُ لُهُ الصَّوْتَ مُنْتَحَبًا عَلَى

وقال في آخرها وهو ما استحسنه الناس:

يُلَقِّبُ هَا أَهْ لُ الكَلامِ قَصِيدَا كَمَا قَصَدْتُ فِي المَعْلُواتِ وَحِيدَا<sup>1</sup> حَمِلْتُ إِلَيْهُ مِنْ نِظَامِي قِلَدَةً غَدَتْ يَوْمَ إِنْشَادِ القَرِيضِ وَحِيدَةً

في هذه الأبيات يستغيث أبو جعفر الوقشي البلنسي، ويستنجد بأبي يعقوب على نصرة أهل الأندلس بسبب ما لحق بهم من غزو وقتل، وتنكيل، وسبي للنساء، ويدل على ذلك قوله:

تَبَدَّلْنَ مِنْ نَظْمِ الْحُجُولِ 2 قُيُودَا

وَيَفْتِكُ مِنْ أَيْدِي الطُّغَاةِ نَوَاعِمًا

وقد أشار إلى ذلك صراحة في قوله:

يُلَقِّبُ هَا أَهْ لُ الكَلامِ قَصِيدًا

حَمِلْتُ إِلَيْهُ مِنْ نِظَامِي قِلَادَةً

فقد نبه الشاعر الملك بأن نساء المسلمين في الأندلس قد أبدلن في مكان الحجول وهي الخلاخل السلاسل، وهو دليل على الاعتقال والسبي، وهذا الهول الموقف، فالمسلمون لا يرضون بأن تسبى نسائهم، والعربي معروف بشهامته لا يرضى أن تمان زوجته أو أمه أو أخته، أو أية واحدة من نساء العرب، فأراد إعلامه بخطورة الوضع، وما آل إليه المسلمون في الأندلس حتى لا يتأخر في نجدتهم.

ومن نماذج شعر الاستغاثة قصيدة ابن الأبّار، وهي قصيدة طويلة تضم تسعون بيتا "وقد قدمها ابن الأبّار إلى أبي زكرياء الحفصي سنة 635ه بعد ضياع بلنسية يستنهض فيها همته لاستنقاذ الأندلس. والتي يقول فيها:

<sup>1-</sup> أحمد بن محمد المقري التلمساني: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، ج4، ص: 478.

<sup>2-</sup> الحجول: جمع حجل بفتح الحاء أو كسرها مع سكون الجيم: الخلخال، والجمع أحجال وحجول، ينظر ابن منظور: لسان العرب، تحقيق: عبد الله على الكبير، ومحمد أحمد حسب الله، وهاشم محمد الشاذلي، دار المعارف، القاهرة، مصر، دط، دت، باب الحاء: ص: 778.

<sup>3-</sup> ابن الأبتار: ديوان ابن الأبتار، قراءة وتعليق، عبد السلام الهراس، مطبعة فضالة، المحمدية، المغرب، دط، 1420هـ-1999م، ص:35.

عاطفاتك: أي الدوافع من رحم وقرابة ودين.

<sup>-</sup> حوباءها: النفس.

<sup>-</sup> القصوى: يشير إلى أن الأندلس إيالة تابعة لتونس الحفصية.

<sup>-</sup> أرشية: جمع رشاء وهو الحبل: من راش الجناح جعل لها رشيا.

نَادَتْكَ أَنْدَلُ سِنُ فَلَتِ نِدَاءَهَا صَرَحَتْ بِدَعْوَتِكَ الْعَلِيَّةُ فَاحْبُهَا وَاشْدُدْ بِجَلْبِكَ جُرْدَ حَيْلِكَ أَزْرَهَا وَاشْدُدْ بِجَلْبِكَ جُرْدَ حَيْلِكَ أَزْرَهَا هِي دَارُكَ القُصْوى أَوَتْ لإِيَالَةٍ هِي دَارُكَ القُصْوى أَوَتْ لإِيَالَةٍ وَبِهَا عَبِيدُكَ لا بَقَاءَ لَهُمْ سِوَى حَلَعَتْ قُلُوبُهُمْ هُنَاكَ عَزَاءَهَا كَامَهُمْ هَنَاكَ عَزَاءَهَا حَلَى اللهُمْ هَنَاكَ عَزَاءَهَا حَلَى اللهُمْ اللهَ عَنْ اللهُمْ اللهُمْ اللهَ عَنْ اللهُمْ اللهُمُوبُ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمْ اللهُمُ اللهُ اللهُمُ المُعْلِمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ المُعُمُ المُوالِمُ اللهُمُ المُعُمُ اللهُمُ المُعُلِ

وَاجْعَلْ طَوَاغِيتَ الصَّلِيبِ فِدَاءَهَا مِنْ عَاطِفَاتِكَ مَا يَقِي حَوْبَاءَهَا تَصْرُدُدْ عَلَى أَعْقَابِهَا أَزْرَاءَهَا ضَمِنْتَ لَهَا مَعَ نَصْرِهَا إِيوَاءَهَا ضَمِنْتَ لَهَا مَعَ نَصْرِهَا إِيوَاءَهَا شَبُلُ الضَّرَاعَةِ يَسْلُكُونَ سَوَاءَهَا لَمَّا رَأَتْ أَبْصَارُهُمْ مَا سَاءَهَا سَاءَهُا سَاءَهُ سَاءَ سَاءَهُا سَاءَهُا سَاءَ سَاءَهُا سَاءَا سَاءَهُا سَاءَ سَاءُ سَاءَ سَاءَهُا سَاءَا سَاءَا سَاءَ سَاءَهُ سَاءَا سَاءَا سَاءَا سَاءَا سَاءَا سَاءَ سَاعَا سَاءَ سَاءَ سَاءَ سَاءَ سَاءَ سَاءَ سَاءَ سَاءَ سَاءَ سَاءَ

#### إلى أن يقول:

رِشْ أَيُّهَا المَوْلَى الرَحِيمُ جَنَاحَهَا أَشْفَى عَلَى طَرَفِ الْحَيَاةِ ذَمَا وُهَا حَاشَاكَ أَنْ تَفْىنَى حُشَاشَتُهَا وَقَدْ

وَاعْقِدْ بِأَرْشِيَةِ النَّجَاةِ رِشَاءَهَا فَاسْتَبْقَ للدِّينِ الحَنِيفِ ذَمَاءَهَا قَصَرَتْ عَلَيْكَ نِدَاءَهَا وَرَجَاءَهَا وَرَجَاءَهَا

في هذه الأبيات وظف الشاعر العبارات التي تلامس فؤاد الملك وتستنهض هممه، وتجعله لا يتوانى في نجدة الأندلس، ومن ذلك قوله: نادتك أندلس فلب نداءها، وصرخت بدعوتك العلية فأحبها، وهي دارك القصوى، في إشارة إلى أنها تابعة لمملكته، ورش أيها المولى الرحيم جناحها، وهذه العبارات لها وقع في النفوس، وخاصة في نفوس الملوك إذا استنجد بهم رعيتهم.

ويقول في قصيدته هذه ملتمسا النصرة على الأعداء عله يجد آذانا صاغية:

مَـوْلايَ هَـاكَ مُعَـادَةً أَنْبَاءَهَا جَرِدْ ظُبَاكَ لِمَحْتو آثَـارِ العِـدَى جَرِدْ ظُبَاكَ لِمَحْتو آثَـارِ العِـدَى وَاسْتَـدْعِ طَائِفَةَ الإمَـامِ لِغَنْوِهَا لا غَرْوَ أَنْ يُعْزَى الظُّهُ ورُ لِمِلَّةٍ إِنَّ الأَعَـارِبِ نُهْبَـةً إِنَّ الأَعَـارِبِ نُهْبَـةً تَـاللهِ لَوْ دَبَّتْ لَـهَا دَبَّابُهَـا وَلَـوْ اسْتَقَلَّتْ عَوْفَاءَهَا لِقَتَالِهَـا وَلَـوْ اسْتَقَلَّتْ عَوْفَاءَهَا لِقَتَالِهَـا وَلَـوْ اسْتَقَلَّتْ عَوْفَاءَهَا لِقَتَالِهَـا أَرْسِـلْ جَوَارِحَهَا تَجِئْكَ بِصَيْدِهَـا أَرْسِـلْ جَوَارِحَهَا تَجِئْكَ بِصَيْدِهَـا أَرْسِـلْ جَوَارِحَهَا تَجِئْكَ بِصَيْدِهَـا

لِتُنِيلَ مِنْكَ سَعَادَةً أَبْنَاءَهَا تَقْتُلُ مِنْكَ سَعَا وَتَسْبِ ظِبَاءَهَا تَقْتُلُ ضَرَاغِمَهَا وَتَسْبِ ظِبَاءَهَا تَسْبِقْ إِلَى أَمْثَالِهَا اسْتِدْعَاءَهَا لَمْ يَبْرُحُوا دُونَ الوَرَى ظُهَرَاءَهَا لَمْ يَبْرُحُوا دُونَ الوَرَى ظُهَرَاءَهَا مَهْ مَا أَمَرْتَ بِغَزْوِهَا أَحْيَاءَهَا أَرْضَهَا وَسَمَاءَهَا لَطَوَتْ عَلَيْهَا أَرْضَهَا وَسَمَاءَهَا لاسْتَقْبَلَتْ بِالمُقْرَبَاتِ عَفَاءَهَا وَسَمَاءَهَا مَيْدًا وَنَادِ لِطَحْنِهَا أَرْحَاءَها أَرْحَاءَها مَيْدًا وَنَادِ لِطَحْنِهَا أَرْحَاءَها

<sup>-</sup> ذماؤها: بقية الروح.

آنَ الهُبُوبُ وَأَحْرِزُوا عَلْيَاءَهَا

هُبُّوا لَهَا يَا مَعْشَرَ التَّوْحِيدِ قَدْ

نلاحظ في هذه الأبيات أن الشاعر وظف أفعال الأمر للدلالة على فضاعة المحنة إذ الأمر يتطلب السرعة وعم التباطؤ، إذ لا مجال للإطناب، بل الأمر يقتضي التصريح والإفصاح عما يختلج في نفسية الشاعر، ومن وائه جميع سكان الأندلس مما لحق بهم من طرف أعدائهم.

#### ومنها أيضا:

فَاسْتَحْفِظُ وا بِالمُؤْمِنِينَ بَقَاءَهَا فِي أَزْمَةٍ أَوْ تُضْمِرُوا إِقْصَاءَهَا رَهْوًا وَجُوبُ وا نَحْوَهَ ابَيْدَاءَهَا رَهْوًا وَجُوبُ وا نَحْوَهَ ابَيْدَاءَهَا مَنْ يَصْطَفِي قَصْدَ الثَّوَابِ ثَوَاءَها سَاوَتْ بِهَا أَحْيَاؤُهَا شُهَدَاءَهَا وَقَفَتْ عَلَيْهَا رَيْتُهَا وَنَجَاءَهَا وَقَفَتْ عَلَيْهَا رَيْتُهَا وَنَجَاءَهَا

فهو يدعو إلى الجهاد، ويدعو إلى عبور البحر إلى الأندلس فيصبح لهم رهوا سهل العبور.

وقد أطنب الشاعر في وصف تلبية أبي زكريا الحفصي لاستغاثته، وعبور جيشه البحر إلى الأندلس والفتك بأعدائه، وانتصاراته الباهرة، وتخليص الأندلسيين من الظلم والجور والقهر المسلط عليهم، فنراه يقول:

وَبِحَسْبِ هَا أَنَّ الأَمِيرَ المُرْتَضَى فِي اللهِ مَا يَنْوِيهِ مِنْ إِدْرَاكِهَا بُشْرَى لأَنْدَلُسٍ تُحِبُّ لِقَاءَهُ مُسَدَق الرُّواةُ المُخْبِرُونَ بِاللَّهُ مَا الرُّواةُ المُخْبِرُونَ بِاللَّهُ إِنْ دَوَّحَ العُرْبُ الصِّعَابَ مَقَادَةً

مُتَرَقِّبُ بِفُتُ وحِهَا أَنْبَاءَهَا فَرَقِبُ بِفُتُ وحِهَا أَنْبَاءَهَا بِكَلاءَهَا بِكَلاءَهَا وَيُحْلِبُ فِي ذَاتِ الإلَهِ لِقَاءَهَا وَيُحِبُ فِي ذَاتِ الإلَهِ لِقَاءَهَا يَشْفِي ضَنَاهَا أَوْ يُعِيدُ رُوَاءَهَا وَوَأَبُى عَلَيْهَا أَنْ تُطِيعَ إِبَاءَهَا وَوَأَبَى عَلَيْهَا أَنْ تُطِيعَ إِبَاءَهَا

<sup>1-</sup> **ابن الأبّار**: الديوان، ص: 37

<sup>-</sup> المقربات: وهي التي يقرب معلفها أو مربطها لكرامتها

<sup>–</sup> المعربات: الخيل التي يسرع بما.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه، ص: 38.

فَكَ أَنْ بِفَيْلَقِهِ العَرَمْ وَمُ فَالِ قًا أَنْذِرْهُمُ بِالبَطْشَةِ الكُبْرَى فَقَدُ دُلا يَعْدَمُ الزَّمَ لِ انْتِصَارَ مُ وَيِّدٍ لا يَعْدَمُ الزَّمَ لَ انْتِصَارَ مُ وَيِّدٍ مَ لِكُ أَمَ دَّ النَّيِّ رَاتِ بِنُ ورِهِ مَ لِكُ أَمَ دَّ النَّيِ رَاتِ بِنُ ورِهِ مَ لِكُ أَمَ دَ النَّيِ رَاتِ بِنُ ورِهِ حَضَعَ تَ جَبَابِرَةُ المُلُ وكِ لِعِزِهِ حَضَعَ بَبَابِرَةُ المُلُ وكِ لِعِزِهِ أَنْقَى أَبُو حَفْصٍ إِمَ المُلُ وكِ لِعِزِهِ أَنْقَى أَبُو حَفْصٍ إِمَ المَهْدِيِ عَلَى الرَّهُ لَهُ اللَّهُ مَ الْمَهُدِي عَلَى الْمَهْدِي عَلَى الْمَهْدِي عَلَى الْمَهْدِي عَلَى الْمَهُ وَقَابَ هَا فَعَلَى البَسِيطَةِ قَبْضَةً قَبْضَةً فَعَلَى المَشَارِقِ وَالمَعَارِبِ مَيْسَمُ فَعَلَى المَشَارِقِ وَالمَعَارِبِ مَيْسَمُ مَ فَعَلَى المَشَارِقِ وَالمَعَارِبِ مَيْسَمُ مَ فَعَلَى المَشَارِقِ وَالمَعَارِبِ مَيْسَمُ مَ المَشَارِقِ وَالمَعَارِبِ مَيْسَمُ مَ المَشَارِقِ وَالمَعَارِبِ مَيْسَمُ مَ المَشَارِقِ وَالمَعَارِبِ مَيْسَمُ مَ المَشَارِقِ وَالمَعَارِبِ مَيْسَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَارِبِ مَيْسَمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَشَارِقِ وَالمَعَارِبِ مَيْسَمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمَسَارِقِ وَالمَعَارِبِ مَيْسَالِهُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمَالِقِ الْمَعَارِبِ مَيْسَالِ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمِ اللَّهُ الْمَالِقِ الْمَعَارِبِ مَيْسَالِهُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُعَارِبِ مَيْسَالِ الْمُعَلَى الْمُ اللَّهُ الْمِقْلِقِ الْمَعَارِبِ مَيْسَالِ اللْمُ اللَّهُ الْمُعَارِبِ مَنْ الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُ اللَّهُ الْمَالِقُلِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمَعْلِي الْمَعْلِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمَعْلِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمِعْلِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمَعْلِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعَلِي الْمُعَلِي الْمُعَالِي الْمُعَالِي الْمُعْلِي الْمِعْلِي الْمُعْلِي الْمَعْلِي الْمَعْلِي الْمُعِلَى الْمُعْلِي الْمَعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعَلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِ

هَامَ الأَعَاجِمُ نَاسِفًا أَرْجَاءَهَا نَــــنَرَتْ صَوَارِمُهُ الرِّقَاقُ دِمَاءَهَا تَسَسَوَّعُ السَّدُنْيَا بِهِ سَسَرَّاءَهَا تَسَسَوَّعُ السَّدُنْيَا بِهِ سَسَرًّاءَهَا وَأَفَ اللَّهُ وُ لُأَلاءَهَ سَادَهَا لُأَلاَّوُهُ لُأَلاءَهَ اللَّهُ وَنَضَتْ بِكَفِّ صِغَارِهَا خُيَــلاءَهَا وَنَضَتْ بِكَفِّ صِغَارِهَا خُيَــلاءَهَا فَسَمَا اللَّهُ هَا حَامِللاً أَعْبَاءَهَا فَسَمَا اللَّهُ هَا حَامِللاً أَعْبَاءَهَا تُنْبِغُ لَكَ أَنَّ ظُبُاهُ قُمْ لَا أَعْبَاءَهَا وَحَمَدى حِـمَاهَا وَاسْتَرَدَّ بَهَاءَهَا وَصَمَاعَا وَاسْتَرَدَّ بَهَاءَهَا فَاحَدَتْ لَـهُ فِـي قَــدِهِ أَمْسَرَاءَهَا لِهُ لَكُ أَنْ طُبُونَ وَسُمُلُهُ أَسْمَاءَهَا فَاسَدُونُ وَلَوْرَاءَهَا اللهُ لَلْ اللهُ اللهُ

في هذه الأبيات وصف الشاعر استجابة الملك أبو الحفصي لنداء الأندلسيين، فسار بجيشه، حتى خضعت له، وبسط يداه عليها، واصفا إياه بأنه حمى حماها واسترد بهاءها وجمالها، حيث أبقاها إمارة تابعة لملكه، لأن الأندلسيين كانوا يترقبون أنباءه لإعادة فتحها من جديد، وبسيره إليها استبشرت الأندلس خيرا بذلك.

وفي آخر القصيدة مدح الشاعر الملك أبو حفص بأبيات تبرز خصاله وفضله على الأندلس فقال:

كَالغَيْثِ صَبَّ عَلَى البَسِيطَةِ صَوْبَهُ يَنْمِيهِ عَبْدُ الوَاحِدِ الأَرْضَى إِلَى يَنْمِيهِ عَبْدُ الوَاحِدِ الأَرْضَى إِلَى فِي نَبْعَةٍ كَرُمَتْ وَطَابَتْ مَغْرِسًا طَهَرَتْ بِمُحْتَدِهَا السَّمَاءُ وَجَاوَزَتْ ظَهَرَتْ بِمُحْتَدِهَا السَّمَاءُ وَجَاوَزَتْ فِئَةٌ كِرَامٌ لا تَكُفَّ عَنْ الوَغَى فِئَةٌ كِرَامٌ لا تَكُفَّ عَنْ الوَغَى وَتَكُبُ فِي نَارِ القِرَى فَوْقَ الذُّرَى وَتَكُبُ فِي نَارِ القِرَى فَوْقَ الذُّرَى قَدْ حَلَقُوا الأَيَّامَ طِيبَ حَلائِقِ قَدْ حَلَقُوا الأَيَّامَ طِيبَ حَلائِق

فَسَفَى عَمَائِرَهَا وَجَادَ قَوَاءَهَا عُلْيَا تَجَنَّحَ بَأْسُهَا وَسَحَاءَهَا وَسَمَتْ وَطَالَتْ نَضْرَةً نُظَرَاءَهَا بِسُرَادِقَاتِ فَحَارِهَا جَوْزَاءَهَا بِسُرَادِقَاتِ فَحَارِهَا جَوْزَاءَهَا حَتَّى تُصَرِّعُ حَوْلَهَا أَكْفَاءَهَا مِنْ عِرَّةٍ لُولَاهَا أَكْفَاءَهَا فَثَنَتْ إِلَيْهِمْ حَمْدَهَا وَثَنَاءَهَا

<sup>1-</sup> ابن الأبّار: الديوان، ص: 39.

يُنْضُونَ فِي طَلَبِ النَّفَائِسِ أَنْفُسِا وَإِذَا انْتَضَوْا يَوْمَ الكَرِيهَةِ بَيْضَهُمْ لا عُنْرَ عِنْدَ المُكْرِمَاتِ لَهُمْ مَتَى لا عُنْرَ عِنْدَ المُكْرِمَاتِ لَهُمْ مَتَى قَوْمُ الأَمِيرِ فَمَنْ يَقُومُ بِمَا لَهُمْ صَفْحًا جَمِيلاً أَيُّهَا المَلِكُ الرَّضِيُ صَفْحًا جَمِيلاً أَيُّهَا المَلِكُ الرَّضِيُ تَقِفُ القَصوافِي دُونَهُ نَّ حَسِيرةً فَلَعَلَ القَصومُ رَاحِيًا فَلَعَلَ الرَّعَلِيَ الْمُلِكُ الرَّعْمِيلةً فَلَعَلَ المَلِكُ المَلِكُ الرَّعْمِيلةً فَلَعَلَ المَلِكُ المَّالِمُ مَا يَعْمَلُ المَّالِمُ مَا يَعْمَلُ مَا يَعْمَلُ مَا يَعْمَلُ مَا يَعْمَلُ مَا يَعْمَلُ مَا يَعْمَلُ مَا يُعْمَلُونَهُ اللَّهُ المَلِكُ وَلَهُ مَا يَعْمَلُ مَا يُعْمَلُونَ المَّلِكُ المَّلِكُ المَّلِكُ المَّلِكُ المَالِكُ الرَّعْمِيلَةُ فَلَعَلَى المَّلِكُ المَّلِكُ المَّلِكُ المَّلِكُ المَالِكُ المَّرَامِيلُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَّلِكُ المَّلِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِمُ المَالِكُ المُنْ المَالِكُ المَلْكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِمُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِكُ المَالِلِي المَالِكُ المَالِكُ المَالِلَ المَالِلْكُولُ المَالِكُ المَال

حَبَسُ وا عَلَى إِحْرَانِهَا أَنْضَاءَهَا أَبْصَرْتَ فِيهِمْ قَطْعَهَا وَمَضَاءَهَا أَبْصَرْتَ فِيهِمْ قَطْعَهَا وَمَضَاءَهَا لَمْ تَسْتَبِنْ لِعُفَاتِهِمْ عَنْرُاءَهَا مِنْ صَالِحَاتٍ أَفْحَمَتْ شُعَرَاءَهَا مِنْ صَالِحَاتٍ أَفْحَمَتْ شُعَرَاءَهَا عَنْ مُحْكَمَاتٍ لَمْ نُطِقْ إِحْصَاءَهَا لا عِيِّهَا تُحْفِي وَلا إِعْيَاءَهَا لِا عِيِّهَا وَمُؤَمِّ لَا إِغْضَاءَهَا أَصْغَاءَهَا وَمُؤَمِّ لللهِ إِغْضَاءَهَا أَصْغَاءَهَا وَمُؤَمِّ لللهِ إِغْضَاءَهَا أَوْمُؤَمِّ لللهِ الْمُضَاءَهَا أَلْمُ الْمُؤْمِّ لللهِ الْمُضَاءَهَا أَلَا الْمُعْمَاءَهَا أَلَا الْمُعْمَاءَهَا أَلَا الْمُؤْمِّ لللهِ الْمُضَاءَهَا أَلَا الْمُعْمَاءَهُا أَلَا الْمُعْمَاءَهُا أَلَا الْمُعْمَاءَهُا أَلَا الْمُعْمَاءَهُا أَلَا الْمُعْمَاءَ اللّهُ الْمُؤْمِّ اللّهُ الْمُعْمَاءَ اللّهُ الْمُؤْمِّ اللّهُ الْمُعْمَاءَ اللّهُ الْمُؤْمِدُ اللّهُ الْمُؤْمِدُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِدُ اللّهُ الْمُؤْمِدُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِدُ اللّهُ الْمُؤْمِدُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُلْكُمْ الْمُلْعُلُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْكُمْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْعُلُمْ اللّهُ اللّهُ

في هذه الأبيات مدح الشاعر ملك تونس على تلبية النداء، وعلى نصرة إخوانه واصفا إياه بأنه مثل الغيث سقى الأرض وجاء على أهلها، فعم الخير البلاد وليس هذا بجديد على الملك، فقد وصفهم بأنهم فئة لا تكف عن الحرب، حتى يهزمون أعدائهم، وقد أثنت عليهم الأندلس، وبالطبع أهل الأندلس بالحمد والثناء.

وفي الأخير طلب من الملك الصفح إن هو لم يوفيه حقه من المدح والثناء، بحيث أن صالحات الأمير أفحمت الشعراء فلم يستطيعوا تعدادها، وأن القوافي تقف عاجزة عن ذكر خصاله، وهي عادة الشعراء عندما يمدحون الملوك والأمراء، فيلمسون منهم العذر عن التقصير في ذكر مناقبهم ومحاسنهم.

#### 1- استغاثة ابن الأحمر بالسلطان يعقوب بن عبد الحق المريني:

كثرت إغارات الصلبيين على المسلمين في الأندلس ، فكثر شعر شعر الاستغاثة من الشعر عسى أن يجدوا في ملوك المغرب وتونس والجزائر حمية الأخوة والإسلام فيهبوا إلى نجدتهم،" وكان لتخاذل المسلمين وتودد أعقاب ابن هود وابن مردنيش لملوك النصارى قد دعا محمد بن الأمر إلى مهادنتهم ، ونزل لهم عن بلاد (الغرنتيرة) وكانت هذه المدة بحسب قول ابن خلدون فترة ضاعت فيها ثغور المسلمين والتهم العدو بلادهم وأموالهم نهبا في الحروب ووضعية ومدارة في السلم ، والتزم ابن الأحمر بما ضايقه من

<sup>1-</sup> ابن الأبّار: الديوان، ص: 40-41

تكالب العدو على بلاد المسلمين ، ومظاهرة بعض أمرائهم له على الاستيلاء ، أن يلجأ بالمسلمين إلى جوار غرناطة وسيف البحر معتصمين بالحبال وراكنين إلى أوعارها".  $^{1}$ 

هذا الوضع دفع بابن الأحمر إلى الاستنجاد بالسلطان يعقوب بن عبد الحق المريني بنجدة الأندلس، "فأوفد ابن الأحمر مشيخة بلادة على يعقوب بن عبد الحق المريني فلقوه منصرفا من فتح سلجمانة خاتم الفتوح بالبلاد المغربية فنبهوا عزائمه واستنفروا حميته وكان من نفسه من ذلك ارتياح، فجهر خمسة آلاف عقد عليهم لابنه منديل، وأعطاه الراية واستدعى الأسطول فأجازوا بطريق فاكتسحوا بسائطها، وأثخنوا فيها بالقتل والأسر والتخريب". 2

#### ومما قاله ابن الأحمر في قصيدته:

هَـــلْ مِنْ مُعِينٍ فِي الهَوَى أَوْ مُنْجِدِ هَدَا الهَوَى دَاعٍ، فَهَـلْ مِـنْ مُسْعِفٍ هَذَا الهَوَى دَاعٍ، فَهَـلْ مِـنْ مُسْعِفٍ هَذِي سَبِيلُ الرَّشْدِ قَدْ وَضَحَـتْ فَهَلْ يَرْجُو النَّجَاةَ بِجَنَّةِ الفِـرْدُوْسِ، أَوْ يَرْجُو النَّجَاةَ بِجَنَّةِ الفِـرْدُوْسِ، أَوْ يَا آمِلُ النَّصْرِ العَـزِيزِ عَلَـى العِدَى يَا آمِلُ النَّوبُ وَلا غَدُ لا أَتُوبُ وَلا غَدُ لا تَلْذِي لا تَلْفِي عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ المَا عَلِمْـتَ بِأَنَّهُ لا بُــدُ مِـنْ هَــذَا الجِهَـادُ رَئِيسُ أَعْمَـالِ التَّقَى هَــذَا الجِهَـادُ رَئِيسُ أَعْمَـالِ التَّقَى

مِنْ مُتَّهَمٍ فِي الأَرْضِ أَوْ مِنْ مُنْجِدٍ بِيلِمَا أَوْ مِنْ مُنْجِدٍ بِيلِمَا أَوْ مُسْ عِدِ بِيلِمَا أَوْ مُسْ عِدِ بِيلِمَا أَوْ مُسْ الْمُوقِدِ بِيلِمَا الْمُدُوتِ مُسْ الْمُوقِدِ يَحْشَى المَصِيرَ إِلَى الجَحِيمِ المُوقِدِ أَجَبُ الهُدَى، تَسْعَدْ بِهِ وَتُوَتَّدُ أَكِي الجَحِيمِ المُوقِدِ أَكَدُ الهُدَى، تَسْعَدْ بِهِ وَتُوتَ وَيَّدُ أَلَدَ يُعْيِمُ الْمُوقِدِ أَلَدَ يُعْيِمُ الْمُوقِدِ أَلَدَيْ لَكَ عِلْمُ أَنْ تَعْيِمُ الْمُوقِدِ أَلَدَيْ لَكَ عِلْمُ أَنْ تَعْيِمُ الْمُوقِدِ إِنْ لَكَ عَلْمُ أَنْ تَعْيِمُ الْمُؤَدِ لِلْمُ لَكَ نَقْدُهُ، فَكَأَنْ قَدِ إِنْ لَمْ يَحُنْ لَكَ نَقْدُهُ، فَكَأَنْ قَدِ الْمُسَافِو فَتَ لَنْ عَدِ لَكُ لِلْمُسَافِو فَتَ اللّهُ تَسْعَدِ وَقُدِ فَدَ اللّهُ الْمُعَدِدَةُ وَنْ لَكَ لَارْتِحَالِكَ تَسْعَدِ قَدِ اللّهُ الْمُقَدِدَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

#### ومنها:

كَ مْ جَامِعٍ فِيهَا، أُعِيدَ كَنِيسةً أُسَفًا عَلَيْهَا أَقْفَرَتْ صَلَ وَاتُهَا كَنِيسةً كَلَيْهَا أَقْفَرَتْ صَلَ وَاتُهَا كَنِيسةً كَمْ وَأُسِيرةٍ

فَ اهْلَكْ عَلَيْهِ أَسًى وَلا تَتَجَلَّدِ مِ نْ قَانِتِينِ وَرَاكِعِينَ وَسُجَّدِ فَكِ الْهُمَا يَبْغِي الْفِدَاءَ فَمَا فُدِي

<sup>1-</sup> الأمير شكيب أرسلان: خلاصة تاريخ الأندلس، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، لبنان، دط، 1403هـ-1983م، ص: 77.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه: ص: 79.

<sup>-3</sup> المرجع نفسه: ص: 81.

كَمْ مِنْ عَقِيلَةِ مَعْشَرٍ مَعْقُولَةٍ كَمَهُ مِنْ عَلَيْهِ بَيْنَهُمْ قَدْ وَدَّ مِنْ كَيْهِ بِالسَّلاسِلِ مُوثَقٍ كَمَ مِنْ تَقِيّ بِالسَّلاسِلِ مُوثَقٍ كَمَ مِنْ تَقِيّ بِالسَّلاسِلِ مُوثَقٍ وَشَهِيلِ مُعْتَرَكٍ تَوزَّعَهُ الرَّدَى وَشَهِيلِ مُعْتَرَكٍ تَوزَّعَهُ الرَّدَى ضَجَّتُ مَلائِكَةُ السَّمَاءِ لِحَالِهِمْ فَيَ الحَدالِهِمْ أَفُ للا تَلُوبُ قُلُ وَبُكُمْ إِخْوانَنَا أَفُ للا تَلُوبُ قُلُ وَبُكُمْ إِخْوانَنَا أَفُ للا تَلُومُ فِي إِخْوانَنَا أَفُ للا تَلْوَيْ الأَرْمَّ فِي إِخْوانِكُمْ أَنْ العَزَائِمُ مَالَهَا لا تَقْتَضِي أَنْ العَزَائِمُ مَالَهَا لا تَقْتَضِي المُصْطَفَى أَبْتُ مُ حِيلِ أَنْتُ مُ حِيلِ النَّهُ عَلَيْ المُصْطَفَى فَا لِحَارُ كَانَ بِهِ يُوصِي المُصْطَفَى فَالِحَارُ كَانَ بِهِ يُوصِي المُصْطَفَى فَالْحَارُ كَانَ بِهِ يُوصِي المُصْطَفَى

فِيهِمْ تَودُّ لَوْ أَنَّهَا فِي مَلْحَدِ وَلَا أَنَّهُ لَهُ لَهُ يُولَدِ وَلَا أَنَّهُ لَهُ لَهُ يُولَدِ يَبْكِي لآحَرَ فِي الكُبُولِ مُقَيَّدِ مَا بَيْنَ حَدَّيْ ذَابِلٍ وَمُهَا نَدُ مَا بَيْنَ حَدَّيْ ذَابِلٍ وَمُهَا لَهُمْ مِنْ قَلْبِهِ كَالْجَلْمَدِ مَمَّا دَهَانَا مِنْ رَدَى أَوْ مِنْ وَلَيهِ كَالْجَلْمَدِ مِمَّا دَهَانَا مِنْ رَدَى أَوْ مِنْ وَلَيهِ وَمَحَبَّةٍ وَتَودُّدِ مِمَّا دَهَانَا مِنْ رَدَى أَوْ مِنْ قَلْبِهِ كَالْجَلْمَدِ مِمَّا دَهَانَا مِنْ رَدَى أَوْ مِنْ قَلْبِهِ كَالْجَلْمَدِ وَمُحَبَّةٍ وَتَودُّدِ مِمَّا دَهَانَا مِنْ رَدَى أَوْ مِنْ قَلْمَ مُحَرَّدِ وَسُيُوفُ كُمْ لَلتَّالُّ لِلْمَالِي عَيْرَ مُحَرَّدِ وَسُرُحَةٍ بِهِمْ ابْتُدِي وَلَّ مَرْبُحَةٍ بِهِمْ ابْتُدِي وَلَا مَانُ فِي صَرْحَةٍ بِهِمْ ابْتُدِي وَلَا مُسْنَدِ المُسْنَدِ وَلَا لَمُ سُنَدِ المُسْنَدِ الْمُسْنَدِ المُسْنَدِ المُسْنَدِ الْمُسْنَدِ اللْقُلْمُ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنِدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنِدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنِدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنِدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنِدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنِدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنِدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنِدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنِدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنِدِ الْمُسْنَدِ الْمُسْنِعُ الْمُسْنَدِ الْمُسْنَدِ الْمُع

نلاحظ أن الشاعر يوظف عبارات وألفاظ لها وقعها في النفوس، وتبعث فيها حمية الأخوة مثل قوله: "كم من جامع أعيد كنسية"، وهو دليل على أن الصلبيين قد عاثوا في الأندلس فسادا حتى حولوا مساجدها إلى كنائس، فأصبحت فارغة من المصلين والقانتين، كما نبه الملك على ان الأعداء قد أسروا المسلمين فلم يفرقوا بين رجل وامرأة أو صبي، فأصبحوا كلهم مقيدون في السلاسل، كما وظف عبارات دينية للحث على الجهاد والانتقام للمسلمين مثل قوله: "ضجت ملائكة السماء لحالهم"، وقوله: "فالجار كان يوصي به المصطفى"، حيث وظف الحديث الشريف ليكون وقعه شديدا على نفس السلطان يعقوب بن عبد الحق المريني، حتى لا يتوانى في نصرة إخوانه في الأندلس.

#### وأضاف يقول:

وَارْضَوْا بِإِحْدَى الْحُسْنَيَيْنِ وَأَقْرِضُوا هَذِي الْجِنَانُ تَفَتَّحَتْ أَبْوَابُهَا للهِ فِي نَصِر الْحَلِيفَةِ مَوْعِدُ

حَسَنًا تَفُ وزُوا بِالحِ سَانِ الحُرَّدِ وَالحُورُ قَاعِدَةٌ لَكُمْ بِالمِرْصَدِ وَالحُورُ قَاعِدَةٌ لَكُمْ بِالمِرْصَدِ صَدَقَ فَتُ ورُوا لانْتِجَازِ المَوْعِدِ

<sup>1-</sup> الأمير شكيب أرسلان: خلاصة تاريخ الأندلس، ص: 82.

<sup>-</sup> الصحيح المسند: إشارة إلى الحديث الشريف {ظل جبريل يوصيني بالجار حتى ظننت أنه سيورث }، ينظر المرجع نفسه، ص: 82.

هَ ذِي الثُّغُورُ بِكُمْ إِلَيْكُمْ تَشْتَ كِي مَا بَالُ شَمْ لِ المُسْلِمِ بِنَ مُبَدَّدٌ مَا بَالُ شَمْ لُ المُسْلِمِ بِنَ مُبَدَّدٌ مَا بَالُ شَمْ لُ المُسْلِمِ بِنَ مُبَدَّدٌ أَنْتُ مَ جُيُ وشُ اللهِ مِ لَ ءُ فَضَائِهِ مَا ذَا اعْتِ ذَارُكُمُ غَدًا لِنَبِي كُمْ أَنْ الْعُقْ وَبَةَ لَلهِ فَصَالَهُ فِي أُمَّ بِي إِنْ قَالَ لِهِ مَا لَكُمْ فِي أُمَّ بِي إِنْ قَالَ لِهِ مَا لَكُمْ فِي أُمَّ بِي تَاللهِ لَ لِهِ أَنْ الْعُقُ وبَةَ لَمْ تُحْفَ وَاللهِ لَ لَ فَي اللهِ لَا اللهِ لَوْ أَنَّ الْعُقُ وبَةَ لَمْ تُحْفَ إِنْ الْعُقُ وبَةَ لَمْ تُحْفَ اللهِ وَسَلِّمُ واللهِ والنَّذَ مَا لَيْ المُعُوا لِنُصْرَة دِينِ فِي يَسْقِي كُمُ وَاسْعُوا لِنُصْرَة دِينِ فِي يَسْقِي كُمُ وَاسْعَوْا لِنُصْرَة دِينِ فِي يَسْقِي كُمُ وَاسْعَوْا لِنُصْرَة دِينِ فِي يَسْقِي كُمُ

شَكْوَى العَدِيمِ إِلَى الغَنِيّ الأَوْجَدِ فِيهَا وَشَمْلُ الضِّدِ غَيْرِ مُبَدَدِ فَيهَا وَشَمْلُ الضِّدِ غَيْرِ مُبَدَدِ تَأْسُونَ للدَّينِ الغَرِيبِ المُفْرَدِ وَأَسُرِيقُ هَذَا الغُذْرِ غَيْر مُمَهَدِ وَطَرِيقُ هَذَا الغُذْرِ غَيْر مُمُهَدِ وَتَرَكْتُمُ وهُمْ لِلْعَدُو المُعْتَدِي وَتَرَكْتُمُ وهُمْ لِلْعَدُو المُعْتَدِي لَكَفَى الحَيَاةَ مِنْ وَجْهِ ذَاكَ السَّيِّدِ وَسَلُوا الشَّفَاعَةَ مِنْهُ يَوْمَ المَشْهَدِ وَسَلُوا الشَّفَاعَةَ مِنْهُ يَوْمَ المَشْهَدِ مِنْ حَوضِهِ فِي الحَشْرِ أَعْذَبَ مَوْدِدً أَ

فالشاعر هنا "يستصرخهم باسم الجوار وهم أول من يبتدأ به لأن الرسول صلى الله عليه وسلم أوصى بالجار كما ورد في الحديث الصحيح، ويناشد المرنييين قاطبة، وسينال المجاهد إحدى الحسنيين النصر أو الشهادة، ويرغبهم بثواب الجهاد وهو الجنة التي يجد فيها الإنسان ما تشتهي نفسه، وذكر الحور زيادة في ترغيبهم وتشويقهم، وربما يقصد الشاعر أيضا بالخرد والحور هنا السبايا من النصرانيات اللاتي سيقعن في أيديهم من غنائم المعركة وه مكاسب دنيوية.

هذا الحث على الجهاد، وإعلام ملوك المغرب العربي بما يتعرض له إخوانهم في الأندلس من قتل وسبي وتعذيب، وتقييد بالسلاسل يكون له وقع كبير في نفوس الملوك، ويحملهم على تحمل مسؤولياتهم أمام الله، وأمام واجب الأخوة الإسلامية وتجهيز الجيوش لنصرتهم والدفاع عنهم، وقد وظف الشعراء أساليب فعل الأمر للدلالة على أن الخطب صعب، والأمر لا يقبل التريث، بل يجب أخذ الأمر بجدية والتجهز فورا لتلبية النداء، كما يستعملون أساليب الاستفهام ليعلمون الملوك وكأن الأمر لا يعنيهم، أولا يعلمون بما يحدث لهم.

<sup>1-</sup> الأمير شكيب أرسلان: خلاصة تاريخ الأندلس، ص: 83.

<sup>-2</sup> محمد سعيد محمد: دراسات في الأدب الأندلسي، ص-2

#### 2 قصيدة أبو موسى هارون بن هارون إلى المعتضد بالله السعيد:

لما حاصر الصليبيون إشبيلية سنة ستمائة وخمس وأربعين للهجرة ناشد أبو موسى هارون بن هارون المعتضد بالله السعيد لنصرتهم حيث "لما انتهى بإشبيلية شدة الحصار، وعدموا الأنصار والأمصار، وصاروا قبضة في يد أعداء الله الكفار، خاطبوا أمير المؤمنين المعتضد بالله السعيد وكافة المسلمين من أهل عدوة الغرب يستصرخونهم ويعرفونهم بما نالهم من الجهد العظيم والكرب الشديد الأليم، ويرغبونهم في نصرتهم، ويحضونهم على جهاد أعداء الله الكافرين". أ

يقول أبو موسى في قصيدته مستنجدا بالمعتضد وكافة المسلمين:

يَا حِمْصُ أَقَصَدَكِ الْمَقْدُورُ حِينَ رَمَى جَرَتْ عَلَيْ لِكِ يَدُ لِللَّهُ لِللَّهُ وَطَالِمَةٌ مَا كُنْتُ أَحْسَبُ أَنَّ الْحَادِثَاتِ إِذَا وَلا تَوهَّمْ لَلْ أَحْسَبُ أَنَّ الْحَادِثَاتِ إِذَا وَلا تَوهَّمْ لللهَ عَلْمِ لللهُ وَلا تَوهَّمْ لللهَ عَلْمَ اللهَ اللهَ يَطْمِ لللهُ وَلا تَوهَّمُ لللهَ عَلْمَ اللهَ اللهَ يَا مَ عَلَى اللهَ يَا مَصَابِ المُسْلِمِينَ بِهَا يَا سَائِلِي عَنْ مَصَابِ المُسْلِمِينَ بِهَا يَا سَائِلِي عَنْ مَصَابِ المُسْلِمِينَ بِهَا يَا سَائِلِي عَنْ مَصَابِ المُسْلِمِينَ بِهَا لَا سَائِلِي عَنْ مَصَابِ المُسْلِمِينَ بِهَا لَللهَ عَنْ مَصَابِ المُسْلِمِينَ بِهَا لَللهَ عَنْ مَصَابِ المُسْلِمِينَ بِهَا وَنُوزِعَ الْأَمْ لِ أَهْلُوهُ وَقَامُ إِلِهِ وَنُوزِعَ الْأَمْ لِ أَهْ لَلْ اللّهُ اللهَ اللهَ اللهُ ا

لَـمْ يَـرْعَ فِيـكِ الرِّدَى إِلاْ وَلا فِمَمَا لا يَعْدِلُ الدَّهْرُ فِي شَيْءٍ إِذَا حَكَمَا لا يَعْدِلُ السَّلَوءَ لا تُلْقِي لَكِ السَّلَمَا وَيَكْسُو نُورَهُ الظَّلَمَا رَيْبُ الرَّمَانِ وَيَكْسُو نُورَهُ الظَّلَمَا أُصِبْتِ عُوِّضْتِ مِنْهُ القُبْحَ وَالهَرَمَا أُصِبْتِ عُوِّضْتِ مِنْهُ القُبْحَ وَالهَرَمَا أُصِبْتِ عُوِّضْتِ مِنْهُ القُبْحَ وَالهَرَمَا ذُنُوبُ لنَا فَلَـزِمْنَا البَـتَّ وَالنَّدَمَا أُمْرًا يُورِثُ الصَّمَمَا أُمْرًا يُورِثُ الصَّمَمَا نَارُ البُعَاةِ فَقَـامَا فِيهِ وَلا قَدَمَا فِيهِ وَلا قَدَمَا وَيُهِ وَلا قَدَمَا وَلَا مَتْ لرَّهُ يَجِدُ قَدَمًا فِيهِ وَلا قَدَمَا وَلَهُ مَمَا وَلَـوْ أُطُاقُوا مِـنْ سِنَاتِ العَفْلَةِ الهِـمَمَا وَلَـوْ أَطَاقُوا لَعَـمْرِي أَنْشَـرُوا الرِّمَا وَلَا قَدَمَا فِيهِ وَلا قَدَمَا وَلَا عَمَمَا وَلَوْ أَطَاقُوا لَعَـمْرِي أَنْشَـرُوا الرِّمَا وَلَا فَصَاءِ فَسَوَّى الوَهْدَ وَالأَكَمَا وَرُعُ الفَضَاءِ فَسَوَّى الوَهْدَ وَالأَكَمَا وَلِي فَيَعِيْ الْمَعْدَ وَالأَكَمَا وَلِيْعُمَا وَلَوْكُوا فَلَوْلُولُولُ مَا الْمُهْدَ وَالأَكَمَا وَلَا الْمُعْمَاءِ فَسَوَى الوَهْدَ وَالأَكَمَا وَلَا الْمُعَاءِ فَسَوَى الوَهْدَ وَالأَكَمَا وَلَا الْمَعْمَا وَلَا الْمُعْمَا وَلَا الْمُعْمَاءِ فَسَوَى الوَهْدَ وَالأَكَمَا وَلِهُ الْمُؤْمَا وَلَوْمُ الْمُؤْمِا وَالْمَاقُوا لَعَالَيْهِ الْمُؤْمِا وَالْمُومُ الْمُؤْمِا وَالْمُؤْمِا وَالْمُعْمَا وَالْمُؤْمِا وَالْمُؤْمَا وَالْمُؤْمُوا وَلِهُ وَالْمُؤْمِا وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُوا وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُوا وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْم

هنا الشاعر يصف كيف أثار الأعداء أحقاد الماضي وعاثوا في اشبيلية فسادا بعدما كان حسنها فتان، وكيف أصبح أمرها في يد غير أهلها، ولو يقدرون لعاثوا في رفاة المسلمين فسادا.

<sup>1-</sup> أبو العباس أحمد بن محمد بن عذاري: البيان المغرب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب، تحقيق: بشار عواد معروف، ومحمود عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، تونس، ط1، 1434هـ-2013م، ج3، ص: 515.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه: ص: 515.

ويضيف الشاعر في وصف المشهد المريع لما حل بالمسلمين قائلا:

فَكُمْ أُسَارَى غَدَتْ فِي القَيْدِ مُوَتَّقَةً وَكُمْ صَرِيعٍ رَضِيعٍ ظَلَ مُخْتَطِفًا يَدْعُو الوَلِيدُ أَبَاهُ وَهُوَ فِي شُغُلٍ يَدْعُو الوَلِيدُ أَبَاهُ وَهُو فِي شُغُلٍ فَكَمْ تَرَى وَالِهَا فِيهَا فِيهَا وَوَالِهَةً لَهْ فِي عَلَيْهِمْ وَمَا لَهْ فِي بِمَغْنِيَةٍ إِنَّا إِلَى اللهِ قَدْ حَلَّ المُصَابُ وَمَا فِي كُلِّ حِينٍ تَرَى صَرْعَى مُجَدَّلَةً وَقَدْ أَحَاطَتْ بِنَا الأَعْدَاءُ فَاغِرَةً عَادَتْ سِوَارًا عَلَى شُورِ المَدِينَةِ قَدْ

تَشْكُو مِنَ الذُّلِّ أَقَدَامًا لَهَا حُطَمَا عَنْ أُمِّهِ فَهُ وَ بِالأَمْ وَاجِ قَدْ فُطِمَا عَنْ أُمِّهِ فَهُ وَ بِالأَمْ وَاجِ قَدْ فُطِمَا عَنِ الْجَوَابِ بِدَمْ عِ سَالٍ وَانْسَجَمَا لا يَرْجِعُ الطَّرْفَ إِنْ حَاوَرْتَهُ الكَلِمَا عَمَّ نُ تَبَدُ لَلَّ مِعْدَ النِّعْمَةِ النِّقْمَا مِنْ حِيلَةٍ فِي الَّذِي أَمْضَى وَمَا حَتَمَا وَآخَرِينَ أُسَارَى حَطْبُهُمْ عَظْمَا وَآخَرِينَ أُسَارَى حَطْبُهُمْ عَظْمَا أَفُواهَ هَا تَبْتَعِي أَرْوَاحَنَا طُعَمَا قَصَمَا أَفُواهَ عَظًا وَكُمْ مِنْ مِعْصَمِ قَصَمَا قَصَمَا

في هذه الأبيات يصف الشاعر للأمير المعتضد بالله السعيد الحالة التي آل إليها سكان إشبيلية من أسرو سبي واختطاف للرضع، وهل توجد حالة أسوأ من هذه حيث أصبح الأطفال يؤخذون سبايا ولا يستطيع آباؤهم استرجاعهم بسبب ضعفهم وعجزهم، ثم بعد وصف حال المسلمين يستغيث الشاعر بالأمير وبالمسلمين فيقول:

يَا أَهْلَ وَادِي الحِمَا بِالعُدْوَةِ انْتَعِشُوا مَاذَا يُبَطِّئُ كُمْ عَنَّا وَحَقَّ لَـكُمْ وَوَحَقَّ لَـكُمْ وَوَحَقَّ لَـكُمْ وَوَحَقَّ لَـكُمْ وَوَنَا فَأَسْمَعْنَا عَلَـى كَثَبٍ وَقَـدْ دَعَـوْنَا فَأَسْمَعْنَا عَلَـى كَثَبٍ وَقَـدْ دَعَـوْنَا فَأَسْمَعْنَا عَلَـى كَثَبٍ وَقَـدْ دَعَـوْنَا فَأَسْمَعْنَا عَلَـى كَثَبٍ فَـزَعْمُ أَذْفُونَشْ أَنَّ الحَصْرَ يُهْلِكُهَا إِنَّ مَنْشِدُونَ لَـهُ وَنَعْ مَلْكُمْ وَالْ نَفُدُونَا فَـلِأَنْ مَنْ شَدُونَا فَلَوا لَـهَا حَلَقًا مِنْهُمْ وَإِنْ نَفُدُوا كُمُ لَكُونُوا لَـهَا حَلَقًا مِنْهُمْ وَإِنْ نَفُدُوا لَلْكُور مُسَلَّمَةٍ لا عُـذُوا لَـهَا حَلَقًا مِنْهُمْ وَإِنْ نَفُدُوا لَـهَا حَلَقًا مِنْهُمْ وَإِنْ فَلَوا لَـهَا حَلَقًا مِنْهُمْ وَإِنْ مَنْهُمْ وَإِنْ مُسَلَّمَةٍ لَا عُلَى لَكُور مُسَلَّمَةً لَا عَلَى الْمُعْمُ وَالْمُ لَلْمُولِ مُسَلَّمَةً لَا عَلَى الْمُولُ وَالْمُ لَا عُلَى الْمُنْ مُ مُسَلَّمَةً لَا عَلَى الْمُعْرِ مُسَلَّمَةً لَا عَلَى الْمُعْرَا لُهُ مَا لَا عُلَى الْمُعْمَ الْمُعَلَّمِ وَالْمُونُ وَالْمُوا لَلْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمِ الْمُعْمَ الْمُعْمَ الْمُعْمَا الْمُعْمَلُونُ الْمُعْمَ الْمُعْمَلُونُ الْمُعْمَلُونُ الْمُعْمِ الْمُعْمُ وَلَا لَعْلَامُ الْمُعْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمَلُونُ الْمُعْمَلُونُ الْمُعْمِ الْمُعْمَا الْمُعْمَا الْمُعْمَلُونُ الْمُعْمَ الْمُعْمَلُونُ الْمُعْمُ الْمُعْمَالُولُ الْمُعْمِ الْمُعْمَالُولُوا لَلْمُعُمْ وَالْمُعُمُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمَا الْمُعْمِ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمَالُولُوا لَلْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمُ الْمُعْمَالُولُوا لَلْمُعْمِ الْمُعْمَا مُعْمِعُمُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمَالِهُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمُ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُعْمِ الْمُ

هَـنَدَا الذَّمَاءُ فَقَدْ أَشْفَـى بِهِ سَقَـمَا أَنْ تُبْصِـرُوا دَارَ قَـوْمٍ أَصْبَحَتْ رِمَمَا مَلَعَ الجِـوَارِ الَّذِي مَـا زَالَ مُنْتَظِمَا مَعَ الجِـوَارِ الَّذِي مَـا زَالَ مُنْتَظِمَا بِمَا قَدِ اسْتَنْفَـدَ القِرْطَاسَ وَالقَلَـمَا وَاللهِ يَكُـذِبُ مَـا رَوَى وَمَا زَعَمَا لا يُرْغِـمَا لا يُرْغِـمَا اللهُ إلا أَنْـفَ مَنْ رَغِـمَا فَلْتُنْبِتُوا لِللهِ حَدى فِي أَرْضِـنَا قَدَمَـا فَلْتُنْبِتُوا لِللهُ حَدى فِي أَرْضِـنَا قَدَمَـا وَلا تُبَالُـوا أَطَـالَ العَهْدُ أَمْ قَدُمَـا وَلا تُبَالُـوا أَطَـالَ العَهْدُ أَمْ قَدُمَـا إِنَّ الـزَّمَانَ وَأَنْتُـمْ فِيهِ مَا عَقِـمَا إِنَّ الـزَّمَانَ وَأَنْتُـمْ فِيهِ مَا عَقِـمَا

<sup>1-</sup> أبو العباس أحمد بن محمد العذاري: البيان المغرب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب، ج 3، ص: 516.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه: ص: 517.

كُمْ صَارِحٍ فَنِعَ كَانَ الصُّرَاحُ لَهُ هَلْ مِنْ مُحِيبٍ لَدَاعِينَا فَيُرَبِنَا فَيُرِبَنَا لَمُ يَبْقَ فِينَا سِوَى الأَنْفَاسَ حَافِتَةً كَمْ نَسْتَغِيثُ وَلا إِنْسَانَ يُصْرِحُنَا كُمْ نَسْتَغِيثُ وَلا إِنْسَانَ يُصْرِحُنَا

قَرْعُ الظَّنَابِيبِ حَتَّى لَـمْ يَدَعْ أَلَـمَا فُلْكَ النَّـجَاةِ فَبَحْرُ الْحَادِثَاتِ طَـمَا فُلُكَ النَّـجَاةِ فَبَحْرُ الْحَادِثَاتِ طَـمَا فَكُـلُنَا فِي وُجُـودٍ يُشْـبِهُ العَـدَمَا وَنَسْتَطِّبُ لِـدَاءٍ طَـالَ مَـا حُسِـمَا لَـ

في هذه الأبيات يذكر الشاعر إخوانه المسلمين بصنيع أسلافهم الذين سنوا سنة نصرة إخوانهم المسلمين، وعليهم أن يقتدوا بهم سواء أطال العهد أم قدم، وينبههم بأنه لا وجود لعذر يمنعهم من نصرتهم وترك إشبيلية وتسليمها للكفار، وما داموا هم موجودين فالزمان ليس عقيما، بل يوجد فيه من يسمعهم ويلبي النداء.

#### ومنها قوله:

وَقَدْ شَقِينَا وَأُشْقِينَا وَحُوقَ لَنَا لَاَنْدَلُسِ الْمُنْ الدَّنْيَا لأَنْدَلُسِ اللَّمْ يَبْقَ لِلْحَقِ فِي شَتَّى مَطَالِعِهَا يَا نَفْسُ لا تَذْهَبِي لِلْحَادِثَاتِ أَسًى لاَ تَذْهَبِي لِلْحَادِثَاتِ أَسًى وَإِنْ دَهَتْ لِي مِنَ الأَحْدَاثِ دَاشِ دَاهِيةً وَإِنْ دَهَتْ لِي مِنَ الأَحْدَاثِ دَاهِيةً فَالمَفْ زَعُ اللهُ وَالذُّحْرُ العَتَادُ أَمِي فَالمَفْ زَعُ اللهُ وَالذُّحْرُ العَتَادُ أَمِي نِعْمَ المَلْذُ وَنِعْمَ الذُّحْرُ العَتَادُ أَمِي نِعْمَ المَلِّذُ وَنِعْمَ الذُّحْرُ قَدْ ضُمِنَتْ فِي مَا لللَّهُ وَالدُّحْرُ العَتَادُ أَمِي نِعْمَ المَلاذُ وَنِعْمَ الذُّحْرُ قَدْ ضُمِنَتْ مَا لَكُحْرُ العَلَيْ أَمْرَهُ إِنِي شَقِيتَ مَا عَنْكَ لَمَا مَا مُؤْلِلًا النَّاعُيُ عَنْكَ لَمَا وَكُنْتَ تَشْفِي صَدُورَ الأَوْلِيَاءِ فَلِلا الْكَشَافَ لَهُ وَكُنْتَ تَشْفِي صَدُورَ الأَوْلِيَاءِ فَلِلا وَكُنْتَ تَشْفِي صَدُورَ الأَوْلِيَاءِ فَلِلا وَكُنْ السَّعْدُ وَاليُمْنُ إِلَّا خَادِمَانِ لَكُمْ مَا السَّعْدُ وَاليُمْنُ إِلَّا خَادِمَانِ لَكُمْ مَا السَّعْدُ وَاليُمْنُ إِلَّا خَادِمَانِ لَكُمْ

بِمَا بِهِ الكُفْرُ وَالإِسْلامُ قَدْ نَعُمَا مَهْمَا اسْتَطَالَ بِهَا التَّثْلِيثُ وَاجْرَمَا نُورٌ فَأَصْبَحَ لَيْلُ الكُفْرِ مُرْتَكِمَا نُورٌ فَأَصْبَحَ لَيْلُ الكُفْرِ مُرْتَكِمَا وَجَامِلِي الصَّبْرُ وَارْضَيْ بِالَّذِي قُسِمَا وَجَامِلِي الصَّبْرُ وَارْضَيْ بِالَّذِي قُسِمَا وَجَامِلِي الصَّبْرُ وَارْضَيْ بِالَّذِي قُسِمَا وَهُلَيْءَ تَتْرُكُ وَجْهَ الدَّهْرِ مُبْتَسِمَا رُ المُؤْمِنِينَ وَحَسْبِي فِي النَّجَاةِ هُمَا فَي النَّجَاةِ هُمَا نَجَاةُ مَنْ بِهِمَا فِي الحَادِثِ اعْتَصَمَا لَيَحَاةُ مَنْ بِهِمَا فِي الحَادِثِ اعْتَصَمَا لَقِيتُ مِنْ جُورِ دَهْرٍ طَالُ مَا ظَلَمَا لَقِيتُ مِنْ جُورِ دَهْرٍ طَالُ مَا ظَلَمَا أَجَدُ وَقِي مِنَ الأَعْدِيدِ قَدْ وَقِيمَا وَقُمْتَ دُونِي مِنَ الأَعْدِيدِ قَدْ وَقِيمَا فَمَا عَكُمَا وَقُمْتَ دُونِي مِنَ الأَعْدِيدِ قِدْ وَقِيمَا وَحَسْبِ فَدْ وَقِيمَا وَقُمْتَ دُونِي مِنَ الأَعْرِيمِيهِ قَدْ وَقِيمَا وَقُمْتَ دُونِي مِنَ الْأَعْدِيمِ وَلَا بِرَالْ بِعَلْمِ بِرُّ بِمَا قَسَمَا وَحَسْبِ فَدَ وَقِيمَا إِنَّ الْعَظِيمِ مَلَوا إِلَّا بِمِنْ فَاتَ الْوَرَى عَظَمَا الْوَرَى عَظْمَا إِنَّ الْعَظِيمِ مَلَى الْمَوْلِيمَ مَلْوَى عَظْمَا الْوَرَى عَظْمَا الْوَالْتَا الْوَلَى الْعَظِيمِ الْمِنْ فَاتَ الْوَرَى عَظَمَا اللْوَلَى الْعَلِيمَ الْمُؤْلِي الْمُؤْلِيمُ الْمُنْ الْمُؤْلِيمِ الْمُؤْلِيمَا اللْمَالِيمُ الْمُؤْلِيمِ الْمُؤْلِيمِ الْمُؤْلِيمِ الْمُؤْلِيمُ الْمُؤْلِيمُ الْمَالِيمُ الْمُؤْلِيمِ الْمُؤْلِيمِ الْمُؤْلِيمُ الْمَالِيمُ الْمُؤْلِيمُ الْمَالِيمُ الْمُؤْلِيمُ الْمُؤْلِيمُ الْمُؤْلِيمُ الْمُؤْلِيمُ الْمُؤْلِيمُ الْمُؤْلِيمِ الْمُؤْلِيمُ الْمُ

<sup>1-</sup> أبو العباس أحمد بن محمد العذاري: البيان المغرب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب، ج3، ص: 517.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه: ص:518.

فَرُبَّمَا ضَنَّ قَطْرُ الشُّحُبِ ثُمَّ هَمَى فَرُبَّمَا ضَنَّ قَطْرُ الشُّحُبِ ثُمَّ هَمَى فَرُبَّمَ السُّحُبِ ثُمَّ السَّمَا فَمُنْتَسِمًا

فَ لَا مُبَالاةً بِالأَيَّامِ إِنْ مَطَلَتْ فَصَلَتْ فَصَلَتْ فَاصْدَعْ بُحَقِّكَ إِنَّ الدَّهْرَ مُمْتَثِلُ

لقد وظف الشاعر العبارات التي يكون لها وقع شديد في النفوس حتى يدركوا المحنة التي يتخبط فيها إخواهم في الأندلس، "فالشاعر يذكر أهل العدوة بأن أجدادهم هم الذين دخلوا مع طارق بن زياد وفتحوا الأندلس وثبتوا فيها الدين ، وأسلافهم هبوا لنجدهم حين سقطت طليطلة وكانوا وراء انتصار الزلاقة، وأسلاف أسلافهم عبروا مع بن علي وخاضعوا معارك مع النصارى وانتصروا فيها، يرجو الشاعر من أهل العدوة أن يعيدوا تلك الأمجاد، ويذكرهم بأهم خير خلف لخير سلف، وعليهم ان يصبروا معهم مهما طال الحصار لأنه لا مبرر لترك إشبيلية للكفار، وكيف يعقل ذلك وأهل العدوة قريبون منهم". أويضيف الدكتور محمد سعيد محمد قائلا: " وقد أدت صيحات الشعراء ونداءاتهم دورها في عهد الموحدين فعبروا الأندلس وجاهدوا فيها، وكذلك عبر الحفصيون البحر وأنجدوا إخوتهم على الشاطئ الآخر، وكثر استنجاد شعراء الأندلس بالدولة المرينية أواخر القرن السابع (الهجري) وخلال القرن الثامن، ويظهر ذلك من خلال الأشعار الواردة في ديوان لسان الدين الخطيب، وإشعار ابن زمرك، وأبي عنان المريني. 2

ولم يستسلم الشعراء الأندلسيون لما أصابهم من أعدائهم، بل راحوا ينظمون قصائدهم ويبعثون بها إلى ملوك المغرب العربي، حيث "لم ييأس الشعراء ولم تعرف نفوسهم للاستسلام معنى في ذلك الوضع، إنهم يتحملون مسؤولية بلادهم، وتقع على أكتافهم أمانة كبيرة في التعبير عن مجريات الأحداث في بلادهم، فهم يحسون بعمق الجرح، ولكن يجب أن يتجاوزوه ويتساموا فوق الأحزان والأوجاع. 3 فالشعراء يعيشون أحداث مجتمعاتهم، ويعبرون عنها من خلال أشعارهم تعبيرا صادقا.

<sup>1-</sup> محمد سعيد محمد: دراسات في الأدب الأندلسي، ص: 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه: ص: 66-68.

<sup>3-</sup> رانية أحمد ابراهيم أبو لبدة: شعر الحروب والفتن في الأندلس (عصر بني الأحمر)، رسالة ماجستير في اللغة العربية وآدابها، جامعة النجاح الوطنية، نابلس، فلسطين، 2007، ص: 82.

#### 3- قصيدة ابن الأبّار في طلب النجدة من صاحب إفريقية:

بسط المرابطون سيطرةم على الأندلس، وأصبحت الأندلس إمبراطورية شاسعة مترامية الأطراف، ثم خلفهم الموحدون "فأصبح الأندلس الإسلامي جزءا من إمبراطوريتهم الشاسعة، تمتد من طرابلس في الشرق إلى مشارف المحيط الأطلسي، ومن لشبونة إلى السنغال، وكان ذلك يلقي على كواهلهم أعباء ثقالا في الدفاع عن هذه الإمبراطورية المترامية، وكانت الأندلس من بين مقاطعاتهم أضعف الجبهات وأحفلها بالخطر، تماسكت بعد تضحيات كثيرة أيام خلفاء الموحدين الثلاثة الأوائل، ثم تداعت أيام الرابع منهم، محمد الناصر بن أبي يعقوب يوسف المنصور، الذي تولى الخلافة من 1199 إلى 1215م، وظهر هذا التداعى في صورة الهيار سريع بعد معركة العقاب". أ

بعد معركة العقاب تقاسم ملوك الكاثوليك جيهات الأندلس، فقد أحتل (جاقمة في المصادر العربية) أي الفاتح جزر ميورقة ومنورقة وإبيسة، ثم اتجه بعدها إلى بلنسية فأحسن أميرها أبو جميل زيان أنه لم يستطيع الثبات والمقاومة وحده، فقرر إرسال سفارة إلى أبي زكريا الحفصي صاحب إفريقية، تونس حاليا، يطلب منه العون والنجدة، فأرسل ابن الأبّار (أبا عبد الله بن بكر القضاعي، ليقوم بهذه المهمة، نظرا لما يتمتع به من شاعرية وقدرة على التأثير في الملوك، لانه شاعر وأديب ومؤلف.

يقول ابن الأبّار مستنجدا بأبي زكريا أن يعين إخوانه على النصر في معركتهم ضد أعدائهم:

إِنَّ السَّبِيلَ إِلَى مَنْجَاتِهَا دَرَسَا فَلَمْ يَزَلْ مِنْكَ عِزُّ النَّصْرِ مُلْتَمَسَا فَلَمْ يَزَلْ مِنْكَ عِزُّ النَّصْرِ مُلْتَمَسَا فَلَمْ يَزَلْ مِنْكَ عِزُّ النَّصْرِ مُلْتَمَسَا

أَدْرِكْ بِحَيْلِكَ حَيْلَ اللهِ أَنْدَلُ ــسًا وَهَبْ لَهَا مِنْ عَزِيزِ النَّصْرِ مَا الْتَمَسَتْ يَا لِلْجَزِيرَةِ أَضْحَى أَهْلُهَا جَزَرًا

"وبعد هذه المقدمة الصغيرة بدأ يقدم صورة لما يجري في أرض الأندلس بعامة: طوقت المصائب أهلها، وأحالت جدهم تعاسة، وتقاسم الروم عقائلها، وعرض لما يجري في بلنسية وقرطبة بخاصة، مما يميت كل غيور كمدا، لقد حل بها الشرك، ورحل عنها الإيمان، وحولت مساجدها إلى كنائس، وخلفت فيها

<sup>1-</sup> الطاهر أحمد مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط3، 1987، ص: 265.

<sup>-2</sup> ينظر: المصدر نفسه، ص: 266.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- المرجع نفسه: ص: 266.

دقات الأجراس نداء المؤذن، ولم تعد موضعا للعلم والمدارسة، وبكى حدائقها المورقة، ومرابعها النضرة، وأيامها الخوالي. 1

يقول ابن الأبّار واصفا ما حل بالأندلس من ظلم وقهر، وكيف تحولت من حاضرة إسلامية يصدح فيها المؤذون بالآذان للصلاة، إلى مدينة شرك تقع فيها أجراس الكنائس:

إِلَّا عَقَائِلَهَا المَحْجُوبَةَ الأُنُسَا مَا يَنْرِفُ النَّفْسَا جَذْلَانَ، وَارْتَحَلَ الإِيمَانُ مُبْتَئِسسا جَذْلَانَ، وَارْتَحَلَ الإِيمَانُ مُبْتَئِسسا وَلِلنِّكَ الْإِيمَانُ مُبْتَئِسسا وَلِلنِّكَ الإِيمَانُ مُبْتَئِسسا وَلِلنِّكَ الْإِيمَانُ مُبْتَئِسسا وَلِلنِّكَ الْأَنْ مَن الْمُثَانِي أَصْبَحَتْ دُرُسا فَصَدارِسًا لِلْمَثَانِي أَصْبَحَتْ دُرُسا فَصَدارِسًا لِلْمَثَانِي أَصْبَحَتْ دُرُسا فَصَدَوَعَ النَّصْرُ مِنْ أَدْوَاحِهَا وَعَسَا وَأَيْنَاهُ بِهَا سَلِسًا؟ وَالْمُنْ فَيْنَاهُ بِهَا سَلِسًا؟ وَالْمُنْ فَيْنَاهُ بِهَا سَلِسًا؟ وَالْمُنْ فَيْنَاهُ بِهَا سَلِسًا؟

تَـقَاسَمَ الرُّومُ، لا نَالَتْ مَقَاسِمُ هُمْ وَفِي بَلَنْسِيَةٍ مِنْهَ الْوَقْرُطُ بَةٍ وَفِي بَلَنْسِيَةٍ مِنْهَ الإِشْرَاكُ مُبْتَسِمًا مَلَاثُرُ مُبْتَسِمًا لِإِشْرَاكُ مُبْتَسِمًا يَلَامَسَاجِدِ عَادَتْ لِلْعِدَا بَيْعًا لَهُ فِي عَلَيْهَا إِلَى اسْتِرْ جَاعٍ فَائِتِهَا لَهُ فِي عَلَيْهَا إِلَى اسْتِرْ جَاعٍ فَائِتِهَا كَانَتْ حَدَائِقَ لِلأَحْدَاقِ مُؤْنِقَةً كَانَتْ حَدَائِقَ لِلأَحْدَاقِ مُؤْنِقَةً فَي اللَّهُ فِي عَيْشُ جَنَيْنَاهُ بِهَا حَضِرًا فَي اللَّهُ عَيْشُ جَنَيْنَاهُ بِهَا حَضِرًا فَي اللَّهُ عَيْشُ جَنَيْنَاهُ بِهَا حَضِرًا فَي اللَّهُ عَيْشُ جَنَيْنَاهُ بِهَا حَضِرًا

هذه الأبيات التي عدد فيها ما فعل الأعداء بالأندلس نبه فيها الأمير بما حل بما، حيث "جعلها تمهيدا لدعوة الأمير الحفصي إلى الإسراع في عونها، وأن يحيي بما معالم الإسلام التي طمسها الأعداء، كما أحيا دعوة في إفريقية، ونصر الحق فيها، وقام بأمر الله غير متردد، فقال: 3

مَحَا مَحَاسِنَهُا طَاعٍ أُتِيكَ لَهَا وَرَجَّ أُرْجَاءَهَا لَهُا أَتِيكَ لَهَا وَرَجَّ أُرْجَاءَهَا لَهُا أَحَاطَ بِهَا خَلَا لَهُ الْجَوُّ فَامْتَدَّتْ يَكَاهُ إِلَى خَلَا لَهُ الْجَوُّ فَامْتَدَّتْ يَكَاهُ إِلَى وَأَكْتُر الزَّعْهُ مَا بِالتَّثْلِيثِ مُنْهُ الرَّحِيمُ فَمَا صِلْ حَبْلَهَا أَيُّهَا المَوْلَى الرَّحِيمُ فَمَا وَأَحْسِي مَا طَمَسَتْ مِنْهُ العُدَاةُ كَمَا وَأَحْسِي مَا طَمَسَتْ مِنْهُ العُدَاةُ كَمَا أَيَّها مَرْتَ لِنَصْر الحَقِّ مُسْتَبِقًا أَيَّا المَوْلَى الرَّحِيمُ فَمَا وَأَحْسِي مَا طَمَسَتْ مِنْهُ العُدَاةُ كَمَا أَيَّا المَوْلَى الرَّحِيمُ فَمَا أَيَّا المَوْلَى الرَّحِيمُ فَمَا وَأَحْسِي مَا طَمَسَتْ مِنْهُ العُدَاةُ كَمَا أَيَّا الْمَوْلَى الرَّحِيمُ فَمَا أَيَّا المَوْلَى الرَّحِيمُ فَمَا وَأَحْسِي مَا طَمَسَتْ مِنْهُ العُدَاةُ كُمَا أَيْهَا المَوْلَى الرَّحِيمُ فَمَا أَيْسَامُ سِرْتَ لِنَصْ لِ الْحَقِيمُ مُسْتَبِقًا الْمَوْلَى الرَّحِيمُ فَمَا أَيْسَانُ مِنْ المُعْرَاةُ كُمَا الْمَوْلَى الرَّحِيمُ فَمَا الْمَوْلَى الرَّحِيمُ فَمَا الْمَوْلَى الرَّحِيمُ فَمَا أَيْسَامُ سِرْتَ لِنَصْ لِمَا الْمَوْلَى الرَّحِيمُ فَمَا أَيْسَامُ الْمُؤْلِي الْمَوْلَى الرَّحِيمُ فَمَا أَيْسَامُ سَرْتَ لِنَصْ لَا الْمَوْلَى الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْرَاقُ كُمَا الْمُؤْلِقُ الْمُعْرَاقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ لَهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْ

مَا نَامَ عَنْ هَضْمِهَا حِينًا وَلَا نَعَسَا فَعَ اَدَرَ الشُّمَّ مِنْ أَعْلامِهَا خُنُسَا فِعَ اَدَرَ الشُّمَّ مِنْ أَعْلامِهَا خُنُسَا إِدْرَاكِ مَا لَمْ تَطَأْ رِجْلهُ مُحْتَلِسَا وَلَكُ مَا لَمْ تَطَأْ رِجْلهُ مُحْتَلِسَا وَلَكُ مَا نَبَسَا وَلَكُ مَرَاتُ التَّوْحِيلِيِّ مَا نَبَسَا أَبْقَى المِرَاسُ لَهَا حَبْلًا وَلَا مَرَسَا أَبْقَى المِرَاسُ لَهَا حَبْلًا وَلَا مَرَسَا أَعْيَيْتَ مِنْ دُعْوَةِ المَهْدِيِّ مَا طُمِسَا وَبَتَ مِنْ نُورِ ذَاكَ الهَدِيِّ مَا طُمِسَا وَبَتَ مِنْ نُورِ ذَاكَ الهَدِي مُقْتَبِسَا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه: ص: 267.

 $<sup>^{2}</sup>$  - الطاهر أحمد مكى: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص $^{2}$ 

<sup>3−</sup> ينظر المرجع نفسه: ص: 267.

وَقُمْتِ فِيهَا بِأَمْرِ اللهِ مُنْتَصِرَا تَمْحُو الَّذِي كَتَبَ التَّجْسِيمُ مِنْ ظُلَمٍ وَتَقْتَضِي المَلِكَ الجَبَّارَ مُهْجَتَهُ هَا فَيْحُوكَ مِنْ ظُلَمٍ هَا فَتْحَلِي وَسَائِلُهَا تَدْعُوكَ مِنْ كُثَبٍ هَا فَيْحُوكَ مِنْ كُثَبٍ وَافَتْكَ جَارِيَةً بِالنَّجْحِ رَاحِيَةً وَافَتْكَ جَاضَتْ خُضَارَةً يُعْلِيهَا وَيُخْفِضُهَا وَيُخْفِضُهَا وَيُخْفِضُهَا وَيُخْفِضُهَا وَيُخْفِضُهَا وَيُخْفِضُهَا وَيُخْفِضُهَا وَيُخْفِضُهَا مَنْ عَبْدِ الوَاحِدِ بْنِ أَبِي وَرُبَّ مَا سَبَحْتَ وَالرِّيخُ عَاتِيَةً مَا سَبَحْتَ وَالرِّيخُ عَاتِيَةً مَا سَبَحْتَ وَالرِّيخُ عَاتِيةً مَا سَبَحْتَ وَالرِّيخُ عَاتِيةً مَا سَبَحْتَ وَالرِّيخُ عَاتِيةً مَا سَبَحْتَ وَالرِّيخُ عَاتِيةً مَا سَبَحْتَ وَالرِيخُ عَالَيْكُ مَا سَبَحْتَ وَالرِيخُ عَالَيْكُ مَا مَا عَتَهُ مَا لِكُنْ تَقَلَدَتِ الأَمْلاكُ طَاعَتَهُ مُسْتَلَمَا وَمُعَى نَجْدَا عَلَى يُمْنَاهُ مُسْتَلَمَا اللَّذُ فَوْرَمَى نَجْدَا عَلَى يُمْنَاهُ مُسْتَلَمَا اللَّهُ فُودُ لَهُ مُسْتَلَمَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَّ اللَّذِي تُوجَى السَّعُودُ لَهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ إِنَّ الْمَا اللَّهُ إِنْ اللْهُ إِنْ اللَّهُ الْمُعُودُ لَلَهُ اللْمُ الْمُ الْمُعُودُ لَلَهُ الْمُعُودُ لَلَهُ اللَّهُ الْمُعُودُ لَلْهُ اللَّهُ الْمُعُودُ الْمُعُودُ الْمُعُودُ الْمُعُولُ الْمُعَالِي الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُ الْمُعُولُ الْمُعُمِلُولُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُولُ الْمُعُولُ الْمُعُولُ الْمُعُولُ الْمُعُمِلُ اللَّهُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعُولُ الْمُعُولُ الْمُعُولُ الْمُعُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعُلِي الْمُعْلِلِهُ الْمُعُلِل

#### ويضيف الشاعر قائلا:

إِمَارَةٌ يَحْمِلُ المِقْدَارُ رَايَتَهَا يُبْدِي النَّهَارُ بِهَا مِنْ ضَوْئِهِ شَنَبَا مُسَاطِي النَّهَارُ بِهَا مِنْ ضَوْئِهِ شَنَبَا مَا ضِي العَزِيمَةِ وَالأَيَّامُ قَدْ نَكَلَتْ كَالَّهُ كَالَّهُ البَدْرُ وَالعَلْيَاءُ هَالتُهُ عَالَتُهُ عَلَيْهُ وَسْعَ الدُّنْيَا وَمَا وَسْعَتْ تَدْبِيرُهُ وَسْعَ الدُّنْيَا وَمَا وَسْعَتْ قَامَتْ عَلَى العَدْلِ وَالإِحْسَانِ دَعْوتُهُ قَامَتْ عَلَى العَدْلِ وَالإِحْسَانِ دَعْوتُهُ مُبَارِكُ هَدْدُيهُ بَادٍ سَكِينَتُهُ مُبَارِكُ هَدْدُيهُ بَادٍ سَكِينَتُهُ مُنَا وَسَارِكُ هَدْدُيهُ بَالِاقَوْى بَصِيرَتَهُ فَي بَصِيرَتَهُ قَدَدُ نَوْرُ اللهُ بِالتَّقْوَى بَصِيرَتَهُ

كَالصَّارِمِ اهْتَزَّ أَوْ كَالعَارِضِ انْبَجَسَا وَالصُّبْحُ مَاحِيَةُ أَنْوَارُهُ الغَلَسسَا وَالصُّبْحُ مَاحِيَةٌ أَنْوَارُهُ الغَلَسسَا وَأَنْسِتَ أَفْضَلُ مَرْجُوّ لِسَمَنْ يَئِسسَا وَأَنْسِتَ أَفْضَلُ مَرْجُوّ لِسِمَنْ يَئِسسَا مِنْسَكَ الأَمِيرَ الرِّضَى وَالسَّيِّدَ النَّدِسَا عُبَسابُهُ فَتُعَسانِي اللَّيِنَ وَالشَّرِسَا عُبَسابُهُ فَتُعَسانِي اللَّيِنَ وَالشَّرِسَا عُبَسابُهُ فَتُعَسانِي اللَّيِنَ وَالشَّرِسَا كَمَا طَلَبْتَ بِأَقْصَى شَدِهِ الفَرَسَا حَفْصِ مُقْبِلَةً مِنْ تُسرْبِهِ القُدُسَا حَفْسَ مُقْبِلَةً مِنْ تُسرْبِهِ القُدُسَا وَدُنْيَا فَعَشَّاهَا الرِّضَى لَبِسسَا وَكُلُ صَادِ إِلَى نُعْمَاهُ مُلْتَمِسسَا وَكُلُ صَادٍ إِلَى نُعْمَاهُ مُلْتَمِسسَا وَلَا هَجَسَا أَفُقًا لَبَى وَمَا احْتَسَبَا وَلَا هَجَسَا عَلَى فَعَا أَفُقًا لَبَى وَمَا احْتَسَبَا مَا جَالَ فِي حَلَدٍ يَوْمًا وَلَا هَجَسَا عُلَا هَا جَالَ فِي حَلَدٍ يَوْمًا وَلَا هَجَسَا عُلَا هَا جَالَ فِي حَلَدٍ يَوْمًا وَلَا هَجَسَا عُالَ فِي حَلَدٍ يَوْمًا وَلَا هَجَسَا عَالَ فِي حَلَدٍ يَوْمًا وَلَا هَجَسَا عُالَ فَي حَلَدٍ يَوْمًا وَلَا هَجَسَاعًا مَا الْعَسَاعُ وَلَا هَجَسَاعًا مَا الْعَلَاقِ مَا جَالَ فِي حَلَدٍ يَوْمًا وَلَا هَجَسَاعًا مَا وَلَا هَجَسَاعًا فَا الْعَلَى فَيَا الْعَلَاقِ فَيَسَاعًا وَلَا هَجَسَاعًا وَلَا هَجَسَاعًا وَلَا هَجَسَاعًا وَلَا هَجَسَاعًا وَلَا هَجَسَاعًا وَلَا هَا جَلَاقًا لَقُونُ مَا وَلَا هَجَسَاعًا وَلَا هَا الْعُلَاقِ فَيْ فَلَا هُمُسَاعًا وَلَا هَا الْعَلَاقِ فَيَعْ الْعُلُولُ فَيْ الْعُلَاقِ فَيَا الْعُلَاقِ فَيَسَاعًا وَلَا هَا إِلَى فَيْ عَلَا الْعُلَاقِ فَلَا الْعُلَاقِ فَلَا هُمُ الْعُلَاقِ فَلَا هُمُ الْعُلَاقِ فَلَا هُمُ مَا الْعُلَسَاعِ الْعُلَاقِ فَلَا هُمُ الْعُلَاقُ فَلَا هُمُ الْعُلَاقِ فَلَاقُ الْعُلُولُ فَلَاقُوا الْعُلَاقِ فَلَاقُوا الْعُلَاقِ فَلَا الْعُلَاقُ فَلَا الْعُلَاقُ فَلَاقُولُ الْعُلَاقُ فَلِهُ الْعُلُولُ فَالْعُلُولُ فَلَاقُولُوا فَلَاقُولُوا الْعَلَاقُ الْعَلَاقُ الْعُلُولُ فَلَا الْعُلْعُ الْعُلِولُولُولُوا الْعُلْمُ الْعُلُولُ فَلَاقُولُوا فَلَا الْعُلْمُ

وَدَوْلَ قُ عِزُّهَا يَسْتَصْ حِبُ القَّعَ سَا وَيُطْلِعُ اللَّيْ لَ مِنْ ظُلْمَائِهِ لَعَسَا وَيُطْلِعُ اللَّيْ لَ مِنْ ظُلْمَائِهِ لَعَسَا طُلْقُ المُحَيَّا وَوَجْهُ الدَّهْرِ قَدْ عَبَسَا طَلْقُ المُحَيَّا وَوَجْهُ الدَّهْرِ قَدْ عَبَسَا تَحُ فُ مِنْ مَوْلِهِ شُهْبُ القَّنَا حَرَسَا وَعُرْفُ مَعْ رُوفِهِ وَاسَى الوَرَى وَأَسَا وَعُرْفُ مَعْ رُوفِهِ وَاسَى الوَرَى وَأَسَا وَأَنْشَرَتْ مِنْ وُجُودِ الجُودِ مَا رُمِ سَا وَأَنْشَرَتْ مِنْ وُجُودِ الجُودِ مَا رُمِ سَا مَا قَامَ إِلَّا إِلَى حُسْنَى وَلَا جَلَسَا فَمَا يُبَالِي طُرُوقَ الحَطْبِ مُلْتَبِسَا 3

<sup>1-</sup> ابن الأبّار: الديوان، ص: 409-410.

<sup>2-</sup> ابن الأبّار: الديوان، ص: 410.

<sup>-3</sup> المصدر نفسه: ص: 411.

ويختم الشاعر قصيدته بأبيات ينادي من خلالها الأمير بانه أهل لنجدتها، "ففي إقدامه حياة للأندلس، وأن يرسل لها الجيوش ويطهرها من الشرك، ويقتص من ملوكها "الصفر" ويومئ إليه أن تكون الجبهة الشرقية في الأندلس مقصد عونه". 1

ومعروف عن الملوك أنهم حين يمدحون، ويستغاثون، لا يتوانون في نصرة مستغيثهم، فيقول في آخر قصيدته:

يَا أَيُّهَا المَلِكُ المَنْصُورُ أَنْتَ لَهَا وَقَدْ تَوَاتَ رَتِ الأَنْبَاءُ أَنَّ لَهَا وَقَدْ تَوَاتَ رَتِ الأَنْبَاءُ أَنَّ لَكَ مَنْ طَهِّ رْ بِلادَكَ مِنْهُمْ إِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّهُ مِنْهُمْ وَأَوْطِ فِي الفَيْلَ قِ الجَرَّارَ أَرْضَهُمُ وَأَوْطِ فِي الفَيْلَ قِ الجَرَّارَ أَرْضَهُمُ وَانْصُ رْ عَبِيدًا بِأَقْصَى شَرْقِهَا شَوِقَا شَوقَتْ هُمْ شِيعَةُ الأَمْرِ وَهِي الدَّارُ قَدْ نُهِكَتْ هُمْ شِيعَةُ الأَمْرِ وَهِي الدَّارُ قَدْ نُهِكَتْ فَامْ لِلْ هَنِيعًا لَكَ التَّمْكِينُ سَاحَتَهَا فَامْ لِلْ هَنِيعًا لَكَ التَّمْكِينُ سَاحَتَهَا وَاضِرِبْ لَهَا مَوْعِ دًا بِالفَتْح تَرَقُبُهُ

عَلْيَاءُ تُوسِعُ أَعْدَاءَ الهُدَى تَعَسَا يُ عُلِي بِقَتْلِ مُلُوكِ الصُّفْرِ أَنْدَلُسَا وَلا طَهَارَةَ مَا لَمْ تَعْسِلُ النَّجَسَا وَلا طَهَارَةَ مَا لَمْ تَعْسِلُ النَّجَسَا حَتَّى يُطَأْطِئَ رَأْسًا كُلُّ مَنْ رَأْسًا عُلُ وَحَسَا عُيُ وَنُهُمْ أَدْمُعًا تَهْ مِي زَكًا وَحَسَا دَاءً وَمَا لَمْ تُبَاشِرْ حَسْمَهُ انْتَكَسَا دَاءً وَمَا لَمْ تُبَاشِرْ حَسْمَهُ انْتَكَسَا جُرْدًا سَلاهِبَ أَوْ خَطِيةً دُعُسَا لَعَلَى يَوْمَ الأَعَادِي قَدْ أَتَّى وَعَسَى 2 لَعَلَى يَوْمَ الأَعَادِي قَدْ أَتَّى وَعَسَى 2 لَعَلَى يَوْمَ الأَعَادِي قَدْ أَتَى وَعَسَى 2 لَعَلَى يَوْمَ الأَعَادِي قَدْ أَتَى وَعَسَى 2 لَعَلَى وَعَسَى 2 لَعَلَى يَوْمَ الأَعَادِي قَدْ أَتَى وَعَسَى 2 الْعَلَى يَوْمَ الأَعْادِي قَدْ أَتَى وَعَسَى 2 وَعَسَى 2 اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى يَوْمَ الْمُ عَادِي قَدْ أَلَى وَعَسَى 2 الْعَادِي قَدْ اللَّهُ عَلَى يَوْمَ الأَعْادِي قَدْ اللَّهُ الْمِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الْعُلِي اللَّهُ اللْعُلِي اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِي اللْهُولِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِي اللَّهُ اللْعُلِي اللَّهُ اللْعُلِي اللْهُ اللَّهُ اللْعُلِي اللَّهُ اللْعُلِي اللَّهُ الْعُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِي اللْعُلِي اللْعُلِي اللْعُلِي اللْعُلِي الْعَلَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِي اللْعُلِي اللَّهُ اللْعُلِي اللْعُلِي الْعُلِي الْعُلِي الْعُلِي الْعُلِي الْعُلِي الْعُلِي الْعُلِي الْعُلِيْمُ اللْعُلِي

نلاحظ أن الشاعر أكثر في هذه الأبيات الأخيرة من أفعال الأمر، لأن الأمر لا يستوجب التراخي أو التردد، بل يستوجب التعجيل في تجهيز الجيوش، والسير إلى الأندلس، لأن ما يعانيه أهلها قد بلغ مرحلة لا يتحملون فيها الصبر على الأذى والقهر والذل والهوان المسلط عليهم من قبل أعداء الإسلام، "فقد هزت قصيدة ابن الأبّار من الأمير عطفه، وحركت جناته، ولشغفه بما وموقعها من نفسه أمر شعراءه بمجاوبتها، وحقق ابن الأبّار هدفه من إنشادها، فقد تحمس الأمير الحفصي لمعاونة شركائه في الدين، فأرسل إلى بلنسية أسطولا مشحونا بالمال والعتاد والأقوات، ووصل الأسطول أثناء حصار المدينة، فحاول النزول في (جراو)، موضع قريب من بلنسية في الرابع من محرم عام 636ه=18 من أغسطس فحاول النزول في (جراو)، موضع قريب من بلنسية في الرابع من محرم عام 636هـ=18 من أغسطس

<sup>1-</sup> الطاهر أحمد المكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص: 268.

<sup>2-</sup> ابن الأبّار: الديوان، ص: 412.

<sup>3-</sup> الطاهر أحمد المكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص: 269.

غير أن المسلمين في هذه الفترة أصابهم من الضعف والتفكك وتفرق للصفوف ما جعلهم ضعفاء عاجزين عن مقارعة الأعداء، واسترداد أراضيهم منهم، لأن الأعداء استغلوا تناحرهم فيما بينهم، وأصبحوا يستولون على مدن الأندلس الواحدة تلوى الأخرى، حيث "لم تكد أساطيل الأمير الحفصي تصل للنجدة حتى كان الطاغية ملك برشلونة قد تغلب على بلنسية وأخذها صلحا سنة 637هـ، وحال بينها وبين أساطيل السلطان تونس". أورغم ضياع بلنسية بقي شعراء الأندلس يستنهضون عزائم وهم المسلمين لاسترداد الأندلس إلى حضن المسلمين.

#### 4- قصيدة مجهول صاحبها يستنجد صاحبها بالسلطان العثماني بايزيد:

نقل الدكتور الطاهر أحمد المكي قصيدة يستنجد فيها صاحبها بالسلطان العثماني بايزيد، فقد قال الدكتور في وصف هذه القصيدة: "كان الباحث الجزائري الدكتور محمد صوالح أول من وقعت عينه على محفوظة هذه المرثية، في مطلع هذا القرن، فنشرها في المجلة الإفريقية "Africaine المرثية، في مطلع هذا الفرنسية، وقدم لها بترجمة فرنسية أيضا، ولم يهتد إلى قائلها، فحاول أن يشرك معه بقية أدباء العالم العربي في شمال أفريقيا، وبعضا من المستشرقين، فكتب الجزائر وتلمسان وفاس والرباط وتونس وإسبانيا، يطلب منهم العون في التعرف على قائلها، لكن أحدا منهم لم يقدم له جوابا شافيا". 2

ثم أضاف الدكتور الطاهر أحمد مكي يقول: "وبعد ذلك بثلاثة وعشرين عاما أرسل الأديب المغربي عبد الرحمان حجي القصيدة إلى مجلة الرسالة فنشرتها في عددها رقم 131 السنة الرابعة، بتاريخ 11 من شوال 1354، 6 من يناير 1936، الصفحات 22–24، وقدم لها بهذه الفقرة: "قصيدة بليغة من الأدب الأندلسي الرائع، تصف أحسن وصف المأساة الأندلسية، لم نعثر على قائلها، وقد طبعها لأول مرة على ما يظهر الأستاذ الدكتور صوالح محمد بالجزائر سنة 1914م مع ترجمة فرنسية، وبعض تعليقات بالفرنسية، ذكر فيها أن هذه القصيدة من جملة قصائد بعثت إلى السلطان بايزيد

<sup>.418 -</sup> عبد العزيز عتيق: الأدب العربي في الأندلس، ص-1

<sup>2-</sup> الطاهر أحمد المكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص: 325.

العثماني بقصد الاستغاثة، وأشار إلى أن صحيفة الزهرة التونسية نشرت نتفا منها منذ سنوات، وطلبت من الأدباء أن يعلنوا عن صاحبها إذا عرفوه، ولكن لم يجب الصحيفة أحد، فبقى مجهولا". 1

وهذا دليل على أن الكتاب الجزائربين كانوا يهتمون بالأدب الأندلسي رغم ظروف الاستعمار الفرنسي الذي كان يحارب كل أشكال الأدب والثقافة على المجتمع الجزائري، ويضيف الدكتور الطاهر مكي: "توجد هذه المخطوطة في مكتبة الجزائر الوطنية تحت رقم 1627، وتتألف من ثماني رقات طولها 20سم، وعرضها 15سم، والصفحة الأولى منها بيضاء، وبقية الصفحات مكتوبة، وفي كل صفحة عشرة أبيات، ما عدا الثانية فتضم تسعة، والأخيرة وتحتوي على خمسة أبيات فحسب، أي مجموع أبيات القصيدة مئة وأربعون، وكتبت بحبر أسمر اللون. 2

ويبدو أن الحبر الذي كتبت به هذه المخطوطة هو نفس الحبر الذي كان يكتب به الطلبة في الزوايا والكتاتيب، الذي كان يصنع من الصوف بعد حرقه حيث قال: "ويصنع من الصوف المحروق والماء، وخطها مغربي، وأسماء المدن، واسم الله والنبي، والألفاظ الدينية وصيغ التعجب مكتوبة بحروف أكبر، وأضاف الناسخ بحبر أحمر بعض التعليقات المفيدة والمختصرة".3

ويظهر من كلام الدكتور الطاهر أحمد مكي أن هذه القصيدة ليست أصلية، بل هي منسوخة، وذلك من خلال قوله:" والمخطوطة ليست أصلا، ولكنها نسخت عن أم لا نعرف عنها شيئا، وتاريخ نسخها "يوم الأحد في العشر الثاني من شهر شعبان سنة 897هـ، 10 يونيو 1492م".4

يقول الشاعر في هذه القصيدة:

أَحَقًا حَبَا مِنْ جَوِّ رَنْدَةَ نُورُهَا وَقَدْ أَظْلَمَتْ أَرْجَاؤُهَا وَتَزَلْزَلَتْ وَقَدْ أَظْلَمَتْ أَرْجَاؤُهَا وَتَزَلْزَلَتْ أَقْفَرَتْ أَحَدَقًا حَلِيلِي أَنَّ رَنْدَةَ أَقْفَرَتْ وَهُدَدً فَرُوشُهَا وَثُلَّتْ عُرُوشُهَا وَقُلَّتْ عُرُوشُهَا

وَقَدْ كَسَفَتْ بَعْدَ الشُّمُوسْ بُدُورُهَا مَنَازِهُ هَا ذَاتَ العُلا وَقُصُ ورُهَا وَأُنْعِجَ عَنْهَا أَهْ لُهَا وَعَشِيرُهَا وَدَارَتْ عَلَى قُطْبِ التَّقَرُقِ دُورُهَا وَدَارَتْ عَلَى قُطْبِ التَّقَرُقِ دُورُهَا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه، ص: 325-326.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه، ص: 328.

<sup>328.</sup> الطاهر أحمد مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص: 328.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>- المرجع نفسه: ص: 328.

وَكَانَتْ عُقَابًا لَا يَنَالُ مَطَارُهَا هَـوَتْ رَنْدَةُ الغَرَّاءُ، ثُمَّ حُصُونُهَا وَقَدْ كُنَّ عِقْدًا زَيَّنَ القُطْرُ نَظْمُهَا وَفَرَّقَ شَمْلِ المُؤْمِنِينَ لَهِيبُهَا تَسَلَّمَهَا حِزْبُ الصَّلِيبِ وَقَادَهَا وَقَدْ ذَهَبَتْ أَدْيَانُهَا وَنُفُوسُهَا فَبَادَ بِهَا الإسْلَامُ حَتَّى تَقَطَّعَتْ وَأَصْبَحَتْ الصُّلْبَانُ قَدْ عُبدَتْ بِهَا لِقَ رِعَ النَوَاقِيسِ اعْتَلَى بِمَنَارِهَ ا فَيَا سَاكِنِي تِلْكَ السِدِّيَارُ كَرِيمَـةً أَحَقًا أَخِلَّائِي القَضَاءُ آبَادَكُمْ قَتْلٌ وَأَسْرُ لَا يُفَادَى وَفُرْوَةً لَعَمْرِ الهُدَى مَا بالحَشَا لِفِرَاقِكُمْ وَلَوْعَةُ ثُكُل لَيْسَ يُذْهِبُ رَوْعُهَا وَنَفْ سِنٌ عَلَى هَذَا المُصَابِ حَزِينَةٌ فَواحَسْرَتَاكُمْ مِنْ مَسَاجِدَ حُوّلَتْ وَوَأَسَفَاكُمْ مِنْ صَوَامِعَ أُوْحِسَتُ فَمِحْرَائِهَا يَشْكُو لِمِنْبَرَهَا الجَوَى وَكُمْ مِنْ لِسَانٍ كَانَ فِيهَا مُرَتِّلُ

وَمَعْقَالُ عِزّ زَاحَمَ النِّسْرُ صُورُهَا وَأَنْظَارُهَا شَنْعَاءُ، عَزَّ نَظِيرُهَا فَقَدْ فَتَحَ الآنَ البِلدَ نَثِيرُهَا وَقَطَّعَ مِنْ أَرْحَامِهِمْ زَمْهَ رَيْهُا وَكَانَتْ شُرُودًا لَا يُقَادُ نُفُورُهَا وَقَـدْ دَثَرَتْ تَحْتَ السِّبَاءِ دُثُورُهَا مَنَاسِبُ هَا وَاسْتَأْصَلَ الْحَقُّ زُورُهَا تَمَاثِيلُ هَا دُونَ الإِلَهِ وُصُ ورُهَا كُرَاثُهُ أَصْ وَاتٍ يَرُوعُ صَرِيرُهَا سَقَّى عَهْدُكُمْ مُزْنٌ يُصَوِّبُ نَمِيرُهَا وَدَارَتْ عَلَيْكُمْ بِالصُّرُوفِ دُهُـورُهَا لَدَى عَرَصَاتِ الحَشْر يَأْتِي سَفِيرُهَا سِوَى حُرَقٍ سُحْمِ تَلَظَّى سَمِيرُهَا وَلَا تَنْقَضِى أَشْجَانُهَا وَزَفِيرُهَا يَذُوبُ كَمَا ذَابَ الرَّصَاصُ صُبُورُهَا وَكَانَتْ إِلَى البَيْتِ الحَرَامِ شُطُورُهَا وَقَدْ كَانَ مُعْتَادُ الآذَانِ يَزُورُهَا وَآيَاتُهَا تَشْكُو الفِراقَ وَسُورُهَا وَحَفْل بِحَتْمِ الذِّكْرِ تَمْضِي شُهُورُهَا <sup>1</sup>

نلاحظ أن الشاعر قد بالغ في وصف الحالة التي آلت إليها رندة، وكيف تحولت مساجدها إلى كنائس، وأبدل فيها الأذان بأجراس الكنائس، فقد مضى الشاعر في التعبير عن أسفه لتعطيل الصلاة وشعائر الإسلام واستبدالها بشعائر المسيحية. 2 وهذا حتى يثير حمية المسلمين ليهبوا لنجدتهم وإنقاذ المدينة من ظلم الصلبيين والذود عن معالم الدين الإسلامي.

<sup>1-</sup> الطاهر أحمد مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص: 337-338.

<sup>.423 :</sup> ينظر عبد العزيز عتيق: الأدب العربي في الأندلس، ص-2

ثم يضيف الشاعر في شكواه مما أصابهم يقول:

وَكُمْ مِنْ فَتَى ثَبْتِ الجُنَانِ مُهَاذَبُ يَصُولُ عَلَى الأَبْطَالِ صَوْلَةَ ضَيْعَمِ يَصُولُ عَلَى الأَبْطَالِ صَوْلَةَ ضَيْعَمِ لَا لَهُ فِي سَبِيلِ اللهِ حَيْثُ نَقِيبَةٍ لَا هُ فِي جَنَابِ الكُفْرِ أَجْدَى نِكَايَةً لَلهُ وَيْ جَنَابِ الكُفْرِ أَجْدَى نِكَايَةً لُلهُ أَنْ لَا عَلَيْ اللهِ وَحِرْبُهُ لَيْ الصَّلِيبِ وَحِرْبُهُ وَكُل مُ أَنْفُ سِ كَانَتْ لَدَيْهِ أَسِيرَةً وَكُل مَ فَيهِ الشِّرْوُكُ وَهُ وَ مُوجِّدٌ تَحَكَّمَ فِيهِ الشِّرِوْكُ وَهُ وَ مُوجِّدٌ تَحَكَّمَ فِيهِ الشِّرِوْكُ وَهُ وَ مُوجِدٌ

يَوَدُّ المَنَا وَهُ وَ كَانَ يُدِيرُهَا فَيُ المَنَا وَهُ وَ كَانَ يُدِيرُهَا فَيُ رَهِبُهُ شِبْلُ الشَّرَى وُهُ صُورُهَا تُكانُ لَهُ عَيْنُ الْجِنَانِ وَحُورُهَا وَشَعْوَاهُ غَيْنَانِ وَحُورُهَا وَشَعْوَاهُ غَيْنَانِ مُغِيرُهَا وَشَعْوَاهُ غَلَاتًا لَهُ عَيْنَانُ مُغِيرُهَا وَيُعِيرُهَا وَيُعِيرُهَا وَيُعِيرُهَا فَنُصَالُهَا وَرَمِيرُهَا فَنُصِالُهَا وَرَمِيرُهَا فَنُويرُهِا فَنُدِيرُهَا وَنَدِيرُهَا وَنَذِيرُهَا وَنَذِيرُهَا وَنَذِيرُهَا وَنَذِيرُهَا وَنَذِيرُهَا وَنَذِيرُهَا

في هذه الأبيات يشتكي الشاعر حال شباب رندة الذي كان يدير المنايا، فأصبح يتمناها، وكيف كان يصول ويجول في المعارك مثل شبل الأسد، وكم كانت عنده من أنفس أسيرة، فتبدلت حاله وأصبح أسيرا في يد أعدائه، وأصبح المشركون يتحكمون في مصيره.

ثم بدأ في وصف الحالة التي آلت إليها نساء المسلمين في الأندلس من سبي وهتك للأعراض حيث أخذت كرهائن في أيدي الكفار فقال:

وَكُمْ طِفْلَةٍ حَسْنَاءَ فِيهَا مَصُونَةً تَمِيلُ كَغُصْنِ البَانِ مَالَتْ بِهِ الصِّبَا فَاَضْحَتْ بِأَيْدِي الكَافِرِينَ رَهِينَةً وَقَدْ لُطِمَتْ -وَاحَّرَ قلبي-! حُدُودُهَا وَإِنْ تَسْتَغِتْ بِاللهِ وَالدِّينُ لَا تُغَتْ وَوَيْنَ الشَّقِيقِ وَبَيْنَهَا وَقَدْ حِيلَ مَا بَيْنَ الشَّقِيقِ وَبَيْنَهَا وَكُمْ مِنْ عَجُوزٍ يُحْرَمُ المَاءُ ظَمَوُها وَشَيْخٍ عَلَى الإِسْلامِ شَابَتْ شُيُوبُهُ وَكَمْ فِيهِمْ مِنْ مَهْجَةٍ ذَاتَ ضَجَةٍ

إِذَا سَفَرَتْ يَسْبِي العُقُولَ سُفُورُهَا وَقَدْ زَانَهَ اللهِ الْمَعْ وَلَهَا وَحَرِيرُهَا وَقَدْ زَانَهَ اللهُ اللهُ وَقَدْ زَانَهَ اللهُ اللهُ اللهُ وَقَدْ أُسْبِلَتْ وَادْمَعَ عَيْنِي اللهُ اللهُ وُرُهَا وَقَدْ أُسْبِلَتْ وَادْمَعَ عَيْنِي اللهُ اللهُ وُرُهَا وَإِنْ تَسْتَجِرْ ذَا رَحْمَةٍ لَا يُجِيرُهَا وَإِنْ تَسْتَجِرْ ذَا رَحْمَةٍ لَا يُجِيرُهَا وَأَسْلَمَ اللهُ ال

<sup>1-</sup> الغنصال Gonzalo ورمير Ramero، من الأسماء الإسبانية التي كان ينطقها العرب وبما كان يسمى عدد من ملوكها وقوادها، وينظر: المرجع السابق، ص: 338.

لَهَا رَوْعَةُ مِنْ وَقْعَةِ البَيْنِ، دَائِئِ وَوَعَةِ البَيْنِ، دَائِئِ وَوَكَمْ مِنْ صَغِيرٍ حِيزَ مِنْ حَجْرِ أُمِّهِ وَكَمْ مِنْ صَغِيرٍ بَدَّلَ الدَّهْ رُ دِينَهُ وَكَمْ مِنْ شَقِيٍّ يَسَّرَتْ هَذِهِ لَهُ وَكَمْ مِنْ شَقِيٍّ يَسَّرَتْ هَذِهِ لَهُ كُرُوبُ وَأَحْزَانُ يَلْينُ لَهَا الصَّفَا وَيَا غُرُوبُ وَأَحْرِبَا الْإِسْلَامِ بَيْنَ خِلَالِهَا وَيَا الْعَلَيْ وَلَيْتَنِي وَلَيْتَنِي وَلَيْتَنِي وَلَيْتَنِي وَلَيْتَنِي وَلَيْتَنِي وَلَيْتَنِي وَلَيْتَنِي وَلَيْتَنِي وَلَيْتَنِي

أَسَاهَا، وَعَيْنُ لَا يَكُفُ فَ هَدِيـرُهَا فَأَكْبَادُهَا حَـرًاءُ، لَفْحُ هَجِيـرُهَا وَهَـلُ هَا حَـرًاءُ، لَفْحُ هَجِيـرُهَا وَهَـلُ الشَّيْطَانُ إِلَّا صَغِيرُهَا سَبِيلًا إِلَى العُسْرَى يَحِيفُ كُفُورُهَا عَـواقِبُهَا مَحْلُورَةٌ وَشُـرُورُهَا وَيَا عَثْرَةً أَنَّ يُقَالُ فُتُ وَرُهَا لَا عُتُـورُهَا اللهَ عَلْمُ فُورُهَا اللهَ عَلْمُ فَالَحُ فُـوَرُهَا اللهَ عَلْمُ وَرُهَا اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

فقد وصف الشاعر الحالة التي وصلت إليها نساء المسلمين وبناتهم من سبي وهتك الأعراض وكشف للستور، وكيف لطمت خدودها، وحتى العجائز لم يسلمنا من بطش الكفار، فقد حرمن حتى من شرب الماء، ومعروف عن العربي أنه لا يقبل أن يهتك عرضه، وليبين فظاعة الأمر أكثر الشاعر من استعمال كم الخبرية التي تدل على الأمر جلل ولا يتقبل التأخر عن في نجدتهم ثم تمنى الشاعر لو لم تلده أمه حتى لا يعيش الحالة التي آلت إليها الأندلس، فقد انتقل الشاعر إلى تصوير الفظائع التي ارتكبها أهل الشرك مع أهل التوحيد بعد إخراجهم من ديارهم والتنكيل بهم. 2

ويضيف الشاعر في وصف ما يحدث في رندة، ولكن هذه المرة تختلط أحلام العودة لدى الشاعر بواقع المأساة التي تعيشها الأندلس بكل ما فيها ومن فيها، مع تمنيه لعودة الإسلام إليها، وشوقه لسماع صوت الأذان في مآذنها فيقول:<sup>3</sup>

وَيَا مِلَّةَ الإِسْلَامِ هَلْ لَكَ عَودَةً وَهَلْ تَسْمَعُ الآذَانُ صَوْتَ الأَذَانِ فِي وَهَلْ تَسْمَعُ الآذَانُ صَوْتَ الأَذَانِ فِي وَيَا لَعَزَاءِ المُؤْمِنِينَ لِفَاقَةٍ لِأَنْدَلُسِ ارِتَجَّتْ لَهَا وَتَضَعْضَعَتْ مَنَازِلُهَا مَصْدُورَةٌ وَبَاطَائِحُهَا مَنَازِلُهَا مَصْدُورَةٌ وَبَاطَائِحُهَا

لِأَرْجَائِهَا يَشْفِ يِ الصُّدُورَ صُدُورُهَا مِعَالِمِ هَا تَعْلُو بِذَاكَ عَقِي رُهَا عَقِي رُهَا عَلَى الرَّغْمِ، أَغْنَى مَنْ لَدَيْهَا فَقِيدُهَا عَلَى الرَّغْمِ، أَغْنَى مَنْ لَدَيْهَا فَقِيدُهَا وَحَقَّ لَدَيْهَا مَحْوُهَا وُدُتُ ورُهَا مَدُوهًا مَدُيْهَا مَوْرُهَا مَدُورُهَا مَدَائِذُ هَا مَوْرُهَا مَدُورُهَا مَدَائِذُ هَا مَدْرُهَا مَدْرُهَا مَدْرُهَا مَدْرُهَا مَدْرُهُا مَدْرُهَا مَدْرُهُا مَدْرُهُا مَدْرُهُا مَدْرُهُا مَدْرُهَا مَدْرُهُا مَدْرُورَةً مُورُهُا مَدْرُهُا مَدْرُهُا مَدْرُهُا مَدْرُورَةً مَنْ لَذَا مُعْرَاهُا مَدْرُورَةً مُ مَدْرُهُا مَدْرُهُا مَدْرُورَةً مَا مُعُورُهُا مِنْ مَدْرُهُا مَدْرُهُا مَدْرُورَةً مُورُهُا مِهَا مُدُورَةً مُنْ مُنْ مُدُورُهُا مَدْرُورَةً مُورَاقًا مُذَاكُورُهُا مُعُلَا مُعُورُهُا مُعُورُهُا مُعُلَا مُعُمْرُورَةً مُنْ مُنْ مُنْ مُعُلَى مُعْرَاهُا مُعُمْرُهُا مُعُلَيْهُا مُعَلَى مُورَاقًا مُعُلَامُ مُعُورُهُا مُعُمُورُهُا مُعُلِورُهُا مُعُلَامُ مُعُمْرُورَاتُونُ مُعْرَاهُا مُعُمْرُهُا مُعُلَامُ مُعُلَامُ مُعُلَامُ مُعُلِّا مُعُلِورُهُمُ مُعُلِّا مُعُلِورُهُمُ مُعُلِورُهُمُ مُعُلِورُهُمُ مُعُلِورُهُ مُعُلِعُا مُعُلِعُورُهُا مُعُلِورُهُ مُعْرِعُورُهُ مُعُلِعُا مُعُلِعُورُهُمُ مِنْ مُعْلِعُورُهُمُ مُعُلِعُورُهُمُ مُعُلِعُورُهُمُ مُعُلِعُورُهُمُ مُعُلِعُورُهُ مُعْلِعُورُهُمُ مُعُلِعُورُهُ مُعْرِهُمُ الْمُعُلِعُورُهُمُ مُعُلِعُورُهُمُ مُعُلِعُا مُعُلِعُورُهُمُ مُعُلِعُورُهُمُ مُعُلِعُورُهُمُ مُعُلِعُلُمُ مُورُهُمُ مُعُلِعُلُومُ مُعُلِعُورُهُمُ مُورُومُ مُعُلِعُورُ مُعُلِعُونُ مُعُلِعُومُ مُعُلِعُونُ مُعُلِعُونُ مُعُلِعُونُ مُعُلِعُونُ مُعُلِعُلُومُ مُعُلِعُونُ مُعُلِعُونُ مُعُلِعُونُ مُعُلِعُونُ مُعُلِعُونُ مُعُلِعُلُولُومُ مُعُلِعُومُ مُعُلِعُونُ مُولِمُ مُعُلِعُونُ مُعُلِعُونُ مُومُ مُعُلِعُونُ مُولِعُلُولُومُ مُولِمُ مُعُلِعُومُ مُ

<sup>1-</sup> الطاهر أحمد مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص: 338-339.

<sup>2-</sup> ينظر: عبد العزيز عتيق: الأدب العربي في الأندلس، ص: 429.

<sup>3-</sup> ينظر: عبد العزيز عتيق: الأدب العربي في الأندلس، ص: 424.

لَهَائِمُهَا مَفْ جُوعَةٌ وَنُجُ ودُهَا وَقَدْ لَيِسَتْ ثَوْبَ الحِدَادِ وَمَزَّقَتْ وَقَدْ لَيِسَتْ ثَوْبَ الحِدَادِ وَمَزَّقَتْ فَأَحِيَاؤُهَا ثُبْدِي الأَسَى وَجَمَادُهَا لَا عَنْ ذَا إِلْفَ مِنَ البَيْنِ هَالِكُ لَوْ أَنَّ ذَا إِلْفَ مِنَ البَيْنِ هَالِكُ عَلَى فُوْوَةِ الدِّينِ الَّذِي جَاءَهَا بِهِ عَلَى فُوْقَةِ الدِّينِ الَّذِي جَاءَهَا بِهِ

وَأَحْدِجَارُهَا مَصْدُوعَةٌ وَتُغُرورُهَا مَصْدُوعَةٌ وَتُغُرورُهَا مَلْابِسَ حُسْنٍ كَانَ يَرْهُو حُبُورُهَا يَكَادُ لِفَرْطِ الحُرْنِ يَبْدُو ضَمِيرُهَا يَكَادُ لِفَرْطِ الحُرْنِ يَبْدُو ضَمِيرُهَا لَذَابَتْ رَوَاسِيهَا وَغَاضَتْ بُحُورُهَا بَرَهُا مِنْ الْأَنَامِ وَنَاذِيرُهَا الْأَنَامِ وَنَاذِيرُهَا الْأَنَامِ وَنَاذِيرُهَا الْأَنَامِ وَنَاذِيرُهَا الْأَنَامِ وَنَاذِيرُهَا

لكن الشاعر لا يكتفي برثاء رندة فقط، بل يرثي بقية مدن الأندلس، حيث "إذا ما فرغ الشاعر من رثاء رندة إنتقل، وبالأسلوب السابق، إلى رثاء مالقة، فبلش، فالمنكب، فغرناطة، فوادي آش، فبسطة، فألمرية وطنه الأول، وإلى هنا لا يسع الشاعر إلا أن يعترف بأن مسؤولية ضياع الأندلس لا تقع إلا على عاتق أهلها الذين أضاعوا دين الله فأضاعهم الله فيقول: 2

أَضَعْنَا حُقُوقَ الرَّبِ حَـتَّى أَضَاعَنَا وَمِلَّتُنَا لَـمْ نَعْرِفْ الدَّهْرَ عُـرْفَهَا بِشَقْوَتِنَا الجِـذْلَانُ صَاحِبَ جَمْعَنَا بِشَقْوَتِنَا الجِـذْلَانُ صَاحِبَ جَمْعَنَا بِعِصْيَانِـنَا الشَّـولَى عَلَيْـنَا عَدُونَا بِعِصْيَانِـنَا الشَّـولَى عَلَيْـنَا عَدُونَا نَعَـمْ سَلَبُـوا أَوْطَانَنَـا وَنُقُوسَنَا عَلَوْهَا بِلَا مَـهْرٍ وَمَا غُمِـزَتْ لَهُمْ عَلَوْهَا بِلَا مَـهْرٍ وَمَا غُمِـزَتْ لَهُمْ وَقَدْ عَوَتِ الإِفْرَنْجُ مِنْ كُلِّ شَـاهِقٍ وَقَدْ عَوَتِ الإِفْرَنْجُ مِنْ كُلِّ شَـاهِقٍ وَجَـاءَ إِلَى الشَّيْسُالِ شَـأْنِهِ بَيْـنَنَا وَجَـاءَ إِلَـى الشَّيْسُالِ شَـأْنِهِ بَيْـنَنَا

وبعد هذا الاعتراف بتقصيرهم في دين الله وعدم المحافظة عليه، حتى عاقبهم الله بأن سلط عليهم أعداءهم، راح يرثي مدن الأندلس ويبكي حالها الواحدة تلوى الأخرى.

#### رثاء مالقة وما حولها:

فَمَالِقَةُ الحَسْنَاءُ ثَكْلَى أُسِيفَةٌ

قَدِ اسْتُفْرِغَتْ ذَبْحًا وَقَتْلًا حُجُورُهَا

<sup>.339</sup> مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع السابق: ص: 424.

<sup>3−</sup> المرجع السابق: ص: 424.

وَجُرْتُ نَوَاصِيهَا وَشُلَّتُ يَمِينُهَا وَقَدْ كَانَتِ الغَرْبِيَةُ الجُرِنَةُ الجُرِنَةُ وَبَلِهُ قُطَّتْ رِجْلُهَا بِيَمِينِهَا وَضَحَّتْ عَلَى تِلْكَ التَّبِيَاتِ حُجْرُهَا وَضَحَّتْ عَلَى تِلْكَ التَّبِيَاتِ حُجْرُهَا وَبِاللهِ إِنْ جِئْتَ المُنَكِّبَ فَاعْتَبِرْ وَسُكَّرُهَا قَدْ بُدِّلَ اليَوْمَ عَلْقَمًا وَعُرِّجْ عَلَى الإِقْلِيمِ فَابْكِ رُبُوعَهَا وَوَحَرِّجْ عَلَى الإِقْلِيمِ فَابْكِ رُبُوعَهَا وَوَحَرِّجْ عِلَى الإِقْلِيمِ فَابْكِ رُبُوعَهَا

وَبُدِدِ بَالوَيْلِ المُبِينِ سُرُورُهَا تَقِيهَا فَأَضْحَى جَنَّةً الحَرْبِ سُورُهَا تَقِيهَا فَأَضْحَى جَنَّةً الحَرْبِ سُورُهَا وَمِنْ سَرَيَانِ الدَّاءِ بَانَ قُطُ ورُهَا فَأَقْفَرَ مُغْنَاهَا وَطَاشَتْ حُجُورُهَا فَقَدْ حَفَّ نَادِيهَا وَجَفَّ نَضِيرُهَا فَقَدْ حَفَّ نَادِيهَا وَجَفَّ نَضِيرُهَا لَهَا رَجَّةُ، نَادِيهَا وَجَفَّ نَضِيرُهَا لَهَا رَجَّةُ، نَادُ الهُيَامِ تُثِيرُهَا بِسُحْبٍ يُضَاهِي المُعْصِرَاتِ حَرِيرُهَا لِهَا أَدْمُعُ يُمِيرُهَا لَهَا أَدْمُعُ عُرُورُهَا لَهُا الدُّمُوع يُمِيرُها لَهَا أَدْمُعُ عُرُورُها لَهَا أَدْمُعُ عُرُورُها لَهُا الدُّمُوع يُمِيرُها لَهَا أَدْمُعُ عُرُورُها لَهُا الدُّمُوع يُمِيرُها لَهَا أَدْمُعُ عُرُورُها لَهُا الدُّمُوع يُمِيرُها أَلَا اللَّهُ وَعَلَيْ الدُّمُوع يُمِيرُها أَلَا اللَّهُ وَعَلَيْهِ اللَّهُ الْمُعْمِرَاتِ عَرِيرُهَا لَهُا اللَّهُ وَعَلَيْهِ عَلَيْ اللَّهُ وَعَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهَا أَدْمُ عَلَيْهُا أَدْمُ عَنِي الْمُعْمِرَاتِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهَا أَلْتُهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهَا أَدْمُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْعُلُومُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللْهُ عَلَيْهُ اللْعُلُومُ عَلَيْهِ اللْهُ عَلَيْهُ اللْعُلُومُ عَلَيْهُ الْعُلَالَةُ عَلَيْهُ الْعُلُومُ عَلَيْهُ اللْعُلُومُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللْعُلُومُ عَلَيْهُ الْعُلُومُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الْعُلُومُ عَلَيْهُ اللْعُلُومُ عَلَيْهُ اللْعُلِي عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللْعُلُومُ عَلَيْهُ اللْعُلُومُ عَلَيْهُ الْعُلُومُ عَلَيْهُ الْعُلُومُ عَلَيْهُ الْعُلُومُ عَلَيْهُ الْعُع

#### بكاء غرناطة وما حولها:

بعد رثاء ملقة عرج الشاعر على البكاء على غرناطة ورثائها فيقول:

أَلَا وَلِتَقِفْ رَكْبَ الأَسَى بِمَعَالِمٍ بِسَدَارِ العُلَى حَيْثُ الصِّفَاتُ كَأَنَّهَا مَحَدُلُ قَصَرَارِ المُلْكِ غَرْنَاطَةُ الَّتِي مَحَدُلُ قَصرَارِ المُلْكِ غَرْنَاطَةُ الَّتِي فَمَا فِي العِرَاقَيْنِ العَتِيقَيْنِ مِثْلُهَا وَهِيَ خُشَّعُ تَصرَى الأَسَى أَعْلَامُهَا وَهِيَ خُشَّعُ وَمَامُهُا وَهِيَ خُشَّعُ لَوَمَامُهَا وَهِيَ خُشَعُ لَكُمَ مَا اللَّهَا حَالُ نَفْسٍ قَدْ أُصِيبَ فُؤَادُهَا لَهَا حَالُ نَفْسٍ قَدْ أُصِيبَ فُؤَادُهَا فَا اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللْهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قَدِ ارْتَجَّ بَادِيهَا وَضَجَّ حُضُورُهَا مِنَ الحُلْدِ وَالمَأْوَى غَدَتْ تَسْتَطِيرُهَا هِيَ الحُلْدِ وَالمَأْوَى غَدَتْ تَسْتَطِيرُهَا هِي الحَضْرَةُ العُلْيَا زَهْتَهَا زُهُورُهَا وَلَا فِي بِلَادِ اللهِ طُرَا نَظِيرُهَا وَمَنْبُرُهَا وَمَنْبُرُهَا مُسْتَعْبَرُ وَسَرِيرُهَا وَرَائِلِ مُسْتَعْبَرُ وَسَرِيرُهَا وَرَائِلِ مُسْتَعْبَرُ وَسَرِيرُهَا وَرَائِلِ مُسْتَعْبَرُ وَسَرِيرُهَا وَرَائِلِ مُهَا مُسْتَعْبَرُ وَمَنْ وَوَرَهَا وَرَائِلِ مُورُهَا فِي مَأْتَ مِ وَمَنُورُهَا وَبَتَّ تَلُهُ اللهِ إِذْ دُكَّ طُلُورُهَا كَاللهُ إِذْ دُكَّ طُلُورُهَا كَاللهِ إِذْ دُكَّ طُلُورُهَا وَمُعَا فَهُورُهَا وَاكِي الأَعْيُنِ الرَّمُدِ مُورُهَا وَالْحَيْنِ الرَّمُدِ مُورُهَا وَالْحَيْنُ اللهِ إِذْ دُكَّ طُلُورُهَا وَمُعَا وَمُ اللهِ وَلَا عَيْنِ الرَّمُدِ مُورُهَا وَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

#### رثاء ألمرية:

ويمضي الشاعر في رثاء الإمارات الأندلسية التي لم تصمد أمام الغزو الصليبي، وبدأت تتهاو أمام الحملات المتتالية التي شنها عليها الإسبان، وهذه المرة يرثي ألمرية فيقول:

<sup>1-</sup> الطاهر أحمد مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص: 340.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه: ص: 340.

وَمَا أُنْسِ إِلَّا أُنْسِ أَلْمِرْيَةُ إِنَّهَا فَلَوْ أُخْرِقَ الثُّكُلُ المُصَابِينَ أَصْبَحَتْ فَلَوْ أُخْرِقَ الثُّكُلُ المُصَابِينَ أَصْبَحَتْ فَيَا أَصْدِقَائِي وَدِّعُ وَهَا كَرِيمَةً مَنَازِلَ آبَائِي الكِرَامِ وَمُنْسِئٍ مَنَازِلَ آبَائِي الكِرامِ وَمُنْسِئٍ وَاقْرُوْا عَلَيْهَا مِنْ سَلَامِي تَحِيَّةً وَاقْدَرُوْا عَلَيْهَا مِنْ سَلَامِي تَحِيَّةً أَمَانَاتُهَا ضَاعَتْ وَقَائِهَا وَمَانَعُتْ وَقَائِهَا وَالْمَانَاتُ مَها ضَاعَتْ وَقَائِهَا وَالْمَانَاتُ وَالْمُهَا وَالْمَانَاتُ وَالْمُهَا وَالْمَانَاتُ وَالْمُهَا وَالْمَانَاتُ وَالْمُهَا وَالْمُاعَتْ وَقَائِهَا وَالْمُهَا وَلَا عَلَيْهَا وَالْمُعَامَتُ وَقَائِهَا وَلَالُهُ الْمُسْتَعِيْقَ وَقَائِهَا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهُا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهُا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهُا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهُا وَلَا عَلَيْهُا وَلَا عَلَيْهُا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهُا وَلَا عَلَيْهُا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهَا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهِا وَلَا عَلَيْهِا فَلَا عَلَاهُا لَا عَلَيْهِا فَلَاهُا لَا لَا عَلَيْهِا فَلَا عَلَاهُا فَلَا عَلَاهُ وَالْعَلَالَ الْمُعْلَى فَالْعُلِهُا فَلَاهُا فَلَا عَلَاهُا فَلَا عَلَاهُ الْمُعْلَى فَلَاهِ عَلَى الْعُلِيْمِ فَلَاهُ عَلَاهُ عَلَى الْعَلَامِ فَلَا عَلَاهُ فَالْعُلِهُ فَلَاهُ عَلَى عَلَيْهِا فَلَا عَلَيْهِا فَلَاهُ عَلَيْهِا فَلَاهُ عَلَيْهِا فَلَاهُ عَلَيْهِا فَالْعُلِهُ فَالْعُلُولُولُهُ الْعُلِهُ فَلَاهُ عَلَيْهِا فَلَاهُوا عَلَيْهِا فَلَاهُ عَلَيْهِا فَلَاهُ وَالْعُلُولُولُوا عَلَيْهُ فَلَاهُ عَلَاهُ فَالْعُلِهُ فَا عَلَيْهُ فَا عَلَاهُ عَلَاهُ فَا عَلَاهُ فَا عَلَاهُ فَالْعُلُولُولُولُوا عَلَيْهُ فَا عَلَاهُو

قَتِيلَةُ أَوْجَالٍ أُزِيلَ عِنْ الرُهَا تَارُهَا تَا أَجَّجَ مِنْ حَرِّ الوَحِيفِ بُحُورُهَا أَوْ اسْتَوْدَعُوهَا مَنْ إِلَيْهِ أُمُورُهَا وَأُولُ أَوْطَانِ غَنَّانِي حَيْرُهَا وَأُولُ أَوْطَانِ غَنَّانِي حَيْرُهَا تُسَجَدِّدُهَا آصَالُهَا وَبُكُورُهَا لَقَدْ عَمِيَتْ عَيْنُ تَبَدَّدَ نُورُهَا لَقَدْ عَمِيَتْ عَيْنُ تَبَدَّدَ نُورُهَا لَقَدْ عَمِيَتْ عَيْنُ تَبَدَّدَ نُورُهَا

بعد البكاء ورثائه لممالك الأندلس التي اصبحت هدفا سائغا للأعداء، يوجه الشاعر نداء استغاثة إلى المسلمين لنجدة إخوانهم فهو "لم يستلم إلى اليأس من استعادة الأندلس ولهذا يستغيث بمعاشر أهل الدين ويستنفرهم، ويهيب بهم أن يستعدوا للجهاد ونصرة دين الله، لأن الله لا يخذل أمة تدين بدين الحق"، وفي ذلك يقول: 1

مَعَاشِرَ أَهْلَ الدِّينِ هُبُّوا لِصَعْقَةٍ أَصَابَتْ مَنَارَ الدِّينِ فَانْهَدَّ رُكْنُهُ أَدَارَتْ عَلَى غَرْبِيةَ الدَّهْرِ أُكُوسًا أَدَارَتْ عَلَى غَرْبِيةَ الدَّهْرِ أُكُوسًا وَدَبَّتْ أَفَاعِيهَا إِلَى كُلِّ مُؤْمِنٍ أَنَادِي لَهَا عُجْمَ الرِّجَالِ وَعُرْبُهَا وَأُسْتَنْفِرُ الأَدْنَى فَالأَدْنَى فَريضَةً أَنَادِي لَهَا عُجْمَ الرِّجَالِ وَعُرْبُهَا وَأُسْتَنْفِرُ الأَدْنَى فَالأَدْنَى فَريضَةً وَأَسْتَنْفِرُ الأَدْنَى فَالأَدْنَى فَريضَةً أَلَا وَارِجَعُوا يَا آلَ دِينِ مُحَمَّدٍ عَمُوا يَا آلَ دِينِ مُحَمَّدٍ أَلَا وَارْجَعُوا يَا آلَ دِينِ مُحَمَّدٍ وَمُ وَا وَتَصَدَّقُوا أَنِيبُوا وَتُوبِرُوا وَتَصَدَّقُوا أَلَا وَالْحِهَا وَالْجِهَادِ عَرَائِمًا وَمُ مِنْ الخَيْلِ سُبَّقٍ اللَّهُ وَالْمَاسِ مِدْقِ مُوا النَّهُ مِنَ الخَيْلِ سُبَّقٍ بِأَنْهُس مِدْقِ مُونَ الخَيْلِ سُبَّقٍ بِأَنْهُس مِدْقٍ مُونَ الخَيْلِ سُبَقٍ بِأَنْهُس مِدْقٍ مُونَ الخَيْلِ سُبَقٍ بِأَنْهُس مِدْقٍ مُونَاتٍ بِأَنْهُس مِدْقٍ مُونَاتٍ بِأَنْهُم اللَّهُ اللَّهُ وَالْتَهِ بِأَنْهُس مِدْقٍ مُونَ الخَيْلِ سُبَقٍ بِأَنْهُس مِدْقٍ مُونَاتٍ بِأَنْهُم اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَاتٍ بِأَنْهُم اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُولِيُ اللَّهُ الْمُنْ الْ

وَصَاعِقة وَارَى الجُسُومَ ظُهُورُهَا وَرَعْنَ عَمِنْ أَكْنَافِهِ مُسْتَطِيرُهَا وَرَعْنَ عَمِنْ أَكْنَافِهِ مُسْتَطِيرُهَا قِطَاعًا بِسُكْرِ الدَّهْرِ تَقْضِي حُمُورُهَا قِطَاعًا بِسُكْرِ الدَّهْرِ تَقْضِي حُمُورُهَا وَعَضَّ بِالْكُرِ الدَّقَاةِ عُقُورُهَا نِحَدَاءَ سُرَاةِ القَّفْرِ إِذْ ضَلَّ عِيرُهَا عَلَى زُمَرِ الإِسْلَامِ جَلَّتُ أُجُورُهَا عَلَى زُمَرِ الإِسْلَامِ جَلَّتُ أُجُورُهَا فَلَيْسَ يُودِي الفَرْضَ إِلَّا نَفِيرُهَا فَلَيْسَ يُحَوِّي الفَرْضَ إِلَّا نَفِيرُهَا فَلَيْسَ يَعْفِرْ مَا اجْتَرَحْتُمْ غُفُورُهَا وَرُدُوا ظُلَلَامَاتٍ يَبِيدُ نَقِيدُوهَا وَرُدُوا ظُلَلَامَاتٍ يَبِيدُ نَقِيدُوهَا فَلَيْسَ إِلَّا طُهُورُهَا فَلَيْسِ يُكَى لَيْلِ الوَعَى مُسْتَنِيرُهَا وَرُهَا يَكُولُ الوَعَى مُسْتَنِيرُهَا وَرَئِيدِ وَهَا يَلُولُ الوَعَى مُسْتَنِيرُهَا وَرَئِيدِ وَهَا إِلَى اللهِ مِنْ تَحْدِي سَبْقُ هَا وَرَئِيدُوهَا وَلَيْدِ وَهِا وَرَئِيدِ وَهَا إِلَى اللهِ مِنْ تَحْدِي سَبْقُ هَا وَرَئِيدِ وَهَا إِلَى اللهِ مِنْ تَحْدِي السَّيُوفِ مَصِيرُهَا إِلَى اللهِ مِنْ تَحْدِي السَّيُوفِ مَصِيرُهَا إِلَى اللهِ مِنْ تَحْدِي السَّيُوفِ مَصِيرُهَا إِلَى اللهِ مِنْ تَحْدِ السَّيُوفِ مَصِيرُهَا إِلَى اللهِ مِنْ تَحْدِي السَّيُ وَفِ مَصِيرُهَا إِلَى اللهِ مِنْ تَحْدِ السَّيُوفِ مَصِيرَهُا إِلَى اللهِ مِنْ تَحْدِي اللهُ اللهِ مِنْ تَحْدِ السَّيُوفِ مَصِيرَهُا إِلَى اللهِ مِنْ تَحْدِي اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ مِنْ تَحْدِي اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ مِنْ تَحْدِي اللهِ مَنْ عَلَيْ اللهِ مِنْ تَحْدِي اللهِ عَلَى اللهِ مِنْ تَحْدِي اللهِ مِنْ تَحْدِي اللهِ مَنْ تَعْدِي اللهِ مِنْ تَعْمُ اللهِ مِنْ تَكُولُوا فَلْكُولُوا مِنْ اللهِ اللهِ مِنْ تَحْدِي اللهِ اللهِ مِنْ تَحْدِي اللهِ اللهِ مِنْ تَعْمِلُهُ وَلَهُ اللهِ اللهُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُوا مِنْ اللهِ اللهِ مِنْ تَعْمِلُولُولُوا مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

<sup>1-</sup> عبد العزيز عتيق: الأدب العربي في الأندلس، ص: 342.

<sup>2-</sup> الطاهر أحمد مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص: 342.

تَرُومُ إِلَى دَارِ السَّلَامِ عَرَائِسًا وَضَرْبٍ كَأَنَّ الْهَامَ تَحْتَ ظِلَالِهَا وَضَرْبٍ كَأَنَّ الْهَامَ تَحْتَ ظِلَالِهَا وَطَعْنِ يَدَى الْخَطِيَّ فِي مُهْجِ العِدَا يَمِينُ الْهُدَى إِنْ تَتَقُوا اللهَ تُنْصَرُوا يَمِينُ الْهُدَى إِنْ تَتَقُوا اللهَ تُنْصَرُوا فَصَلَا يَحْدُلُ الرَّبُ المُهَيْمِنُ أُمَّةً وَاللهَ تُنْتُمْ لَمْ تَفْعَلُوا فَتَسرَقَّبُوا فَلَا أَنْتُمْ لَمْ تَفْعَلُوا فَتَسرَقَّبُوا وَإِنْ أَنْتُمْ لَمْ يَفْعَلُوا فَتَسرَقَّبُوا وَأَيَّالًا مَنْ أَلُو وَالْمَتِينَ الشِّرُكِ كُلَّ حَرِيدَةٍ وَأَهْدُوا لِدِينِ الشِّرُكِ كُلَّ حَرِيدَةٍ وَأَهْدُوا لِدِينِ الشِّرُكِ كُلَّ حَرِيدَةٍ وَأَهْدُوا لِدِينِ الشِّرُكِ كُلَّ حَرِيدَةٍ وَكُلُ تَعْرِيدَةً وَقُلْمِ مِنْ نُقُلُو وَسٍ كَرْيمَةٍ وَكُلِيمَ الشَّأْنِ لَا عَيْشَ بَعْدَهَا وَحَقِ عَظِيمِ الشَّأْنِ لَا عَيْشَ بَعْدَهَا وَحَقِ عَظِيمِ الشَّأْنِ لَا عَيْشَ بَعْدَهَا وَحَقِ عَظِيمِ الشَّأْنِ لَا عَيْشَ بَعْدَهَا وَعَلِمِ مِسرِهَا فَتَلْمُ مَنْ نُقُلْ مَنْ الْعَبَادِ عِثَالِم مِسرِهَا فَتَلْمُ لَا عَيْشَ بَعْدَهَا وَاللهِ عَلْمَ اللهُ لِي فِي بابِ عِزِهِ فَعَلَى مَا اللّهُ لِي فِي بابِ عِزْهِ فَلَا لَكُمْ يَقُلُ وَبُ الْعِبَادِ عِثَالُ الْعِبَادِ عِثَارُنَا لَهُ الْعِبَادِ عِثَارُنَا لَى الْعَبَادِ عِثَارُنَا لَى فَي بابِ عِزْهِ فَلَانُ لَكُمْ يَقُلُ وَبُ الْعِبَادِ عِثَارُانَا لَلْ الْعِبَادِ عِثَارُنَا لَا عَلَيْمَ اللّهُ لَا عَيْشَ الْعَلَامِ عَلَامُ الْعَبَادِ عِثَارُنَا لَا عَلَى الْعَبَادِ عِثَارُنَا لَا عَنْهُ الْعَبَادِ عِثَارُنَا لَا عَلَامِ الْعَبَادِ عِثَارُنَا لَا عَلَالَهُ الْعَلَى الْعَبَادِ عِثَارُانَا الْعَلَى الْعَبَادِ عِثَالَ الْعَلَامِ الْعَلَامِ الْعَلَامِ الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَامِ الْعَلَامِ الْعَلَامِ الْعَلَى الْعَيْسَ الْعُلَامُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَى الْعُلَامُ الْعَلَى الْعَلَى الْعُلَامُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعُلَامُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَامُ الْعَلَى الْعُلَامُ الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَ

عَلَى اللهِ فِي ذَاكَ النَّعِيمِ مُهُ ورُهَا حُتَ اللهُ فِي ذَاكَ النَّعِيمِ مُهُ ورُهَا حُتَ اللهُ نُورِ الورْدِ ذُرَّ ذُرُورُهَا حُتَّ اللهُ نُورِ الإِرْمَالِ يَشُوفُ خُطَّتْ سُطُورُهَا وَتَحْظَوْا بِآمَالٍ يَشُوقُ خُورِيُهَا تَلَيْنُ بِدِينِ الحَقِقِ وَهُو نَصِيرُهَا بَسَوادِرَ سُخْطٍ لَيْسَ يُرْجَى فُتُورُهَا يُطَاوِلُ آنَاءَ الزَّمَا اللَّيَالِي حُدُورُهَا يُطَالِقِ أَمْولِ اللَّيَالِي حُدُورُهَا حَبَدُ الطَّيْبَاتِ مُرُورُهَا وَأَعْلَى اللَّيَالِي حُدُورُهَا وَاللَّيَالِي حُدُورُهَا وَأَعْلَى اللَّيَالِي حُدُورُهَا وَأَعْدَقِ أَمْولِ اللَّيَالِي حُدِيرَهَا وَأَعْدَى الْمِنْ الطَّيْبَاتِ مُدُورُهَا وَلَيْ يَعْلِيرُهَا فَي الخَبَرِ إِلَّا حَبِيلُو يَطِيرُهَا فَلَيْسَ لَلهَا فِي الخَبَرِ إِلَّا حَبِيلُو يَطِيرُهَا فَيَالِي اللّهَ اللهِ اللهِ يَوْمِ الفِيرَاقِ يَطِيرُهَا فَعَلَى الْمَالُولُ الطَّيْبَاتِ مُولُوهُا أَنْ الْعَدُورُهَا فَي الفِيرِورُهَا فَي الفِيرِهُا لَيْكُورُهُا لُولُولَا الْعَدُورُ الطَّيْبَ اللهَا يُعْمَلُولُ الطَّيْبِاتِ مُعْمَا لِيُعِيرُهَا فَي الفِيرِورُ الطَّيْبِ وَعَلَى اللَّيْمِ وَعَلَى اللّهُ لَوْلُولُ الطَّيْبُولَ اللّهُ الْعَدُورُ الطَّيْبِ اللّهُ الْعَدُورُ الطَّيْمِ وَلَا الْعَدُورُ الطَّيْبُولُولُ اللّهُ الْعَدُورُ الطَّيْبُ وَلَالْمُ اللّهُ الْعَدُورُ الطَّيْبُولُولُ اللّهُ الْعَلَى الْع

وفي آخر القصيدة يتوجه الشاعر بالدعاء إلى الله لإغاثة المستغيثين، وكأنه رأى أن هذه الاستغاثة لا جدوى منها، وأنها كالإستغاثات السابقة الكثيرة التي تقدمتها لن تلقى من ملوك المسلمين سمعا أو مجيبا، ولذلك عدل عنها إلى الاستغاثة بالله مناجيا إياه فيقول:2

إِلَهُ الوَرَى، نَدْعُوكَ يَا حَيْرَ مُرْتَجَى وَشَقَّتْ جُيُوبَ المُؤْمِنِينَ وَأَسْحَنَتْ وَشَقَّتْ جُيُوبَ المُؤْمِنِينَ وَأَسْحَنَتْ وَلَيْسَ لَهَا يَاكَاشِفَ الكَرْبِ مَلْجَأَ أَغِتْ دَعَواتِ الـمُسْتَغِيثِينَ إِنَّهُمْ وَلَيْسَ لَهُمْ إِلَّا الـرَّسُولُ وَسِيلةً وَلَيْسَ لَـهُمْ إِلَّا الـرَّسُولُ وَسِيلةً إِمَامُ الهُدَى، بَحْرُ النِّدَا، قَامِعِ العِدَا مُحَمَّدُ المُحْتَارُ مِنْ آلِ هَاشِم مُحَمَّدُ المُحْتَارُ مِنْ آلِ هَاشِم مُحَمَّدُ المُحْتَارُ مِنْ آلِ هَاشِم

لِكَالِجَةٍ هَزَّ الصَّلِيبِ سُرُورُهَا عُمُونَهُمُ وَالكُفْرُ ظَلَ قَرِيرُهَا عُمُونَهُمُ وَالكُفْرُ ظَلَ قَرِيرُهَا إِذَا لَمْ يَكُنْ مِنْكَ التَّلَاقِي ظَهْيرُهَا بِنَاكَ مَوْقُوفُو الحُشَاشَاتِ بُورُهَا بِبَالِكَ مَوْقُوفُو الحُشَاشَاتِ بُورُهَا شَفِيعَ الوَرَى، يَوْمَ التَّنَادِي بَشِيرُهَا وَأَوْيِ بَشِيرُهَا وَأُولُ رُسُلُ اللهِ فَضْ التَّنَادِي بَشِيرُهَا وَأُولِي اللهِ فَضْ التَّنَادِي العُلَى وَمُنِيرُهَا سِرَاجُ السَّمَ وَاتِ العُلَى وَمُنِيرُهَا وَاتِ العُلَى وَمُنِيرُهَا وَاتِ العُلَى وَمُنِيرُهَا

<sup>1-</sup> الطاهر أحمد مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص: 342.

<sup>2-</sup> ينظر: عبد العزيز عتيق: الأدب العربي في الأندلس، ص: 425.

دَعَـوْنَاكَ، أَمَّلْنَاكَ، حِمْنَـاكَ حُشَّعًا بِجَاهِ العَظِيمِ الجَاهِ أَدْرِكْ ذُمَاءَنَا وَعَفْـوُ وَتَـأْيِيدٌ وَنَـصْرٌ مُـوَزَّرٍ وَعَفْـوُ وَتَـأْيِيدٌ وَنَـصْرٌ مُـوَزَّرٍ وَعَفْـوُ وَتَسْدِيدٌ وَجَبْـرٌ لِمَا مَضَى وَلُطْفٌ وَتَسْدِيدٌ وَجَبْـرٌ لِمَا مَضَى وَلُطْفٌ وَتَسْدِيدٌ وَجَبْـرٌ لِمَا مَضَى وَأَرْسِـلْ عَلَى هَـذَا العَـدُوِ رَزِيَّةً يُشَتِيتَ نِقْمَةٍ يُشَتِيتَ نِقْمَةٍ يُشَتِيتَ نِقْمَةٍ وَصَـلِ عَلَى حَيْـرِ البَـرِيَةِ أَحْمَدٍ وَصَـلِ عَلَى حَيْـرِ البَـرِيَةِ أَحْمَدٍ وَأَصْحَابُــهُ الشُّهْبُ اللهُدَاةُ وَآلُهُ وَأَلُهُ وَأَلْهُ وَأَلُهُ وَأَلْهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُدَاةُ وَآلُهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّ

بِأَنْفُسِ اسْتَوْلَى عَلَيْهَا قُصُورُهَا بِرَحْمَى يَحْلَى المُؤْمِنِينَ شُلْورُهَا وَعِينَ شُلْورُهَا وَعِينَ شُلْطَانٍ يَسرُوقُ طَرِيرُهَا يَسدُوقُ طَرِيرُهَا يَسدُولُ طَرِيرُهَا يَسدُرُهَا يَسدُولُ بِهِ مِنْ كُلِّ عَادٍ كَسِيدرُهَا يَسرُوخُ وَيَعْفُدُو بِالبَوَارِ مُبِيدرُهَا وَيُنَظِّمُ شَمْلَ المُؤْمِنِينَ حَصِيرُهَا وَيُنَظِّمُ شَمْلَ المُؤْمِنِينَ حَصِيرُهَا وَيُنَظِّمُ شَمْلَ المُؤْمِنِينَ حَصِيرُهَا وَاكْرِمْ مَنْ قَدْ أَنْ جَبَتْهُ ظُهُ ورُهَا وَالْمَا الْمُؤْمِنِينَ حَصِيرُهَا وَالْمَا الْمَا الْمَائِورِ عَبِيرُهَا الْمَائِورُهُا وَعَبِيرُهَا الْمَائِورُهَا وَيَنْ فَكُو عَبِيرُهَا الْمَائِورِ عَبِيرُهُا الْمَائِورِ عَبِيرُهَا الْمَائِورِ عَبِيرُهُا الْمَائِورِ عَبِيرُهَا الْمَائِورِ عَبِيرُهَا الْمَائِورِ عَبِيرُهُا الْمَائِورِ عَبِيرُهُا الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْ عَلَا الْمَائِقُولُومُ عَبِيرُهُا الْمُؤْمِنِينَ عَلَى اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْنَ عَلَيْهُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمِ اللْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ لِيرُهُمُ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَالْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ لَالْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عِلَامُ عَلَيْمُ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ عَلَامُ الْمُؤْمِينَ إِلْمُؤْمِا الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ عَلَامُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ عَلَامِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ عَلَيْمُ الْمُؤْمِ عَلَمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَامُ الْمُؤْمِ عَلِي الْمُؤْمِ الْمُؤْ

بعد أن استغاث الشاعر بالله لنصرة المؤمنين، توسل إليه بالرسول - صلى الله عليه وسلم - أن ينصرهم على أعدائهم نصر مؤزرا، وأن يجبر خواطرهم لما مضى، وما عانوه، وأن يعيد للمؤمنين عزتهم، وأن يشتت شمل الكفار، وأن يجمع شمل المؤمنين، "وقد أكثر شعراء الاستغاثة من أسلوب الاستفهام الذي جاء للتنديد بالمتقاعسين، والتهكم من أولئك المتخاذلين والتعجب من أولئك الذين صمت آذانهم عن الاستماع إلى الصراخات المتوالية، والضجر من الاستبطاء واللامبالاة، وجاء أسلوب النداء مرة بالهمرة وأخرى بالياء للمديح والتهكم والتوبيخ والتعجب، كما ورد اسلوب الأمر عند كثير هؤلاء الشعراء الإلهام والهمم والإلحاح على الإسراع لنجدة المدن المنكوبة، وتدل هذه الأساليب عمق عاطفة الشعراء الحزينة وشدة أحاسيسهم المتألمة وحالة الحزن المسيطرة عليه، وهي تعبر عن صدق عاطفة هؤلاء الشعراء. 2

هذا غيض من فيض، لأن كتب الأدب الأندلس تزخر بقصائد الاستغاثة والاستنجاد التي نظمها الشعراء اقتطفنا منها بعض النتف لنقف على هذا اللون من الشعر الذي شاع في الأندلس.

 $<sup>^{-1}</sup>$  الطاهر أحمد مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، ص:  $^{-343}$ 

<sup>.72</sup> : عمد سعيد محمد: دراسات في الأدب الأندلسي، ص-2

## خاتة

#### خاتمة:

وفي الختام يمكن القول أن ثنائية الاستغاثة ورثاء المدن في الشعر الأندلسي، عُرفت منذ بدايتها بوصف وجدان الشعراء جراء مأساتهم وقهرهم على سقوط مُدنهم واستنجادهم لإنقاذها وذلك من خلال قصائدهم المختلفة ورثائهم لمدنهم في ظل التقلبات السياسية والحرب، التي انعكست على الحياة الاجتماعية للأندلسيين مما أدي بالشاعر إلى التعاطف معهم والأسى على حالهم.

وخلاصة القول أن هاته الثنائية أخذت مسارًا واسعًا وانتشارًا شاسعًا في بلاد الأندلس فالغرض منها إيصال رسائلهم الحزينة وحسرتهم على بلادهم.

ونسأل الله التوفيق، حتى ةإن بلغ الإنسان ما بلغ من العلم فإنه لن يبلغ نهايته، فالعلم بحر من خاض بطليه أبحر فيه.

والحمد لله الذي أنعم علينا بالعقل وبالله تتم الطيبات

#### ملخص:

يهدف هذا البحث إلى معرفة العلاقة بين ثنائية الاستغاثة ورثاء المدن في الشعر الأندلسي، كما يبين لنا كيفية انتشار هذا النوع من الأغراض الشعرية.

ففيه تطرقنا إلى الحياة السياسية والاجتماعية والفكرية في الأندلس أثناء الحكم الإسلامي، كما عرفنا مصطلح الرثاء (رثاء المدن، رثاء الأشخاص، رثاء الأنفس) وأيضا الاستغاثة أو الاستنجاد في الشعر الأندلسي، وأخذنا فيها مختلف النماذج، وذلك اعتمادا على المنهج الوصفي الذي يقوم على تتبع الأغراض الشعرية فقد وجدت أن هذين الغرضين من الشعر قد شاعا في الأدب الأندلسي حتى أصبح الشعراء يؤلفون فيهما القصائد الطوال، فكان هاذان الغرضان بمثابة الوسيلة الوحيدة التي لجأ إليها الشعراء الأندلسيون لطلب النجدة من إخوانهم في المغرب العربي.

وخلصت الدراسة إلى وجود علاقة وطيدة وارتباطية بين الاستغاثة ورثاء المدن في الشعر الأندلسي.

# قائمة المصادر والمراجع

#### قائمة المصادر والمراجع:

- 🛠 القرآن الكريم، رواية ورش.
  - سورة الأنفال: {الآية 99}

#### \* المصادر والمراجع:

- ابن الأبّار: ديوان ابن الأبّار، قراءة وتعليق، عبد السلام الهراس، مطبعة فضالة، المحمدية، المغرب، دط، 1420هـ-1999م.
- ابن اللبانة الداني: الديوان، تحقيق: محمد مجيد السعيد، دار الراية للنشر والتوزيع، عمان، الأردن، ط2، 2008.
- ابن خلدون (عبد الرحمان بن محمد): مقدمة ابن خلدون، تحقيق: عبد الله محمد الدرويش، توزيع دار يعرب دمشق، ط1، 1425هـ/ 2004م.
- ابن زيدون: الديوان، دراسة وتهذيب: عبد الله سنده، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط1، 2005.
- ابن سعيد الأندلسي: المقتطف من أزاهر الطرف، تحقيق: سعيد حنفي حسنين، شركة الأمل للطباعة والنشر، القاهرة، دط، 2004.
- ابن سيدة (علي ابن اسماعيل): المحكم والمحيط الاعظم، تحقيق: مراد كامل، معهد المخطوطات بجامعة الدول العربية، ط1، 1392هـ 1973م.
  - ابن شهيد الأندلسي: الديوان.
- ابن فارس (أبو الحسين أحمد ابن فارس ابن زكريا): معجم مقاييس اللغة، تحقيق: عبد السلام محمد هارون، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، مصر ط2، 1399هـ 1979م، ج4، باب الغين.
- ابن منظور: لسان العرب، تحقيق: عبد الله علي الكبير، ومحمد أحمد حسب الله، وهاشم محمد الشاذلي، دار المعارف، القاهرة، مصر، دط، دت، باب الحاء.

- أبو العباس أحمد بن محمد بن عذاري: البيان المغرب في اختصار أخبار ملوك الأندلس والمغرب، تحقيق: بشار عواد معروف، ومحمود عواد معروف، دار الغرب الإسلامي، تونس، ط1، 1434هـ- 2013م، ج3.
- أبو الفرج قدامة بن جعفر: نقد الشعر، تحقيق: محمد عبد المنعم خفاجي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، دط، دت.
- أحمد بن محمد المقري التلمساني: نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، تحقيق: إحسان عباس، دار صادر، بيروت، لبنان، ط، 1388هـ/1968م، مج1.
- أمحمد بن لخضر فورار: الشعر السياسي في الأندلس خلال القرن الخامس الهجري، بحث مقدم لنيل درجة الدوكتوراه دولة في الأدب العربي القديم، جامعة منتوري، قسنطينة، العام الجامعي، 2004-2005.
- الأمير شكيب أرسلان: خلاصة تاريخ الأندلس، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، لبنان، دط، 1403هـ-1983م.
- جابر عصفور: مفهوم الشعر، دراسة في التراث النقدي، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ط5، 1995.
- الخليل بن أحمد الفراهيدي: معجم العين، تحقيق: مهدي المخزومي وإبراهيم السامرائي، دار ومكتبة الهلال، القاهرة، مصر، دت، ج8.
- الخنساء: الديوان، تحقيق: حمد وطماس، دار المعرفة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط2، 2004.
- الزبيدي (محمد مرتضى الحسين): تاج العروس من جواهر القاموس، تحقيق: مصطفى حجازي، مطبعة حومة الكويت، ط 1389هـ 1969م، ج5 باب الثاء.
- الشنتريني (أبو الحسن علي بن بسام): الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة، تحقيق: إحسان عباس، دار الثقافة، بيروت، لبنان، دط، 1997، مج1.

- شوقى ضيف: تاريخ الأدب العربي، دار المعارف، القاهرة، مصر، دط، دت، ج8.
- شوقى ضيف: فنون الأدب العربي، الفن الغنائي، الرثاء، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط4، دت.
- الطاهر أحمد مكي: دراسات أندلسية في الأدب والتاريخ والفلسفة، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط3، 1987.
- عبد الرؤوف أبو السعد: مفهوم الشعر العربي في ضوء نظريات النقد العربي، دار المعارف، القاهرة، مصر، ط1، دت.
- عبد العزيز عتيق: الأدب العربي في الأندلس، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، بيروت، ط 2، 1396هـ 1976م.
  - عبد العزيز محمد عيسى: الأدب العربي في الأندلس، مطبعة الاستقامة، مصر، دط، دت.
  - عبد الله كنون: النبوغ المغربي في الأدب العربي، طنجة، المغرب، ط2، دت، ج3، ص: 881.
- فخر الدين الرازي: تفسير الفخر الرازي المشتهر بالتفسير الكبير، ومفاتيح الغيب، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط، 1401هـ 1981م، مج 15.
- القرطبي (ابو عبد الله محمد بن أجمد بن أبي بكر): الجامع لأحكام القرآن والمبين لما تضمنه من السنة وأي الفرقان، تحقيق: عبد الله بن عبد المحسن التركي، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط1، 1428 هـ 2006 م، ج9.
- الكفوي (أبو البقاء أيوب بن موسى الحسيني): الكليات، معجم في المصطلحات والفروق اللغوية، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان ، ط2، 1419هـ-1998م.
- لسان الدين بن الخطيب: الديوان، تحقيق: محمد مفتاح، دار الثقافة للنشر والتوزيع، الدار البيضاء، المغرب، ط1، 1989، مج1.
- ليفي برونفسال: حضارة العرب في الأندلس، تر، دوقان قرقوط، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت، لبنان، دط، دت.

- المبرد (أبو العباس محمد بن يزيد): التعازي والمراثي والمواعظ والوصايا، تحقيق: إبراهيم محمد حسن الجمل، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، دط، دت.
- محمد رضوان الداية: في الأدب الأندلسي، دار الفكر المعاصر، بيروت، لبنان، ودار الفكر دمشق، سورية، ط1، 1421هـ -2000.
- محمد سعيد محمد: دراسات في الأدب الأندلسي، منشورات جامعة سبها، ليبيا، ط1، 2001.
- محمد عبد الله عنان: دولة الإسلام في الأندلس، الناشر مكتبة الخانجي بالقاهرة، ط4 ،1417هـ- 1997م.
- النويري (شهاب الدين أحمد بن عبد الوهاب): نهاية الأرب في فنون الأدب، تحقيق: يحي الشامي، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط1، 2004، ج5.

#### الرسائل:

- خالد شكر محمود صالح الفراجي: شعر الرصافي الرفاء البلنسي، دراسة موضوعية فنية، رسالة ماجستير، جامعة بغداد، كلية التربية، 1424هـ-2003م.
- رانية أحمد ابراهيم أبو لبدة: شعر الحروب والفتن في الأندلس (عصر بني الأحمر)، رسالة ماجستير في اللغة العربية وآدابها، جامعة النجاح الوطنية، نابلس، فلسطين، 2007.
- غيري تاج السر أحمد لقمان: الشعر الأندلسي في عصر الطوائف، اتجاهاته وخصائصه الفنية، رسالة مقدمة لنيل شهادة الدكتوراه، جامعة أم درمان الإسلامية، كلية الدراسات العليا، كلية اللغة العربية قسم الدراسات الأدبية والنقدية، 1426هـ/2005م.

#### ♦ المجلات:

- الرندي (أبو البقاء صالح بن الشريف): الواتي في نظم القوافي، تحقيق: إنقاذ عطا الله محسن، مجلة جامعة الأنبار للغات والآداب، العدد 1، 2009.

#### قائمة المصادر والمراجع

#### الدراسات:

- إميليو غومس، داما سوأ لونسو وماريا خيسوس بيجيرا: ثلاث دراسات عن الشعر الأندلسي، تر، محمود على مكي، المجلس الأعلى للثقافة، دط، 1999.
- لويس شيخو اليسوعي: رياض الأدب في مراثي شواعر العرب، المطبعة الكاثوليكية للآباء اليسوعيين، بيروت، لبنان، دط، 1897.

### الفهـــرس

|             | إهداء                                                                   |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------|
|             | تشكرات                                                                  |
| أ–هـ        | مقدمة                                                                   |
| الإسلامي    | مدخل: الحياة السياسية والاجتماعية والفكرية في الأندلس أثناء الحكم       |
| 1           | 1- تمهيــد                                                              |
| 2–1         | 2- الأندلس2                                                             |
| 6-3(        | 3- الحياة السياسية في الأندلس (عصر الولاة، الدولة الأموية، ملوك الطوائف |
| 8-6         | 4- الحياة الاجتماعية والفكرية في الأندلس                                |
| حلة العلماء | 5- أسباب ازدهار العلم والأدب في الأندلس (تشجيع الأمراء والخلفاء، ر      |
| ات وإقامة   | المشارقة إلى الأندلس، رحيل بعض الأندلسيين إلى المشرق، جمع المؤلف        |
| 10-8        | المكتبات)                                                               |
| 12-10       | 6- الشعر العربي الأندلس                                                 |
| 16-12       | 7- فنون الشعر في الأندلس                                                |
|             | الفصل الأول: الرثاء في الشعر الأندلسي                                   |
| 19          | تمهيــد                                                                 |
| 20          | الرثاء لغـــةا                                                          |
| 23-21       | الــرثاء اصطلاحـا                                                       |
| 33-24       | المبحث الأول: رثاء المدن                                                |
| 45-34       | المبحث الثاني: رثاء الأشخاص                                             |
| 52-46       | المبحث الثالث: رثاء الأنفس                                              |
|             | الفصل الثاني: الاستغاثة في الشعر الأندلسي                               |
| 55          | تم_هيد                                                                  |
| 57-55       | الاستغاثة لغـة                                                          |
| 64–57       | الاستغاثة اصطلاحا                                                       |
| 67-64       | 1- استغاثة ابن الأحمر بالسلطان يعقوب بن عبد الحق المريني                |

| 2- قصيدة أبو موسى هارون بن هارون إلى المعتضد بلله السعيد   | 71-68 |
|------------------------------------------------------------|-------|
| 3- قصيدة ابن الأّبار في طلب النجدة من صاحب إفريقية         | 76-72 |
| 4- قصيدة مجهول صاحبها يستنجد صاحبها بلسلطان العثماني بيزيد | 85-76 |
| خاتمةخاتمة                                                 | 87    |
| فائمة المصادر والمراجع                                     | 94-89 |