# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة ابن خلدون تيارت كليّة الآداب واللّغات قسم اللّغة والأدب العربي



مخبر الدراسات النّحوية واللّغوية بين النّراث والحداثة أطروحة مقدّمة لنيل شهادة الدكتوراه (ل م د) في اللّغة والأدب العربي تخصّص: لسانيّات عربيّة الموسومة بـ:

# النّحو والمعنى وقضايا تلقي النّص بين التّراث والحداثة - دراسة في جمود فاضل السّامرائي-

إشراف: أ. د أحمد بالول إعداد الطالب:

أحمد شرايف

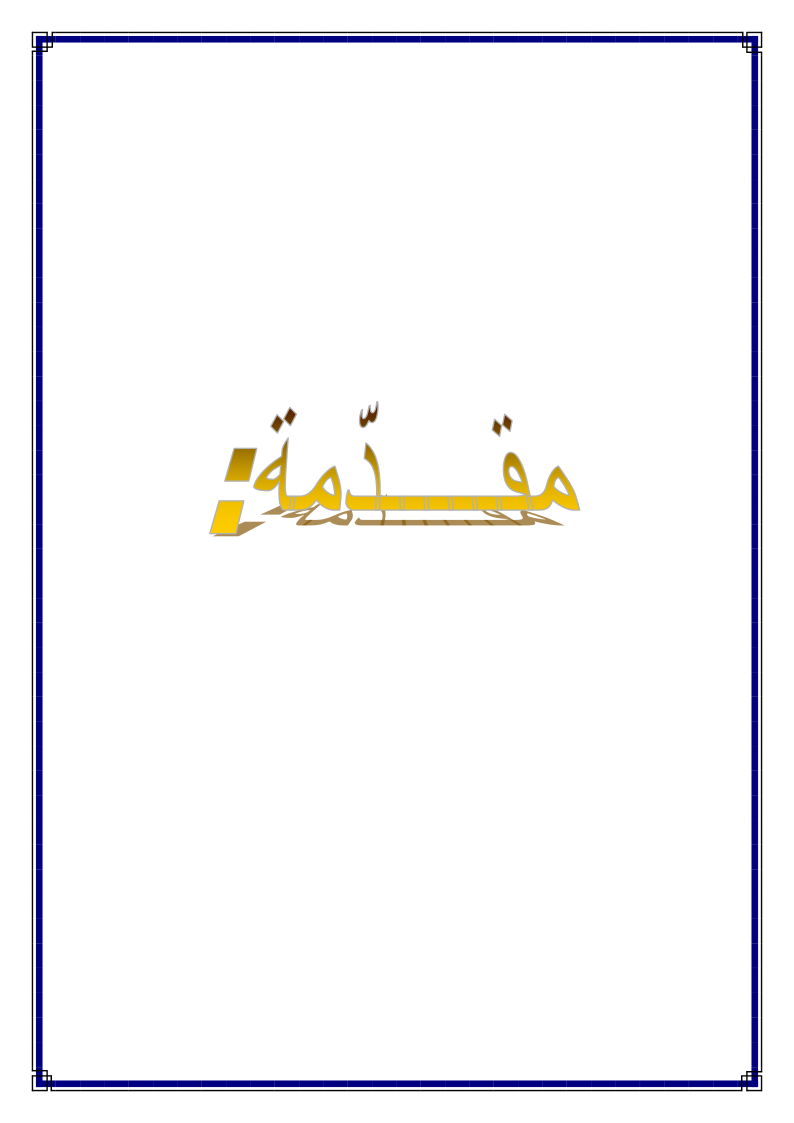
#### أعضاء لجنة المناقشة:

| الجامعة الأصلية             | الصّفة           | الرتبة               | الاسم واللّقب |
|-----------------------------|------------------|----------------------|---------------|
| ابن خلدون- تيارت            | رئيسًا           | أستاذ التعليم العالي | عيسى بلقاسم   |
| ابن خلدون- تيارت            | مشرفًا ومقرِّرًا | أستاذ التعليم العالي | أحمد بالول    |
| ابن خلدون- تيارت            | مشرفًا مساعدًا   | أستاذ التعليم العالي | مختار بن جلول |
| ابن خلدون- تيارت            | ممتحنًا          | أستاذ التعليم العالي | فاطمة بوهنوش  |
| ابن خلدون- تيارت            | ممتحنًا          | أستاذ محاضر – أ-     | علي بلقنيشي   |
| جامعة حسيبة بن بوعلي- الشلف | ممتحنًا          | أستاذ محاضر – أ-     | صالح زيدور    |

السّنة الجامعيّة: 1445-1446هـ/2023-2024م







الحمد لله حمدًا كثيرًا طيّبًا مباركًا فيه، والصّلاة والسّلام على نبيّنا محمّد وعلى آله وصحبه، ومن سار على نمجه واقتفى أثره إلى يوم الدّين، أمّا بعدُ:

فقد شغل مبحث تلقي النّصوص- على تنوّعها- حيّرًا مهمًّا في الدّراسات المعرفيّة القديمة والحديثة، وكانت للعرب في هذا الجال إسهامات وازنة ظهرت ثمارها انطلاقا ممّا هو متقرّر في جملة من العلوم، كعلم النّحو، والبلاغة، وأصول الفقه، والتفسير، والمنطق، وغيرها.

ثمّ لا يخفى حينها على كلّ باحث لسانيّ أنّ إدراك دلالة النّص اللّغوي مرتبط بمخرجات هذه العلوم؛ إذ قدّمت أدوات إجرائية مهمّة لاستنطاق مدلولات النّص وفقه مراميه البلاغية والإبلاغية، وشدَّ انتباه الباحث من ذلك: علاقة المعنى النّحوي بتلقى النّص.

ولما كان فاضل صالح السّامرائي صاحب تجربة رائدة في العناية بالنّحو والمعنى، ومن أبرز المشتغلين بفعل القراءة وتلقّي النّص القرآني من منظور بيني؛ أي: الانفتاح على جملة من الحقول المعرفية كالنّحو والتصريف والبلاغة والنّفسير لاستظهار المعاني، كانت جهوده أرضًا خصبة لمعالجة تلك العلاقة التي تربط بين ثالوث: النّحو، المعنى، تلقى النّص.

فالمتصفّح لمكتبة السّامرائي العامرة لا يجده إلّا بمنزلة الأوائل الذين كتبوا في النّحو العربي وبمنزلة من كتبوا في إعجاز القرآن الكريم، وكتبه في ذلك مشهورة معروفة، حتى بلغ أن يُشار إليه بالبنان، وقد تميّزت مؤلّفاته بأخّا جاءت جامعة بين القديم والحديث في لُغةٍ سهلة بديعةٍ وأسلوب مُختصَر؛ الأمر الّذي جعلها تخطى بقبول كبير في أوساط الباحثين، وتنال جميل ثناء العلماء من جهابذة اللّغة وأرباب البيان.

بناءً على ما سبق كان لابد من دراسة ترصد مقاربته المعرفيّة لتلقي النّص القرآني، فكانت هذه الرّسالة موسومة بـ" النّحو والمعنى وقضايا تلقي النّص بين التراث والحداثة - دراسة في جهود فاضل السّامرائي-"، وفكرة البحث مبنيّة على التلقي النّحوي، باعتباره فعلًا إجرائيًّا يحملُ في ثناياه جُملةً من الآليّات، التي يُمكِنُ من خلالها الكشفُ عن أوجه البيان واستظهار جماليّات البناء اللّغوي للنّص وما يحفل به من القِيم البلاغيّة.

وقد تبنّت هذه الدّراسة مبدأ الاستضاءة بمعطيات اللّسانيات الحديثة في دراسة نحو النّص (Text grammar)، والمزاوجة بين جهود فاضل السّامرائي وبحث المحدثين من أصحاب النظريّة النّصيّة من غير إيغال في تفصيلات المنهج الحداثي الذي تأسّس في أحضان الدّراسات الغربيّة، فاتّخذت دراستنا بذلك خطًا بحثيًا يروم قراءة لسانية تفاعليّة لتراث فاضل صالح السّامرائي.

لقد جاءت معالجتنا لهذا الموضوع من خلال دراسة وصفيّة قائمة على التحليل بطرح الإشكالات الآتية:

- ما مدى عناية فاضل صالح السمامرائي بالتلقى النّحوي للنّص القرآني؟
- وما أبرز تجليّات اهتمامه بالمتلقى في مؤلّفاته اللّغويّة والنّحوية ودراساته التفسيريّة البيانيّة؟
- هل يمكننا أن ننقب من خلال جهود فاضل السّامرائي عن ممارسة نصيّة تتقاطع وتلتقي في أسسها ومفاهيمها مع مبادئ نحو النّص؟

ومن هذه الإشكالات الرئيسة تنبثق أسئلة فرعيّة تستوجب لزامًا الإجابة عنها:

- ما المقصود بالأنماط النّحوية التي عرفها الدّرس اللّساني العربي؟
- كيف عالج الدّرس اللّساني العربي ظاهرة المعنى وما أبرز أنواعه؟
  - ما علاقة تلقى جماليّات النّص اللّغوي بمعاني النّحو؟
  - ما أثر نحو الكلمة في توجيه المعنى لدى فاضل السّامرائي؟
- هل تمكّن فاضل السمّامرائي من تخطّي النّظرة المعياريّة التي تمكّنت من الجملة العربيّة منذ بداية التصنيف في مسائل وقضايا النّحو العربي؟ وما أبرز مظاهر عنايته بالتّحليل النّحوي للجملة القرآنيّة؟
  - كيف مارس فاضل السّامرائي نحو النّص بمفهومه الحديث من منطلق النّظريّة العربيّة ؟
    - ما أبرز المعايير النصية التي اعتنى بما السّامرائي؟
  - ما أهمّ مظاهر استثمار نظريّة النّظم الجرجانيّة وتطبيقاتها المختلفة لدى فاضل السّامرائي؟
    - كيف وجه السمامرائي قواعد النّحو العربي في رحاب النّص القرآني؟
  - هل آراء السّامرائي في التّحليل والتوجيه النّحوي مبتكرة أم سبقه غيره من العلماء إلى القول بها؟

إنّ أهميّة طرح مثل هذا الموضوع تتعدّد، فهو بمثابة نافذة علميّة يمكن من خلالها الاطّلاع على إسهامات الدّرس اللّساني العربي في مبحث التلقي، وإدراك مدى فاعليّة التراكيب النّحوية في الإفصاح عن المعاني والدّلالات، وفي التماس لطائف النّصوص اللّغوية، كما يمثّل دراسة واضحة المعالم لجهود فاضل السّامرائي في تلقي النّص من جهة، إضافة إلى مواكبة الدّراسات النّصية المعاصرة من جهة أخرى.

وقد حملنا على اختيار هذا الموضوع جُملةٌ من الأسباب الداعية إليه، نذكر منها:

- طبيعة التخصّص، والميل إلى الدِّراسات اللّغوية وخاصَّة ما تعلّق منها بالنّص القرآني.
- المنزلة والمكانة الّتي تبوَّأتها كُتب ومؤلّفات فاضل صالح السّامرائي، فحُقَّ لها أن تحظى بدراسات علميّة متنوّعة.
- إنَّه من حقِّ العلم والعلماء أن يُماط اللِّثام عن جانبٍ من تُراث العلّامة النّحوي فاضل السّامرائي، وذلك من باب معرفة كلِّ ذي فضلِ فضله وإنزالُ النّاس منازلهم.
- قلّة الدّراسات الّتي تناولت دراسة النّحو والمعنى من منظور نحو النّص الحديث لدى فاضل السّامرائي، في الّا ما وقفنا عليه -في حدود اطّلاعنا- ومن ذلك: دراسة بعنوان (منهج الدكتور فاضل السّامرائي في التّحليل النّحوي للنّص القرآني) لحنان فاضل جبير محمّد؛ وعلى قيمة هذه الدّراسة وأهميّتها، غير أنّ الباحثة لم تنفتح في مباحثها على الدّرس اللّساني الحديث، إضافة إلى دراسة أخرى بعنوان (منهج تحليل النّص القرآني لسانيًّا عند الدكتور فاضل السّامرائي) لأمامة ماجد محمّد عبّاس؛ وكانت هذه الدّراسة أقرب إلى روح البحث الّذي نحن بصدده، حيث جمعت في موضوعاتها بين البّراث والحداثة، غير أمّا اكتفت بالإشارة إلى بعض شذرات الدّراسة النّصية -بمفهومها الحديث- لدى فاضل السّامرائي، فمثّلت أولى خطوات استظهار ملامح الدّرس النّحوي النّصي من مؤلّفاته، لتتابع دراستنا تلك الخطوات وتُشكّل رؤية أكثر وضوحًا ثُمكّنُ القارئ من إدراك التقاطع والاشتراك بين نحو النّص الحديث وجهود السّامرائي. خدمة تجربة السّامرائي النّحوية لتكون مقاربتها بالدّرس اللّساني الحديث ضمن حلقات سبقت في خدمة جهوده المعرفيّة القيّمة.

- شُهرة السَّامرائي كشخصيّة علميّة تمثّل امتدادًا لفلسفة اللّغويين القدامي من مثل: ابن جني، وعبد القاهر الجرجاني، والرّمخشري، وغيرهم، فاقتضت هذه الدِّراسة التوجُّه لإبراز ملامح التجديد في درسه النّحوي.

لقد اعتمدنا في بحثنا هذا على مصادر أهمّها: القرآن الكريم برواية حفصٍ عن عاصم، إضافة إلى مجموعة من مؤلّفات فاضل السّامرائي سواء كانت لغويّةً نحويّةً أم تفسيريّة بيانيّةً، وهي:

- معاني النّحو.
- الجملة العربية والمعنى.
- على طريق التّفسير البياني.
- بلاغة الكلمة في التعبير القرآني.
- الجملة العربيّة تأليفها وأقسامها.
- لمسات بيانية في نصوص من التنزيل.
  - معانى الأبنية في العربية.
  - أسئلة بيانيّة في القرآن الكريم.
    - من أسرار البيان القرآني.
      - التعبير القرآني.
  - مراعاة المقام في التعبير القرآني.
    - قبسات من البيان القرآني.
- التناسب بين السور في المفتتَح والخواتيم.
- شذرات من القضاء والجزاء في التعبير القرآني.

وانتهجنا خطّة تتلخّص في فصل تمهيديّ يمثّل رؤية بحثيّة عامّة للدّراسة، جاء تحت عنوان: الأنماط النّحوية والمعنوية وفعل تلقى النّص؛ وهو يسلّط الضوء على ثلاثة مباحث رئيسة هى:

• الأنماط النّحوية في الدّرس اللّساني العربي.

- أنماط المعنى في الدّرس اللّساني العربي.
  - تلقى النّص وعلاقته بمعاني النّحو.

وعالج هذا الفصل مفاهيمًا أساسيّةً، مثل: الكلمة، الجملة، النّص، كما تناول الحديث عن المعنى وأنواعه، إضافة إلى بيان مفهوم التلقي في رحاب المعاني النّحوية، وكلّ ذلك من خلال مقاربات تراثيّة حداثية.

ثمّ إنّنا قسّمنا البحث إلى ثلاثة فصول تطبيقيّة، فكان الأوّل بعنوان: نحو الكلمة وأثره في توجيه النّص وتبليغ المعنى لدى فاضل السّامرائي؛ واشتمل هذا الفصل على عدّة مباحث أهمّها:

- مسائل في رصد بنية الكلمة.
- مسائل في رصد بلاغة الكلمة على مستوى النظام الصوتي.
- مسائل في رصد بلاغة الكلمة على مستوى النّظام التركيبي.
- مسائل في رصد بلاغة الكلمة على مستوى النّظام الدلالي.

أمّا الفصل الثاني فكان بعنوان: نحو الجملة واستنطاق الدّلالات لدى فاضل السّامرائي؛ وعالجنا فيه مباحث تمحورت حول:

- مسائل في التصوّر النّحوي للجملة العربيّة.
- مسائل في التصوّر المعنوي للجملة العربيّة.
- مسائل في التّحليل النّحوي للجملة القرآنية.

وأمّا الفصل الثالث فجاء موسومًا ب: نحو النّص وتلقي التعبير القرآني لدى فاضل السّامرائي؛ فحاولنا فيه أن نستدعي المعالجات النصيّة للقرآن الكريم لدى السّامرائي، لقراءتها في ضوء تصوّرات نحو النّص الحديث، وركّزنا على عدّة مباحث شملت:

- مسائل في الاتّساق.
- مسائل في الانسجام.
- مسائل في القصديّة.

• مسائل في المقاميّة.

كما قمنا خلال الفصول التطبيقيّة الثّلاثة بالعمل على الوصف والتحليل والمناقشة، مع جعل خلاصة بعد كلّ فصل لعرض نتائجه، بُغية التركيز على المخرجات العلميّة لكلّ منها في إطارٍ يُكسِبُ البحث منهجيَّةً تُثري مباحثه، إضافة إلى عدم إغفالنا معالجة القضايا الصوتية والصرفيّة والبلاغية التي يفرضها علينا البحث البيّنيُّ في كثيرٍ من المواضع.

وقد ارتأينا أن بُّعل بعد الفصول الثلاثة ملحقًا بالدِّراسة؛ يشتمل على ما يلي:

- فاضل صالح السّامرائي: السّيرة والمسيرة.
- مصادر ومراجع فاضل صالح السّامرائي في تلقي النصّ القرآني- قراءة إحصائيّة تحليليّة-.

كما أوردنا في آخر البحث خاتمة كانت عبارة عن جملة من النتائج التي خلص إليها البحث، مع مجموعة من التوصيات وبعض المقترحات التي تصبُّ في خدمة الموضوع.

إنّ سبيل بحث هذه الدّراسة لم يقتصر على منهج واحد بل آلف بين مناهج مختلفة، فقد ساير في أطواره: المنهج التاريخي والمنهج الوصفي، إضافة إلى الاعتماد على آليتيّ الاستقراء والتّحليل، وأداة: الإحصاء، ولاشكَّ أنَّ ذلك يدخل تحت بوتقة التمازج المنهجيّ الّذي يُثري البحث ويُكسبه منهجيّة علميّة متكاملة.

وقد استنفذ هذا البحث جهدا ليس باليسير، خصوصًا ما تعلَّق بحجم المدَّة الزّمنية القصيرة - الخاضع للالتزامات الإداريّة كما هو معلوم- مقارنة بحجم الدّراسة، وهو الأمر الّذي ألجأنا إلى العمل على نماذج متفرّقة وفق ما يخدم البحث ويُحقِّقُ المقصود، ولعلّ أبرز العقبات هي قلّة الدّراسات السابقة حول الموضوع.

في الختام: أتقدّم بالشكر لجميع من أسهم في إخراج هذا العمل، وأخصّ بالذِّكر الأستاذ الدكتور (مختار درقاوي) من جامعة الشلف، الذي جاد عليّ بتصوّراته العلميّة القيّمة خاصّة في بداية رحلتي البحثيّة، كما أخصّ بالذِّكر الأستاذتين الباحثتين: (أمامة ماجد محمّد عبّاس، وسهيلة منشد عبد الأركى)

من العراق الشقيق، فلهم تحيّة وفاء وإخلاص؛ على ما قدّموه لي من زاد معرفي ومراجع مهمّة كانت حجر الزاوية في بناء الدّراسة.

وأخيرًا أود أن أعرب عن امتناني وتقديري لسعادة الأستاذ الدكتور أحمد بالول؛ أستاذي والمشرف على هذه الرّسالة، فقد أولى البحث عنايته ورعايته، وعمل على متابعته وتصويبه، وجميل الامتنان والتّقدير موصولٌ تَبَعًا للأستاذ الدكتور (مختار بن جلول)؛ الّذي رافقنا في مشروع (لسانيات عربية) طوال مسار سنوات التكوين مع فريقه المتميّز: السّادة الأساتيذ أعضاء (مخبر الدّراسات النّحوية واللّغوية بين التّراث والحداثة في الجزائر)، ثمّ الشّكر الجزيل لأعضاء لجنة المناقشة الأفاضل، لسعيهم في تقييم وتقويم البحث من أجل إخراجه في ثوب قشيب.

أسأل الله تعالى بأسمائه الحسنى وصفاته العلا أن يبارك في الجميع، وأن يجزيهم خير الجزاء، وأن يديمهم ذخرًا للعلم والمعرفة، كما أسأله سبحانه التَّوفيق والسَّداد وحُسن القصدِ وقصدَ الصواب.

الطالب: أحمد شرايف يوم الأربعاء: 04 ذو القعدة 1444هـ الموافق له: 24/ 05/ 2023م (جامعة تيارت)



# الأنماط النّحوية والمعنوية وفعل تلقي النّص

- 1. الأنماط التّحوية في الدّرس اللّساني العربي.
  - 2. أنماط المعنى في الدّرس اللّساني العربي.
    - 3. تلقي النّص وعلاقته بمعاني النّحو.

#### ▼ توطئة:

نستهل دراستنا بهذا الفصل التمهيدي الذي يجتهد في ضبط مسار البحث من خلال طرح رؤية تأصيلية تنظيرية، وفق مقاربات تراثية حداثية لمفاهيم: الكلمة، الجملة، النّص، المعنى النّحوي، التلقي...، وغيرها من المحاور الرئيسة التي تمثّل منطلقات تأسيسيّة – حسب تصوّرنا لمعالجة الموضوع – في بحث الجانب التطبيقي، وذلك من خلال العناصر الآتية:

- 1. الأنماط التّحوية في الدّرس اللّساني العربي.
  - 2. أنماط المعنى في الدّرس اللّساني العربي.
    - 3. تلقى النص وعلاقته بمعانى النّحو.

# 1. الأنماط التّحوية في الدّرس اللّساني العربي:

شغل الدرس النّحوي العربي حيّرًا مهمًّا في الدّراسات اللّغوية القديمة والحديثة، ولعل ما أحدثته اللّسانيات الغربيّة من ثورة علميّة في حقل علوم اللّغة عامّة كان له وَقْع بالغُ على علوم العربيّة، ومنها علم النّحو، فاتّخذ الدّرس النّحوي المعاصر اتّجاها جديدًا، وإن كان هذا التّحديد في حقيقته لا يخرج عن التّقليد؛ إذ تمتدُّ جذوره إلى الدّراسات التراثيّة وما خطّته أيدي أئمّة النّحو العربي، ونسعى في هذا المبحث إلى الوقوف على أنماط الدّرس النّحوي العربي بعرض مقاربة تراثيّة حداثيّة نكشفُ من خلالها عن ثلاثيّة: نحو الكلمة، نحو الجملة، نحو النّص.

#### أوّلًا. نحو الكلمة:

ما تتميّزُ به اللّغات الطبيعية من تقطيعٍ يقتضي من الدّارس لها نحويًا، أو معجميًا أن يحدّد الوحدات الدنيا حسب مستويات هذا التقطيع، حتّى يُتسنّى له توفير أدوات بحث بما يُحلّلُ الكلام، ويُحرّئه أجزاء يُراعى في عزلها نفس المقاييس، وتُقدّم في نظامٍ متناسق حالٍ من الاضطراب؛ هذه القضية المنهجيّة تحظى اليوم بعناية خاصّة في حقل اللّسانيات العامّة (General Linguistics)، لذا كانت الوحدات الدنيا المعروفة في نحو جلّ اللّغات، من حرف، وكلمة، وجملة، محطّ بحثٍ ونقاش تناول ماهيّتها؛ قصد التثبت من إمكان اعتبارها عناصر دنيا، بالنّظر إلى المستوى الذي تنتمى إليه أ.

ولا شكّ أنّ مصطلح (كلمة) يُطلقُ على وحدات تستعصي من التّحليل المعنوي ،كما هو شأن حروف المعاني، أو الظّروف في العربية، ولكنّه يُطلقُ أيضًا على وحداتٍ يُمكنُ تفكيكها إلى أجزاء يدلّ كلّ واحدٍ منها على جزء من معناها؛ ومثاله في لسان العربية ما كان على صيغة جمع المذكر السالم، فليس من العسير مثلًا تحليلُ (مسلمون) إلى اسم الفاعل (مُسلِم) وعلامة جمع السلامة(ون) وكلاهما

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: عبد القادر المهيري، نظرات في التّراث اللّغوي العربي، دار الغرب الإسلامي-بيروت- لبنان، ط1، 1993م، ص19.

يحملُ معنَّى خاصًّا؛ وهكذا يبدو أنّ الوقوف عند حدّ الكلمة-بمفهومها اللّسانيّ الغربيّ- في التّحليل لا يفى بغرض المحلّل وهو يبحث عن أصغر وحدةٍ مفيدة أ.

لذا توخى اللسانيون في تجزئتهم للملفوظ وحدةً تتميّزُ عن الكلمة باستحالة تفكيكها شكليًّا ومعنويًا، وسمَوُّها (اللّفظم) أو ما يُعبّرُ عنه به: (morphème) أو (monème)، وقد عرّفوها بأخّا: "أصغر وحدةٍ في بِنية الكلمة تحمل معنى أو لها وظيفةً نحويّة في بِنية الكلمة "2؛ فهي وحدة التّحليل النّحوي الدنيا، ورأى هؤلاء الباحثون أنّ الاعتماد على (اللّفاظم) كأداةٍ للتّحليل النّحوي يوفّرُ للبحث اللّغوي أُسُسًا علمية 3.

في ضوء ما تقدّم، وبالعودة إلى معطيات تراثنا العربيّ نجد أنّ الدّرس النّحوي عند العرب قد عني بدراسة الكلمة، فكانت من أمّهات القضايا الّتي حظيت بالاهتمام الكبير من لدن النّحاة المتقدّمين الّذين أصّلوا لها تعريفًا وتقسيمًا وعنو بدراستها-، وصولًا إلى العلماء المحدثين الّذين أخذت منهم الكلمة نصيبًا وافرًا في جهودهم اللّغوية.

# 1. الكلمة بين المعنى اللّغوي والمفهوم النّحوي:

تُطلق الكلمة في اللّغة ويُراد بها ثلاثة معان، كما بيّن ذلك صاحب (التّهذيب)؛ إذ يقول: "الكلمة تقعُ على الحرف الواحد من حروف الهجاء، وتقع على لَفظَة واحدة مُؤلَّفة من جماعة من الحروف لها معنًى، وتقعُ على قصيدة بكاملها وخُطبة بأسرها" 4؛ أي: يُقصدُ بها أحدُ الوجوه الآتية:

- الأوّل: الحرف الواحد من حروف الهجاء.
- الثّاني: اللّفظة الواحدة المؤلّفة من بضعة حروف ذات معنى.
  - الثّالث: الجملة المفيدة، والقصيدة والخُطبة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص19-20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمود فهمي حجازي، مدخل إلى علم اللّغة، دار قباء للطّباعة والنّشر والتّوزيع-القاهرة- مصر، د ط، د ت، ص90.

<sup>3</sup> يُنظر: عبد القادر المهيري، نظرات في التّراث اللّغوي العربي، ص20.

<sup>4</sup> محمّد بن أحمد بن الأزهريّ، تمذيب اللّغة، تح: علي حسن هلالي، شبكة الفكر-بيروت- لبنان، د ط، د ت، ج 10، ص265.

وجاء في المعجم الوسيط: "الكَلِمَةُ، والكَلمَةُ: اللّفظة الواحدة...و-الجملة أو العبارة التّامة المعنى، كما في قولهم: لا إله إلّا اللّه كلمة التّوحيد...و-الكلام المؤلّف المطوّل، قصيدة، أو خُطبة، أو مقالة، أو رسالة"<sup>1</sup>، فالكلمة في اللّغة اللّفظة الواحدة، وينطقها أهل الحجاز (كَلِمَة) على وزن نَبِقَة، وينطقها أهل تميم (كِلْمَة) على وزن سِدْرَة، وتُجمع على كَلِم أو كلمات<sup>2</sup>، وقد يُرادُ بما الجملة أو الكلامُ المحطوّل<sup>3</sup>.

أمّا في المفهوم الاصطلاحي فهي:" اللّفظة الدّالة على معنى مفرد بالوضع، وهي جنس تحته ثلاثة أنواع: الاسم والفعل والحرف"<sup>4</sup>.

وهي أيضًا: "اللّفظ الموضوع لمعنى مفرد"<sup>5</sup>، وقيل حدُّ الكلمة لفظ دالّ بالقوّة، أو بالفعل على معنى مفرد<sup>6</sup>.

فهي قولٌ مفردٌ، والمراد بالقول هنا هو اللّفظ الموضوع في اللّغة لمعنى <sup>7</sup>، وهو ما يُصطلح عليه عند اللّغويين برالمستعمل) نحو قولنا: زيد، ويقابله (المهمل) نحو قولنا: ديز-مقلوب زيد- وهو اللّفظ الّذي لم يُوضع في اللّغة لمعنى، وإنّما أُهمل وتُرك<sup>8</sup>.

<sup>1</sup> إبراهيم مصطفى، أحمد حسن الزيّات وآخرون، المعجم الوسيط، دار الدّعوة-مصر-، ط2، 1972م، ص847.

وقد قيل أنّ في (كلمة) ثلاث لغات: كُلِمَة على وزن نَبِقَة، وتُجمع عل كُلِمٍ كَنَبِق، وكِلْمَة على وزن سِدْرَة، وتُجمع على كِلْمٍ كَسِدْرٍ، وقد قيل أنّ في (كلمة) ثلاث لغات: كُلْمٍ كَتَمْرٍ (يُنظر: أبو الحسن نور الدّين الأشموني، شرح الأشموني على ألفيّة ابن مالك، تح: محمّد محي الدّين عبد الحميد، دار الكتاب العربي-بيروت- لبنان، ط1، 1955م، ج1، ص10).

<sup>3</sup> يُنظر: عادل خلف، نحو اللّغة العربيّة، مكتبة الآداب-القاهرة- مصر، د ط، 1994م، ص16.

أبو البقاء موفّق الدين ابن يعيش، شرح المفصّل، إدارة الطباعة المنيرة-مصر –، د ط، د ت، ج1، ص18.

الشريف الجرجاني، معجم التعريفات، تح: محمّد صديق المنشاوي، دار الفضيلة-القاهرة-مصر، دط، دت، ص155.

<sup>6</sup> يُنظر: ابن قاسم المالكي النّحوي، شرح حدود النّحو للأُبَّاذِي، تح: خالد فهمي، مكتبة الآداب-القاهرة-مصر، ط1، 2008م، ص

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يُنظر: أبو محمّد عبد الله جمال الدّين ابن هشام الأنصاري، شرح قطر النّدى وبلّ الصّدى، تح: محمّد محي الدّين عبد الحميد، المكتبة التّجارية الكبرى-مصر، ط11، 1963م، ج1، ص11.

<sup>8</sup> يُنظر: أحمد عبد الغفّار، الكلمة العربيّة كتابتها ونطقها، دار المعرفة الجامعيّة-الإسكندرية- مصر،ط2، 2005م، ج1، ص99.

والمقصود بالمفرد ما يصطلح عليه علماء المنطق برالمفرد) أيضًا، والّذي يُعرّفُ عندهم أنّه "ما لا يدلُّ جزء لفظه على جزء معناه" أو ما يُتلفّظ به مرّة واحدة وإن دلَّ على مُتعدِّد كرَجُل ورِجَال . وعليه يُمكن القول إنّ الكلمة تتحدّد من خلال خصائص، وسمات متعلّقة بالمبنى، والمعنى.

من المسلم أنّ مفهوم الكلمة كان موضوع بحثٍ في الدّرس اللّسانيّ العربي؛ فاحتياجُ اللّغوي إلى وحدةٍ دنيا مفيدةٍ يعتمدُها في تحليل الكلام، وتصنيف معطياته، دعا إلى تمحيص هذا المفهوم، وتحرّي الشُّروط اللّزرمة؛ ليُكوِّن وحدةً غير قابلة للتّجزئة إلى ما هو أصغر منها؛ وقد أدّى البحثُ في هذا الموضوع إلى إدراك تشعّبه، وصعوبة التّمييز بين ما هو حقًا كلمة واحدة، وما هو أكثر من كلمة، خاصة إذا اكتفى الباحثُ بظواهر الأمور، واعتمد على الكتابة أو التلفظ.

ويبدو أنّ الكلمة في النّحو العربي أقربُ إلى مفهوم ما يسمّى باللّفظم عند اللّسانيين منها إلى مفهوم الكلمة التي يقابلها في الفرنسية مصطلح: (mot)، وفي الإنجليزية مصطلح: (word)، المستعملين في نحو اللّغات الغربية 5.

يُمكنُ تحديدُ الكلمة عند العرب بأنمّا الوحدة اللّفظية التي لا يدلّ جزء منها على جزء من معناها، وعلى أساس هذا يُمكنُ تصنيفُ ما يُسمّى باللّفظة إلى: 6

- صنفٌ لا يُمكنُ بجزئته البتة لا عمليًّا ولا نظريًّا، ويجبُ اعتباره كلمةً؛ أي: وحدةً دنيا لا تتضمّنُ وحدةً دنيا هُفيدةً أصغر منها.

<sup>1</sup> ومثاله نحو قولك: (زيد) فإنّ أجزاءه هي: الرّاي، والياء، والدّال، إذا أُفرِدَت لا تدلُّ على شيء ممّا يدلّ هو عليه، بخلافِ قولك:(غلامُ زيد) فإنّ كِلا من جزأيه الغلام، وزيد- دالٌّ على جزء معناه؛ فهذا يُسمّى مركّبًا لا مفردًا. (يُنظر: ابن هشام الأنصاري، شرح قطر النّدى وبلّ الصّدى، ج1، ص11).

<sup>2</sup> الشريف الجرجاني، معجم التعريفات، ص188.

<sup>3</sup> يُنظر: أحمد الهاشمي، القواعد الأساسيّة للّغة العربيّة، دار الكتب العلميّة- بيروت- لبنان، د ط، د ت، ص8.

<sup>4</sup> يُنظر: عبد القادر المهيري، نظرات في التِّراث اللّغوي العربي، ص28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص28-29.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص29.

- صنف يُمكنُ بجزئته نظريًّا بتجريد الصّيغة من المادّة الصوتية، وتعيين معنى لكلِّ من هذين الجزأين البخزاين، وهذا يجبُ أن يُعتبرَ أيضًا كلمة لأنّه لا يُمكنُ الفصل بين الجزأين في النّطق.
- صنفٌ يُمكنُ بَحزئته إلى جزأين متعاقبين أو أكثر، ومقابلة كلّ جزء بمعناه، وهذا الصّنف ينبغي أن يُحلّل إلى أكثر من كلمة.

## 2. أقسام الكلمة:

#### أ. عند القدماء:

أجمع أعلماء العربيّة المتقدّمون على أنّ الكلمة لا تخرجُ عن كونها اسمًا، أو فعلًا، أو حرفًا، فنجِد إمام النّحاة سيبويه (ت180ه) يقرّرُ ذلك بقوله: " فالكلمُ: اسْمٌ وفعلٌ وحرفٌ جاء لمعنى ليس باسمٍ ولا فعل" ويُتابِعه المبرّد (ت285هـ) فيقول: "فالكلامُ كلّه اسم وفعل وحرف جاء لمعنى " $^{8}$ ، ثُمّ يُضيف مؤكّدًا أنّه: " لا يخلو الكلام عربيًا كان أو أعجميًا - من هذه الثلاثة " $^{4}$ ، ونقل ابن فارس (ت395هـ) إجماع النّحاة على هذه القسمة أوقد استدلّ القدماء على انحصار الكلمة في أقسام ثلاثة بأدلّة من أبرزها:

<sup>1</sup> يجدر التنبيه أنّه لم يخرُج على إجماع النّحاة في القديم سوى رجل هو: أبو جعفر أحمد ابن صابر (ت662هـ)، من رجال القرن السّابع الهجريّ، فقد أضاف قسمًا رابعًا وسمّاه: الخالفَة؛ ويقصد به اسم الفعل، نحو: أفّ، صَهْ...، وتبعه من المعاصرين ثلّة من الباحثين أبرزهم تمّام حسّان -سيأتي ذكر تقسيماته لاحقًا-،(يُنظر: جلال الدّين السّيوطي، بُغية الوعاة في طبقات اللّغويّين والنُّحاة، تح محمّد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر-بيروت- لبنان، ط2، 1979م، ج1، ص311، ويُنظر: علي خليفة عطوة عبد اللّطيف، ابن صابر القائل بالخالفة في النّحو العربي، المحلّة العلميّة لجامعة الملك فيصل (العلوم الإنسانيّة والإداريّة)، المحلّد 21، المملكة العربيّة السعودية 2020م، ص21، ويُنظر: عادل خلف، نحو اللّغة العربيّة، ص17-18).

 $<sup>^{2}</sup>$  أبو بشر عمرو بن عثمان بن قنبر سيبويه، الكتاب، تح: عبد السّلام هارون، مكتبة الخانجي-القاهرة- مصر، ط $^{3}$ 0، ما ج $^{1}$ 1، ص $^{3}$ 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أبو العبّاس محمّد بن يزيد المبرّد، المقتضب، تح: محمد عبد الخالق عضيمة، طبعة المجلس الأعلى للشّؤون الإسلامية، مصر، ط3، 1994م، ج1، ص141.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص141.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: أحمد ابن فارس، الصّاحبي في فقه اللّغة العربيّة ومسائلها وسُننِ العرب في كلامها، تح: عمر فاروق الطّباع، مكتبة المعارف-بيروت-لبنان، ط1، 1993م، ص82.

- الاستقراء والتتبّع: وفيه يقول ابن هشام الأنصاري(ت761ه): "والدّليل على انحصار أنواعها في هذه الثّلاثة الاستقراء، فإنّ علماء هذا الفنّ تتبّعوا كلام العرب فلم يجدوا إلّا ثلاثة أنواع"1.

- الإسناد: وأوضح ذلك الأشموني (ت929هـ) بقوله: " ودليلُ انحصار الكلمة في الثّلاثة: أنّ الكلمة إمّا أن تصلح ركنًا للإسناد أَوْ لا، الثّاني الحرف، والأوّل إمّا أن يقبل الإسناد بطرفيه، أو بطرف، الأوّل الاسمُ، والثّاني الفعل"<sup>2</sup>؛ أي: إنّ الكلمة إمّا أن يصِحّ إسنادها إلى غيرها أَوْ لا، فإذا لم يصِحّ فهي الحرف، وإن صحّ فإمّا أن تقترِن بأحد الأزمنة الثّلاثة أوّلًا، فإن اقترنت فهي الفعل، وإلّا فهي الاسم<sup>3</sup>.

- الدّلالة: وذلك أنّ الكلمة "إن دلّت على معنى في نفسها غير مقترنة بزمان فهي الاسم، وإن اقترنت بزمان فهي الفعل، وإن لم تدلّ على معنى في نفسها-بل في غيرها- فهي الحرف"<sup>4</sup> .

ولا ريب أنّ التقسيم الثلاثيّ للكلمة لم يكن اعتباطًا، وإنّما بُنيَ على معيار محدّد مضبوط، يتمثّل في المعنى المستقلّ والزّمن، وفي هذا الصّدد يقول السّيوطي (ت911هـ): "إنّ الكلمة إمّا أن تستقلّ بالدّلالة على ما وُضعت له أو لا تستقلّ، وغير المستقلّ الحرف- ثُمّ يضيف- والمستقلّ إمّا أن تُشْعِر مع دلالتها على معناها بزمنه المحصّل أو لا تُشْعِر، فإن لم تُشْعِر فهي الاسم، وإن أَشْعَرت فهي الفعل"5.

فنجد ما ذُكر كمعيار يتحقّقُ في الفعل؛ نحو قولنا: قَرَأً، فهي كلمة دالّة على معنى مستقل حدث في زمن مضى، أمّا الاسم فيتحقّقُ فيه معنى مستقل دون زمن، نحو قولنا: كِتَابٌ؛ حيثُ دلّت الكلمة هنا

<sup>. 12</sup> ابن هشام الأنصاري، شرح قطر النّدى وبلّ الصّدى، ج1، ص $^{1}$ 

الأشموني، شرح الأشموني على ألفيّة ابن مالك، ج1، ص $^2$  .

 $<sup>^{3}</sup>$  يُنظر: جلال الدّين السّيوطي، الأشباه والنّظائر في النّحو، تح: عبد العال سالم مكرم، مؤسّسة الرّسالة-بيروت- لبنان، ط $^{1}$ 1975م، ج $^{3}$ 3، ص $^{5}$ 7.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> بماء الدين عبد الله بن عقيل، شرح ابن عقيل على ألفيّة ابن مالك، تح: محمّد محي الدّين عبد الحميد، دار التراث-القاهرة- مصر، ط20، 1980م، ج1، ص15، وتجدرُ الإشارة إل أنّ الفرق بين الإسناد والدّلالة هو: أنّ الكلمة في الأوّل تُلحظ ضمن الجملة، وفي الثانية تُلحظ مستقلّة منفردة. (يُنظر: عبد الهادي الفضلي، مختصر النّحو، دار الشروق-جدّة-المملكة العربيّة السعودية، ط7، 1980م، ص10).

 $<sup>^{5}</sup>$  حلال الدّين السّيوطي، الأشباه والنّظائر في النّحو، ج $^{6}$ ، ص $^{7}$ .

على معنى مستقل خالٍ من الزّمنيّة، بينما الحرف لم يتحقّق فيه شيء من المعيار، فقولنا: هَلْ، لا يُفهمُ معناها إلّا في غيرها، كما أنمّا لا تدلّ على زمنٍ ما أ، ونقف هنا على شيء من التّفصيل في أقسام الكلمة من حدود وعلامات على ما ذكره جمهور النّحاة:

#### أ) الاسم:

يُعرّفُ النّحويون الاسم بأنّه" كلمة دلّت على معنى في نفسها ولم تقترِن بأحد الأزمنة الثّلاثة وضعًا "2"، نحو: (زيدٌ، ورجلٌ، وأنتَ، وهَذَا)، ويأتي ظاهرًا، أو مضمرًا، أو مبهمًا، فالمظهر نحو قولنا: زَيدٌ والمضمر نحو: هُوَ، وأنتَ، والنّاءُ في عَلِمْتَ ، والمبهم نحو: هذا، والذي، وتلكَ...<sup>3</sup>، أمّا ما يُميّزه فقد ذكر ابن مالك (ت672هـ) في ألفيّته المشهورة علامات له، فقال:

بِالْجُرِّ وَالتَّنْوِينِ وَالْنِّدَا وَ (أَلْ) وَمُسْنَدٍ لِلِاسْمِ تَمْيِيزُ حَصَلُ 4

أي: يحصُّل تمييزُ الاسم بخمس علامات، وهي:

1. الجرّ : أي الكسرة الّتي يُحدثها العامل في الاسم، سواء أكان العامل حرف جرّ، أم إضافة أم تبعيّة، نحو: مَرَرتُ بغلام زيدٍ الفاضلِ؛ ف(غلام) مجرور بالحرف، (وزيدٍ) مجرورٌ بالإضافة، و(الفاضلِ) مجرورٌ بالتّبعيّة 6.

محمّد أمين بن عبد الله الهرري، نُزهة الألباب وبُشرة الأحباب في فكّ وحلّ مباني ومعاني مُلحة الإعراب، مكتبة الأسدي-مكّة المكرّمة- المملكة العربيّة السعودية، ط1، 1999م، ص20.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: عادل خلف، نحو اللّغة العربيّة، ص17.

<sup>3</sup> يُنظر: البدراوي زهران، رفاعة الطّهطاوي ووقفة مع الدّراسات اللّغوية الحديثة، دار الآفاق العربيّة، مصر، ط1، 2008م، ص

<sup>4</sup> أبو عبد الله جمال الدّين ابن مالك، متن ألفيّة بن مالك، تع: عبد اللّطيف بن محمّد الخطيب، مكتبة دار العروبة للنّشر والتّوزيع- الكويت، ط1، 2006م، ص1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> الكوفيون يعبّرون عن الجرّ بالخفض، والجرّ اصطلاح البصريين،(يُنظر: عبد العزيز بن علي الحربي، أيسر الشّروح على متن الآجرّوميّة، دار ابن الحزم للنّشر والتّوزيع-الرياض- المملكة العربية السّعودية، ط1، 2005م، ص4).

 $<sup>^{6}</sup>$  يُنظر: ابن عقيل، شرح ابن عقيل على ألفيّة ابن مالك، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ .

2. التنوين: وهو نونُ زائدة ساكنة، تلحقُ الآخر لفظًا، لا خطًّا لغير توكيد، نحو: زيدٍ، ورجُلٍ، ومسلماتٍ، وصَهٍ، فهذه أسماء بدليل وجود التّنوين آخرها أ، وينقسم إلى أربعة أقسام هي: 2

تنوين التمكين: دليل على أمكنية الكلمة التي يدخل عليها في الاسميّة، ولا أمكنيّة للفعل فيها، وهو يفرّقُ بين ما ينصرف وما لا ينصرف، فلذلك كان خاصًّا بالأسماء، نحو: رجلٌ، وفرسٌ.

- تنوين التّنكير: يكون للتّفريق بين المعرفة والنّكرة، ومعلومٌ أنّ الفعل لا يقع معرفة فلا يُحتاج فيه إلى الفارق بين المعرفة والنّكرة.

- تنوين المِقابلة: وهو اللّاحق للجمع المؤنّث السّالم، نحو: مُسْلِمَاتٍ، صالحاتٍ، قد جعل في مقابلة النّون من جمع المذكّر السّالم.

-تنوين العِوض<sup>3</sup>: يأتي عوضًا عن المضاف إليه، والفعل لا يُضاف إلى غيره، فلا يدخل التّنوين عوضًا عنه.

3. النّداء: نحو قوله تعالى: ﴿يَهُمُ رَيُّمُ ٱقْنُتِي لِرَبِّكِ وَٱسْجُدِى وَٱرْكَعِي مَعَ ٱلرَّاكِعِينَ ﴾ ، فكلمة (مريم) اسم لقبولها أداة النّداء 5.

4. أداة التّعريف (ال): نحو قولنا: الرّجل، فكلمة (الرّجل)-هنا- اسم لقبولها أداة التّعريف $^{6}$ .

<sup>. 12،</sup> شرح قطر النّدي وبلّ الصّدي، ج1، و1، منظر النّدي وبلّ الصّدي، ج1، م

<sup>. 25</sup> يُنظر: ابن قاسم المالكي النّحوي، شرح حدود النّحو للأُبَّذِي، ص61، ويُنظر: ابن يعيش، شرح المفصّل، ج1، ص25.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> وهو إمّا أن يكون عوضًا عن مفرد، أي: ما يلحقُ (كلًا، وبعضًا، وأيًّا) عوضًا ممّا تُضاف إليه، نحو: كلِّ يموت، أي: كلُّ إنسان، وإمّا أن يأتي عوضًا عن جملة: وهو ما يلحق (إِذْ) عوضًا عن جُملة تكون بعدها، كقوله تعالى: ﴿فَلُولًا إِذَا بَلَغَتِ ٱلْحُلُقُومَ، وَأَنتُمُ وَإِمّا أَن يكون عِوضًا عن حرف: وهو ما يلحق الأسماء المنقوصة الممنوعة من حين إذ بلغت الرّوح الحلقوم، وإمّا أن يكون عِوضًا عن حرف: وهو ما يلحق الأسماء المنقوصة الممنوعة من الصرف في حالتيّ الرّفع والحرّ، عوضًا عن آخرها المحذوف، نحو: حوارٍ، وغواشٍ، والأصل: حواري، وغواشي. (يُنظر: مصطفى الغلايني، حامع الدروس العربية، تح: د. عبد المنعم خفاجة، منشورات المكتبة العصرية – بيروت – لبنان، ط28، 1993م، ج1، ص10-11).

4 سورة آل عمران، الآية 43.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: عبد الهادي الفضلي، مختصر النّحو، ص13.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص13.

5. **الإسناد إليه**: ويُراد به وقوع الكلمة في الجملة مسندًا إليه، نحو: هو عالمٌ، فكلمة (هو)اسم؛ لإسناد كلمة (قام) كلمة (عالم) إليها، ولوقوعها في الجملة مسندًا إليه، ونحو: قمْتُ، فكلمة (التّاء) اسم؛ لإسناد كلمة (قام) إليها، ولوقوعها في الجملة مسندًا إليه .

#### ب) الفعل:

اصطلح النُّحاة على أنّ الفعل "ما دلّ على اقتران حدثٍ بزمانٍ" أو "الكلمة الدّالة على معنىً في نفسها مقترنٍ بزمان " أو وكما ينقسم الاسم إلى ثلاثة أقسام، فإنّ الفعل ينقسم أيضًا إلى: ماضٍ ومضارعٍ، وأمر، فالماضي ما دلّ على حدثٍ في زمن مضى وانقطع، نحو: قَامَ و عَلِمَ، والمضارع ما دلّ على زمنٍ يقبلُ الحال والاستقبال، نحو: يَقُومُ، ويَعلمُ، وأمّا الأمرُ فهو ما دلّ على الطّلب في الحال، مثل قولك: قُم، واعْلَمْ مُ ويمتاز الفعل عن الاسم بواحدة من هذه: 5

1. **التّاء**: وهي تاءُ الفاعل، مُتكلِّمًا كانَ، نحو: قُمْتُ، أو مُخاطبًا، نحو: تَباركتَ، وتاء التّأنيث السّاكنة، نحو: قامَتْ، وقَعَدَتْ.

- 2. ياء المُخاطبة: وهي تلحق فعل الأمر، نحو: قُومِي.
- 3. نون التّوكيد شديدةً أو خفيفة: نحو: ﴿لَيُسْجَنَنَّ وَلَيَكُونَا﴾ 6.

وقد ساق (صاحبُ الألفيّة) ذلك، بقوله:

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص13.

ابن یعیش، شرح المفصیّل، ج7، ص2.

<sup>3</sup> عبد الهادي الفضلي، مختصر النّحو، ص16.

<sup>4</sup> يُنظر: البدراوي زهران، رفاعة الطّهطاوي ووقفة مع الدّراسات اللّغوية الحديثة، ص91.

نظر: ابن هشام الأنصاري، أوضح المسالك إلى ألفيّة ابن مالك، تح: محمّد محي الدّين عبد الحميد، منشورات المكتبة العصريّة-بيروت- لبنان، دط، دت، ج1، ص22-24.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة يوسف، الآية32، وتَمَامُها: ﴿قَالَتْ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِي لُمْتُنَّنِي فِيهِ ۖ وَلَقَدُ رَوَدَتُّهُ وَ عَن نَّفْسِهِ عَ فَٱسْتَعْصَمُ ۖ وَلَيِن لَمْ يَفْعَلُ مَا ءَامُرُهُ وَ لَيُسْجَنَنَّ وَلَيَكُونَا مِّنَ ٱلصَّغِرينَ ﴾.

# بِتَا (فَعَلْتَ) وَ(أَتَتْ) وَيَا (أَفْعَلِي) وَنُونِ (أَقْبِلَنَّ) فِعْلُ يَنْجَلِي

ومن علامات الفعل أيضًا دخول (قَدْ، والسين، وسوف)، يقول الآجرّوميّ (ت723هـ):" والفعل يُعرف بقَدْ والسين وسَوفَ..."<sup>2</sup>؛ أي: إذا أردت أن تميز الفعل فأدخل على اللّفظ واحدة من العلامات المذكورة، فإن قبلها اللّفظ فهو فعل<sup>3</sup>، نحو: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنهَا﴾، ﴿سَيَجْعَلُ ٱللّهُ بَعْدَ عُسْرِ يُسْرًا ﴾، ﴿كَلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ .

#### ج) الحرف:

هو ما دلّ على معنى في غيره أو ينقسم إلى ثلاثة أقسام: حرفٌ محتصٌ بالأسماء، وحرفٌ محتص بالأسماء نحو: مِنْ، وإِلَى، في بالأفعال، وحرف مشترك بين الأسماء والأفعال، فَمثال الحرف المحتص بالأسماء نحو: مِنْ، وإِلَى، في قولك: أخذتُ الكِتَابَ مِنْ زَيد وذَهبت إِلَى الجامع، ومثالُ الحرف المحتص بالأفعال نحو: قَدْ، ولمٌ، في قولك: قَدْ قامت الصّلاةُ ولمٌ يحضر زيد، أمّا الحروف المشتركة بين الأسماء والأفعال، فنحو: هَلْ، تقول: هَلْ قامَ زِيدٌ، وهَلْ زِيدٌ قائم هُلْ قامَ زِيدٌ، وهَلْ زِيدٌ قائم هُلْ قامَ زِيدٌ، وهَلْ زِيدٌ قائم هُلْ

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن مالك، متن ألفيّة بن مالك، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمّد بن محمّد بن داود الصّنهاجي المعروف بابن آجرّوم، متن الآجرّوميّة في النّحو والإعراب، مكتبة السّنة-القاهرة-مصر، ط1، 2001م، ص4.

<sup>3</sup> يُنظر: عبد العزيز بن على الحربي، أيسر الشّروح على متن الآجرّوميّة، ص 7- 8.

<sup>4</sup> سورة الشّمس، الآية 9.

 <sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الطّلاق، الآية 7، وتمامُها: ﴿لِيُنفِقُ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ عَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ و فَلَيُنفِقُ مِمَّا ءَاتَنهُ ٱللَّهُ لَا يُكلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنهَ أَسَيَجْعَلُ ٱللَّهُ بَعْدَ عُسْرِ يُسْرًا ﴾.

 $<sup>^{6}</sup>$  سورة التّكاثر، الآية 3.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يُنظر: ابن يعيش، شرح المفصل، ج8، ص2.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> يُنظر: البدراوي زهران، رفاعة الطّهطاوي ووقفة مع الدّراسات اللّغوية الحديثة، ص93.

وقد ذكر (صاحب الآجُرُّوميّة) سبيل تمييز الحرف، فقال: "والحرفُ ما لا يصلحُ معه دليلُ الاسم ولا دليلُ الفعل" أي: علامات الاسم والفعل لا تصلحُ أن تكون علامة لسواهما، وسواهما هو الحرف، وليس له علامةٌ وجوديّة، بل علامته عدميّة، فعدم العلامة له علامة، ومثاله: حتى، ثُمَّ، لمُّ، هَلْ؛ فإنّك لا تستطيعُ أن تُدخل على واحدٍ منها علامةً من العلامات السّابقة في الاسم والفعل 2.

#### ب. عند المُحدثين:

عرفت دراسة الكلمة وأقسامها اهتمامًا واسعًا لدى اللّغويّين المِحدَثين، فكان نِتاجُ ذلك دراساتُ عديدة 3، أبرزها ما قام به تمّام حسّان عندما تناول هذا المبحث النّحوي في كتابيه: (مناهج البحث في اللّغة والأدب)، و(اللّغة العربيّة معناها ومبناها)، حيث استطاع أن يصل إلى تقسيم موضوعيّ يعتمد على أسس دقيقة وواضحة، وهو التّقسيم الّذي وضع حدًّا للخلاف القائم بين النُّحاة في تصنيف بعض الكلمات في ظلّ القسمة الثّلاثيّة 4.

## 1. التّقسيم الرّباعي:

اعتمد تمّام حسّان في كتابه (مناهج البحث في اللّغة والأدب) تقسيمًا رباعيًا للكلام؛ حيثُ قسّم الكلمة إلى أدن السم وفعل وضمير وأداة، وقد أوضح أنّ النُّحاة القدامي قسّموا الكلمة على أسس لم يذكروها لنا، وأنّ النّاظر لهذا التّقسيم في ضوء الدّراسات الحديثة يصل إلى أمرين هما: 1

أ محمد بن محمد بن داود الصنهاجي المعروف بابن آجروم، من الآجرومية في النّحو والإعراب، ص4.

 $<sup>^{2}</sup>$  يُنظر: عبد العزيز بن علي الحربي، أيسر الشّروح على متن الآجرّوميّة، ص $^{10}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> طرح اللغويون المحدثون موضوع أقسام الكلمة، ونقدوا ما جرت عليه أقلام القدماء من القسمة الثلاثية، فاقترحوا استبدالها بتبويبات أخرى بدت لهم أفضل، ومن اللغويين الذين اشتغلوا بهذا المبحث النّحوي: إبراهيم مصطفى، إبراهيم أنيس، مهدي المخزومي، عبد الرّحمان أيوب، وغيرهم. (يُنظر: عز الدّين المجدوب، المنوال النّحوي العربي قراءة لسانية عربية جديدة، دار محمّد علي الحامي للتشر وكلية الآداب-سوسة- تونس، ط1، 1998م، ص 181-182-202).

<sup>4</sup> يُنظر: بلقاسم منصوري، الآراء النّحوية في كتاب(اللّغة العربية معناها ومبناها)-دراسة وصفيّة تحليليّة-، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة الآداب واللّغات، جامعة مولود معمري-تيزي وزّو-الجزائر، 2013م، ص141.

<sup>5</sup> يُنظر: تمّام حسّان، مناهج البحث في اللّغة والأدب، مكتبة الأنجلو المصرية-القاهرة- مصر، د ط، 1990م، ص203.

- -أنّ الكلمات العربية يُمكن أن يُنقد تقسيمها القديم.
- -أنّ هذا النّقد ينبني على أسس يُمكن أن تُقدّم لنا تقسيمًا جديدًا للكلمات، وهذه الأسس هي:2
- أ. الشّكل الإملائي المكتوب: وهو الأساس الأوّل من أسس التّقسيم، ومن خلاله يُمكنُ التّفريق بين (مسلمون) و (مجنون)؛ فالأولى صيغة الجمع، والثّانية صيغة المفرد، وكذلك بين الأسماء التي تبدأ بالألف واللّام، وبين الفعل (ألقى).
- ب. التوزيع الصرفي: وتتضح لنا فكرة هذا الأساس بالنظر إلى الصيغ الصرفية الموقوف عليها بالستكون نحو: (ضَارِبٌ) و (قَاتِلٌ)؛ فهما تصلحان اسم فاعل، كما تصلحان فعلي أمر وهما منعزلان عن السياق، وتتحدّد كلّ صيغة تحديدًا صرفيًا بأحد الأمرين:
  - مجيئها في السّياق؛ حيث تبدو محدّدة بعلاقاتها المتشابكة.
    - -وضعها في توزيع صرفي.
- ج. الأسس السياقية: ويُقصد به ارتباط النّاحية الشّكلية للكلمة في السّياق؛ فأداة التّعريف تدلّ على اسمية ما بعدها، وياء النّسب أيضًا، كما أنّ (سَوْفَ) تدلّ على فعلية ما يليها، والسّياق يُساعد على التّفريق بين (هُمْ) باعتبارها ضميرًا منفصلًا، وبين اعتبارها ضميرًا متصلًا، كما في (هم يحضرون) و(يحضرهم)؛ فالشّكل الإملائي في هذا المثال يعجزُ عن التّفريق بين الضّميرين، لذا ينبغي العودة إلى سياق الكلام.
- د. المعنى الأعمّ ومعنى الوظيفة: والمقصود بهذا أنّ كلّ كلمة تنتسب إلى قسم من أقسام الكلمة بمجرّد النّظر إليها؛ لأخمّا تتّخذ معنى أعمّ يتّضحُ في وظيفتها التي تؤدّيها في اللّغة، وموقعها من النّظام النّحوي؛ فالفرق بين (محمّد) و(يقوم) يتّضح بمجرّد النّظر إليهما على أنّ الأوّل اسم علم، وهذه هي وظيفته النّحوية، والثّاني فعل مضارع، وتلك هي وظيفته أيضًا.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص196.

<sup>.</sup>  $^2$  يُنظر: المرجع نفسه، ص  $^{20}$   $^{-198}$   $^{-198}$ 

ه. الوظيفة الاجتماعية: وتعني أنّ بعض الكلمات في اللّغة تحمل دلالات اجتماعية خاصّة، نحو: (أب، وأمّ، وأحت...) وكلمات (أنا، وأنت، ونحن...)، فنلاحظ أنّ الدّلالة الاجتماعية للمجوعة الأولى تختلف عنها في الضمائر؛ فالقسم الأوّل أسماء، والقسم الثّاني ضمائر شخصية أو إشارية.

ورغم هذه الأسس التي بني تمّام حسان عليها تقسيمه الرّباعي للكلمة، راح في كتابه (اللّغة العربيّة معناها ومبناها) يقترح تقسيمًا آخر، والذي يندرجُ ضمن مشروع طموح يتناول مختلف ظواهر اللّغة، ومستويات البحث فيها حسب المنهج الوصفي، واعتبر عمله تطبيقًا له 1.

#### 2. التقسيم السباعي:

أورد تمّام حسّان تقسيمًا سُباعيًا للكلمة، بناه على أسس التّقسيم الأوّل<sup>2</sup> إضافة إلى الاعتماد على أساس من اعتباري المبنى والمعنى مجتمعين<sup>3</sup>؛ أمّا من حيث المبنى ففرّق بين الأقسام السّبعة من خلال: الصّورة الإعرابية، والرتبة، والصيغة، والجدول، والإلصاق، والتّضام، والرسم الإملائي، وأمّا من حيث المعنى ففرّق بينها بالتّسمية والحدث، والزّمن والتّعليق، والمعنى الجملي<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: عز الدّين المجدوب، المنوال النّحوي العربي قراءة لسانية عربية جديدة، ص193.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: افتخار محمّد علي الرّمامنه، إبراهيم أنيس وأنظاره الدّلاليّة والنّحوية، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة الدّراسات العليا-الجامعة الأردنيّة-، الأردن، 2004م، ص267.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: تمّام حسّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، دار التّقافة، الدّار البيضاء، المغرب، د ط، 1994م، ص90.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ويعني بالصورة الإعرابية: اتصاف الوحدات اللّغوية بالبناء أو بالإعراب، بفروعه وأنواعه، أمّا الرّبة: يقصد بما ربة الكلمة؛ وهي تفريعٌ على مبدأ التضام، وخصّصها للرّب المحفوظة، مثل ضرورة تقدّم الجارّ على المجرور، أو تقدّم الموصول على صلته، وغير ذلك، والصيغة: يعني بما تحقّق خاصيّة الاشتقاق أو الجمود وعدد الحروف الأصول والرّوائد، أمّا الجدول؛ أي: من حيث قابليّة الدّخول في المجدول، والجداول عنده ثلاثة:

أ. جدول إلصاق: ويقصد به ما يلحق بالكلمة من الصدور والأحشاء والأعجاز كالحركات الإعرابية، والحرّ والتنوين والإضافة أو تاء
 تأنيث أو المخاطبة أو حروف المضارعة، ويُدرج ضمن الإلصاق السّين وسوف ولام الأمر والضمائر المتّصلة كلّ في بابه.

ب. جدول تصريف: كتصريف الفعل إلى ماضي ومضارع وأمر، وتصريف الصّفة إلى اسم فاعل ومفعول وصفة مشبّهة أو تفضيل أو مالغة.

ج. جدول إسناد: ويُقصد به إسناد الأفعال إلى الضمائر. =

وجاء التّقسيم الذي ارتضاه تمّام حسان للكلمة على النّحو الآتي $^{1}$ :

أ. الاسم: ويشتمل على خمسة أقسام:

1. الاسم المعيّن: يُطلق على مجموعة من المسمّيات الواقعة في نطاق التّجربة؛ كالأعلام والأحسام والأعراض المختلفة، وهو ما سمّاه النُّحاة اسم الجثّة<sup>2</sup>، وهذا النّوع يقترب من اسم العلم الذي صنّفه النُّحاة على أنّه: " الاسم الخاصّ الذي لا أخصّ منه، ويُركّب على المسمّى لتخليصه من الجنس بالاسميّة، فيفرّق بينه وبين مُسمّيات كثيرة بذلك الاسم، ولا يتناول مماثله في الحقيقة والصورة "3.

2. اسم الحدث: هو ما يصدُق على المصدر، واسم المصدر، واسم المرّة، واسم الهيئة، وجميعها ذات طابع واحد في الدّلالة؛ إمّا على الحدث، أو عدده، أو نوعه، فهذه الأسماء الأربعة تدلّ على المصدريّة 4.

=والإلصاق؛ أي: أنّه قسّم الكلمة من حيث اتّصالها باللّواصق أو عدمه، وأدرج ضمن اللّواصق إضافةً إلى علامات الإفراد والتّثنية والجمع والتّأنيث والمضارعة، أداة التّعريف وضمائر الجرّ المتّصلة والتّنوين والإضافة، أمّا التّضام؛ أي: من حيث التضام وعدمه؛ والمقصود بالتضام هو تطلّب إحدى الكلمتين للأخرى في الاستعمال من قبيل تطلّب ياء النّداء والمنادى، و(واو) القسم والمقسم به، والمضاف إليه، ونحو ذلك، كما يندرجُ تحت التضام أيضًا دخول (قد) و(سوف) و(لم) و(لا) النّاهية على الفعل، ودخول النّواسخ وحروف الجرّ والعطف والاستثناء على الضمائر، ويختلف التضام عن الإلصاق من حيثُ أنّ اتّصال اللّواصق هو ضمّ جزء كلمة إلى بقيّة هذه الكلمات لا الجمع على نحو ما بين كلمتين، والرّسم الإملائي؛ يتعلّق بكتابة الكلمة، فأدرج ضمنه تنوين باب الاسم والصّفة تارة، وتارةً أخرى أدرج ضمنه الضمائر المتّصلة؛ لعدم استقلالها في الخطّ بشكل خاصّ بها، والتصاقها بالكلمات التي تلتصق بما التصاقًا يجعلها كالجزء منها.

أمّا المعايير التي تندرج ضمن اعتبار المعنى، فيقصد بالتسمية: دلالة الكلمة على مسمّى من عدمه، وبالحدث: الدّلالة على حدث وضده، وبالزّمن: الدّلالة على زمن وضده، وبالتّعليق: يقصد العلاقات النّحوية كالإسناد (الفاعليّة) والتّبعية(التّوابع)، وغيرها، وبالمعنى الجملي: الكناية عن أساليب النّفي والاستفهام والشّرط في الجملة. (يُنظر: عز الدّين المجدوب، المنوال النّحوي العربي قراءة لسانية عربية جديدة، ص196-197-198).

<sup>1</sup> يُنظر: تمّام حسّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، ص 90.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص90.

<sup>3</sup> يُنظر: ابن يعيش، شرح المفصّل، ج1، ص27.

<sup>4</sup> يُنظر: تمّام حسّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، ص91.

- 3. اسم الجنس: ويدخل تحته اسم الجنس الجمعي، كعرب، وترك، ونبق، واسم الجمع كإبل ونساء<sup>1</sup>، واسم الجنس ما كان دالًا على حقيقة موجودة، وذوات كثيرة، كالحيوان الواقع على الإنسان، والفرس والتّور والأسد، فالتّشابه بينها وقع بالحياة، وكذلك رجل باعتبار الرجولية وهي الذكورية والآدمية<sup>2</sup>.
- 4. مجموعة من الأسماء ذات الصيغ المشتقة المبدوءة بميم زائدة: وهي اسم الزّمان، واسم اللكان، واسم الآلة، ويُطلق عليها (الميميات)<sup>3</sup>.
- 5. **الاسم المبهم**: ويُقصد به مجموعة من الأسماء التي لا تدلّ على معيّن؛ إذ تدلّ عادة على الجهات والأوقات والمقاييس والأعداد وغيرها، وهذه الأسماء تحتاج عند إرادة تعيين مقصودها إلى وصف، أو إضافة، أو تمييز، أو غير ذلك من قبل التضام<sup>4</sup>.
- ب. الصّفة: يُقصد بها الوصف؛ وهو ما صيغ للدّلالة على موصوف بالحدث<sup>5</sup>، وأشار تمّام حسان إلى أخّا خمسة أقسام<sup>6</sup>: اسم الفاعل، واسم المفعول، وصيغة المبالغة، والصّفة المشبّهة، واسم التفضيل.
  - ج. الفعل<sup>7</sup>.
- $\mathbf{c}$ . الضمير: ما دلّ على مطلق حاضر، أو غائب $^{8}$ ، وينقسم إلى $^{9}$ : ضمائر الشخص، وضمائر الإشارة، وضمائر الموصول.

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص91.

<sup>2</sup> يُنظر: ابن يعيش، شرح المفصّل، ج1، ص26.

<sup>3</sup> يُنظر: تمّام حسّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، ص91.

<sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص91.

<sup>5</sup> يُنظر: تمَّام حسّان، الخلاصة النّحوية، عالم الكتب-القاهرة- مصر، ط1، 2000م، ص40.

<sup>6</sup> يُنظر: تمّام حسّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، ص109.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يُنظر : المرجع نفسه، ص 104-105.

<sup>8</sup> يُنظر: تمّام حسّان، الخلاصة النّحوية، ص40.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> يُنظر: تمّام حسّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، ص99.

- ه. الخوالف: وهي تشمل صيغ التعجب، والمدح، والذمّ، وما سمّاه النّحاة (أسماء الأفعال) و(أسماء الأصوات)، وما استُعمل للنّدبة والتحذير والإغراء، والمعاني الإفصاحية الأخرى<sup>1</sup>.
- و. الظرف: جعل تمّام حسّان هذا القسم مقصورًا على عدد من الألفاظ الجامدة المبنية الدّالة على زمان أو مكان، فللزّمان: إذْ، وإذًا، وإذًا، ولمّا، وأيّان، ومَتَى، وللمكان: أَيْنَ، وأَنَّى، وحَيْثُ.
- ز. الأداة: هي "مبنى تقسيمي يؤدّي معنى التّعليق، والعلاقة التي تُعبّر عنها الأداة إنّما تكون بالضرورة بين الأجزاء المختلفة من الجملة"<sup>3</sup>؛ أي: تدلّ على علاقة بين عنصرين، أو أكثر من عناصر السّياق<sup>4</sup>، وتنقسم إلى قسمين:
- 1. **الأداة الأصلية: و**هي تقابل الحروف ذات المعاني كما عرّفها النّحاة القدامي، كحروف الجرّ والنّسخ والعطف<sup>5</sup>.
- 2. الأداة المحوّلة: وهي تنتمي إلى مباني الظروف، أو الأسماء، أو الأفعال، أو الضمائر، لكنّها شبّهت بالحرف تشبيها معنويًا، فأدّت وظيفته؛ فالظرفية نحو: استعمال (أَيْنَ، وأَنَّ) في الاستفهام والشرط، والاسميّة نحو: استعمال بعض الأسماء المبهمة، من أمثال: (كُمْ وكَيْفَ) في الاستفهام والتكثير والشرط، والفعلية نحو: تحويل أفعال تامّة إلى أفعال ناقصة، مثل: كَانَ وأخواتها وكَادَ وأخواتها، أو ضميرية نحو: نقل (مَنْ، ومَا، وأَيْ) إلى معانى الاستفهام، والشرط، والمصدرية، والظرفيّة، والتعجب.

# 3. فاعليّة نحويّة الكلمة في توجيه المعاني:

<sup>1</sup> يُنظر: تمّام حسّان، الخلاصة النّحوية، ص40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> تمّام حسّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، ص123.

<sup>4</sup> يُنظر: تمّام حسّان، الخلاصة النّحوية، ص41.

أينظر: تمّام حسّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، ص123.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 123.

يُكننا القول إنّ نحو الكلمة صورة من صور التحليل النّحوي، حيث يتعلّق ذلك التّحليل بالكلمة في ضوء سياقها التّركيبي الواردة فيه، وقد أدرك العربي منذ القدم قيمة الكلمة، ومالها من تأثير على النّفس؛ لذلك كان حريصًا كلّ الحرص على اختيار الكلمة المناسبة في السّياق، والمقام المناسب لإصابة المعنى بكل دقّة وروعة، حتى بلغ أعلى مراتب البلاغة والفصاحة؛ لذا نجد العرب في عصورهم الأولى يقيمون وزنًا للكلمة، ويجهدون أنفسهم في اختيار هذه الكلمات والبحث عنها، وانتقائها مجنّدين بما منحوه من طاقات العقل، وحاسّة الذّوق، فقد كانوا في جاهليتهم يدركون ما للكلمة من شأن، أو ما تحدثه من أثر أ.

إنّ الكلمة هي وحدة لغويّة لها مبنى، ومعنى تتميّر به عن باقي الكلمات، فهي المجموعة الصوتية التي تدلّ على معنى، والجزء الأوّلي في بناء النّظم والوحدة المكوّنة له فلا يغني أحدهما عن الآخر  $^{8}$ ؛ لذلك يجب على النّاظم وضع هذه اللّبنة وضعًا صحيحًا دقيقًا، حتّى يستوي له نظمه، " والكلمة أصل الدّقة في التّعبير والوضوح في المعنى والصّدق في الدّلالة؛ لأنّ الكلمة إذا تمكّنت في موضعها الأصل دلّت على المعنى كلّه، فإذا حشرت حشرًا، أو قسرت قسرًا دلّت على بعض المعنى، أو ألجأت إليه، وفي اختيار الكلمة الخاصّة بالمعنى إبداع، والكلمة في الجملة كالقطعة في الآلة إذا وضعت في موضعها على الصّورة اللّذرمة، والنّظام المطلوب تحرّكت الآلة، و إلّا ظلت جامدة " $^{4}$ .

فالكلمة مهما كانت ليست مجرّد مادّة خام، ولا تعرض نفسها على المتكلّم عُنْصُرًا غُفْلًا وعلامة خالية من كلّ تحديد؛ فهي لا تستقرّ في اللّغة إلّا بعد أن تكون قد تحدّدت ملامُحها، وتميّأ لها من

<sup>.</sup>  $^{1}$  يُنظر: فضل حسن عبّاس، إعجاز القرآن، منشورات جامعة القدس المفتوحة  $^{-}$ عمّان  $^{-}$  الأردن، ط $^{2}$ 0، م $^{-}$ 1.

 $<sup>^{2}</sup>$  يُقصدُ بالنظم: تركيب الكلام في نسق لغويّ قائم على ضمّ الكلمات إلى بعضها وفق قواعد النّحو وقوانينه المعروفة، فهو ليس إلّا مثيلا لقواعد النّحو من خلال بنية الجملة، وقد عرّفه عبد القاهر الجرجاني (ت471هـ) بقوله: «واعلم أن ليس النّظم إلّا أن تضع كلامك الوضع الذي يقتضيه علم النّحو، وتعمل على قوانينه وأصوله وتعرف مناهجه التي نحمت، فلا تزيغ عنها»، (عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، تح: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلميّة -بيروت - لبنان، د ط، د ت، ص  $^{60}$ ).

<sup>3</sup> يُنظر: أحمد ياسوف، جماليات المفردة القرآنية، دار المكتبي للطّباعة والنّشر والتّوزيع-دمشق- سوريا، ط2، 1999م، ص20.

 $<sup>^{4}</sup>$  فضل حسن عبّاس، إعجاز القرآن، ص  $^{156}$ 

الأسباب ما يمكنها من القيام بوظيفتها لا من النّاحية المعجميّة فحسب؛ بل كذلك من النّاحية النّحوية، وهذه الأسباب في العربية هي الانتماء إلى أحد أقسام الكلام، واكتساب الطّاقة على إفادة ما يُمكنُ أن نسميه بالمقولات النّحوية من: جنسٍ، وعددٍ، وتعريفٍ وتنكيرٍ... وغيرها أ.

والكلمة المفردة لا قيمة لها، ولا يمكن إدراك جمالها، وفصاحتها إلّا من خلال موقعها في سياقها التركيبيّ، وتناسق معناها ليتلاءم مع معاني ما يسبقها، وما يأتي بعدها من كلمات، يقول عبد القاهر الجرجاني(ت417هـ) مبيّنًا ذلك:" فقد اتّضح إذن اتّضاحًا لا يدع للشكّ مجالا أنّ الألفاظ لا تتفاضل من حيث هي ألفاظ مجرّدة، ولا هي من حيث كلم مفردة، وأنّ الفضيلة، وخلافها في ملاءمة معنى اللفظة لمعنى التي تليها، وما أشبه ذلك ممّا لا تعلّق له بصريح اللفظ، وممّا يشهد لذلك أنّك ترى الكلمة تروقك، وتؤنسك في موضع، ثمّ تراها بعينها تثقل عليك، وتوحشك في موضع آخر" كل لأنّ موقعها ومعناها لا يناسبان غيرها من الكلمات.

أُمُّ يؤكد صاحب (دلائل الإعجاز) على هذه الفكرة بقوله:"... فإنّك تجد متى شئت الرَّجلين قد استعملا كلِمًا بأعيَانها. ثمّ ترى هذا قد فَرَع السّماك، وترى ذاك قد لصق بالحضيض، فلو كانت الكلمة إذا حسنت، حسنت من حيث هي لفظ، وإذا استحقّت المزيَّة، والشرف استحقّت ذلك في ذاتها، وعلى انفرادها، دون أن يكون السبب في ذلك حال لها مع أخواتها الجاورة لها في النّظم، لما اختلف بها الحال، ولكانت إمّا أن تحسن أبدًا، أو لا تحسن أبدًا، ولم تر قولا يضطرب على قائله حتى لا يدري كيف يعبّر، وكيف يورد ويُصدر كهذا القول"<sup>3</sup>؛ أي: أنّك تجد الرجلين يستعملان نفس الكلمة، فترى أحدهما قد أحسن اختيار موقعها في التّركيب فبلغ سماء الفصاحة، في حين أنّ الآخر لا يحصل له من ذلك شيء.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: عبد القادر المهيري، نظرات في التّراث اللّغوي العربي، ص14.

<sup>.40</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص $^2$ 

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص41-42.

ولاريب أنّ التركيب النّحوي له دور أساسي في دلالة اللّغة، والاختلاف فيه يدلّ على الاختلاف فيه يدلّ على الاختلاف فيه يدلّ على الاختلاف في المعنى أن وهو لا يتمّ بأقلّ من مفردين، فقولنا: (زيدٌ قائمٌ) مركّب صحيح، كلام تام وجملة مفيدة، وأسندنا القيام إلى زيد، فالقيام هو المسند، وزيد هو المسند إليه، وأخبرنا عن زيد بأنّه قائم، فزيد هو المبتدأ، وقائم هو الخبر 2.

نستطيعُ إحداث تغييرات في هذا التركيب الذي ذكرناه بالتقديم والتأخير، فنقول: (قائمٌ زيدٌ) فهو يدلّ على زيادة بعض المعنى الذي لم يدلّ عليها قولنا السّابق؛ إذ غيّرنا فيه عن الرّتبة الأصلية، وقدّمنا الخبر، وأخرنا المبتدأ، ويكون التّغيير في الرّتبة للدّلالة على عديد من المعاني الإضافية، ومنها التّخصيص، فقولنا : (قائمٌ زيدٌ)يدلّ على تخصيص القيام بزيد، وعدم تجاوزه إلى الآخر، ولذا قال التّفتازاني (تـ292هـ): "إنّ معنى قولنا: تميميٌّ أَنَا؛ هو إنّه مقصور على التّميمية لا يتجاوزها على القيسيّة"3.

كما نستطيعُ إلحاق بعض التغيّرات بزيادة شيء من الحروف في هذا التّركيب، فنقول مثلًا: (زيدٌ القائمُ) بزيادة الألف واللّام في الخبر، فهذه الزيادة أيضًا تكون للدّلالة على بعض المعاني الإضافية، ومنها: الدّلالة على العهد أو الكمال أو المبالغة 4، فقولنا: (زيدٌ القائمُ) يدلّ على معنى أنّ زيدا هو القائم المعهود، أو أنّه هو القائم الكامل، أو المبالغ فيه، فكذلك كل زيادة في التّركيب تدلّ على زيادة في المعنى.

وقد رُوي عن ابن الأنباريّ (ت304هـ): أنّه ركب الكنديُّ (ت259هـ) المتفلسفُ إلى أبي العبّاس المبرّد (ت286هـ)، وقال له: إنّي لأجد في كلام العرب حشوًا، فقال له أبو العبّاس: في أيّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: عبد الغفور المليباري، النّحو العربي-النّواحي الوظيفية والدّلالية- ، د ط، د ت، ص71.

 $<sup>^{2}</sup>$  يُنظر: المرجع نفسه، ص $^{71}$ .

<sup>3</sup> مسعود بن عمر بن عبد الله التّفتازاني، مختصر المعاني، كتب خانه رشيدية-دلهي-الهند، د ط، 1955م، ص164.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص160.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> هو يعقوب بن إسحاق بن الصباح بن عمران أبو يوسف الكنديّ (ت259هـ)، فيلسوف العرب، وأحد أبناء ملوكها، كَانَ رَأْسًا فِي حِكْمَةِ الأَوائِلِ وَمَنْطِقِ الْيُونَانِ وكان طبيبًا ماهرًا، وله معرفة بالأدب، وله مصنّفات كثيرة في فنون من العلم، وحدم الملوك فباشرهم بالأدب، وترجم من كتب الفلسفة الكثير، وقد صنّف في المنْطِق والفلسفة، والحكمة، والحساب، والنّجوم، والطب، وغيرها. ( يُنظر:

موضع وجدت ذلك، فقال: أجد العرب يقولون: عبد الله قائم، ثمّ يقولون: إنّ عبد الله قائم، ثمّ يقولون: إنّ عبد الله قائم، ثمّ يقولون: إنّ عبد الله لقائم، فالألفاظ متكرّرة والمعنى واحد، فقال أبو العبّاس: بل المعاني مختلفة لاختلاف الألفاظ فقولهم: عبد الله قائم؛ جواب عن سؤال سائل، وقولهم: إنّ عبد الله قائم؛ جواب عن سؤال سائل، وقولهم: إنّ عبد الله لقائم؛ حواب عن إنكار منكر قيامه، فقد تكرّرت الألفاظ لتكرّر المعاني أ، قال عبد القاهر الجرجاني (ت471هم) بعد إيراد هذه القصّة: " وإذا كان الكنديّ يذهب هذا عليه حتى ركب فيه ركوب مستفهم، أو مُعْتَرضٍ، فما ظنّك بالعامّة، ومن هو في عداد العامّة ممّن لا يخطر شبه هذا بباله؟"2.

يتضح لنا من خلال ما أوردناه العلاقة الوثيقة بين التراكيب النّحوية، والكلمة بأقسامها المختلفة، ومواضعها المتباينة، كما يتجلّى لنا فاعليّة اختلاف تموقع الكلمة داخل السّياق التركيبي في توليد جملة من المعاني، والفروق الدّلالية التي تكون ناتجة عن التغيّرات الّتي تطرأ على التركيب الواحد، وقد تكون هذه الفروق دقيقة، لا يفهمها عامّة النّاس؛ بل لا يفهمها بعض الخواصّ، ولو كان من أهل العربية.

#### ثانيًا. نحو الجملة:

مصطلح نحو الجملة (grammar sentence) واحدٌ من المصطلحات التي حدّدت لنفسها هدفًا واحدًا؛ إذ أنّه "صورة من صور التّحليل النّحوي، يقفُ في معالجته عند حدود الجملة، ويرى أنّ الجملة هي الوحدة اللّغوية الكبرى التي ينبغي أن يُقعّد لها، دون أن يتجاوزها إلّا في القليل النّادر "٤، فهو يقيّدُ معالجته بحدود الجملة، ويطمحُ إلى تحليلها وتقعيدها، وقد اعتمدت الدّراسات اللّغوية منذ

شمس الدّين محمّد بن أحمد بن عثمان الذّهبي، سير أعلام النبلاء، دار الفكر - بيروت - لبنان، د ط، 1997م، ج10، ص239، ويُنظر: أبو العبّاس موفّق الدّين أحمد بن القاسم ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، در الكتب العلمية - بيروت -لبنان، د ط، 1998م، ج1، ص260).

<sup>1</sup> يُنظر: عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص206.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص206.

 $<sup>^{6}</sup>$  أحمد عفيفي، نحو النّص اتّحاه جديد في الدّرس النّحوي، مكتبة زهراء الشرق-القاهرة- مصر، ط1،  $^{2001}$ م، ص $^{6}$ 

نشأتها في تناولها للّغة على الجملة بمفهومها الّذي يتسم بالتّباين والغموض حتّى وقتنا الحاضر، ففي النّحو القديم تداخلت الجملة مع الكلام، ثمّ استقلّ كلُّ منهما بشكل حاسم على يد العلماء المتأخّرين 1.

## أ. مفهوم الجملة عند القدماء:

جاء في لسان العرب أنّ معنى الجُمُل (بضم الميم والجيم) الجماعة من النّاس، والجُمْلَة: واحدة الجُمَل، وأَجْمَل الشيء: جمعه عن تفرّقه، وجاءت الجملة في القرآن الكريم بمعنى الجمع<sup>2</sup>، قال تعالى: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةَ وَاحِدَةً ﴾ وورد في المعجم الوسيط أنّ "الجملة: جماعة كلّ شيء، ويُقال: أخذ الشيء جُملة، وباعه جملة: مُتجمّعًا لا مُتفرّقًا "4.

أمّا في المفهوم الاصطلاحيّ فقد اختلف فيه نُحاتُنا المتقدّمون، فلم يصطلحوا على تعريفٍ جامعٍ لها، وذهب طائفةٌ منهم إلى أنّ الكلام والجملة مصطلحاتٌ لشيءٍ واحد؛ فالكلام هو الجملة، وكلاهما يُفيد معنى يُمكنُ الوقوف عنده 5، ومن القائلين بمذا سيبويه (ت180هـ)، الذي لم يستخدم مصطلح الجُملة؛ وإنّما استعمل مصطلح الكلام، يقول: "هذا بابُ الاستقامة من الكلام والإحالة فمنه مستقيمٌ حسن، ومُحال، ومستقيمٌ تبيح، وما هو محال كذب "6، وأبو عليّ الفارسيّ (ت377هـ)؛ حيث

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص17.

 $<sup>^{2}</sup>$  يُنظر: ابن منظور، لسان العرب، دار صادر  $^{-128}$  سان، ط $^{1}$ ، 1990م، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ 

<sup>3</sup> سورة الفرقان، الآية 32، وتمامُها: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمُلَةَ وَرِحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِـ فَوَادَكَ وَرَتَّلُنَهُ تَرْتِيلًا ﴾.

<sup>4</sup> إبراهيم مصطفى، أحمد حسن الزيّات وآخرون، المعجم الوسيط، ص177.

<sup>5</sup> يُنظر: على محمود طاهر، نحو النّص في أسريّات أبي فارس الحمداني، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة الدّراسات العليا، جامعة النّجاح الوطنيّة-نابلس- فلسطين، 2011م، ص7.

<sup>6</sup> سيبويه، الكتاب، ج1، ص25.

عقد في كتابِه (المسائل العسكريات) بابًا سمَّاه: (باب ما ائتلف من هذه الألفاظِ الثلاثةِ كان كلامًا مستقلًّا، وهو الذي يسميه أهلُ العربية الجمل)<sup>1</sup>.

وقدِ التزمَ ابنُ جنيّ (ت392هـ) هذا الرأي، فقال: "أمّا الكلام فكلّ لفظٍ مستقلِّ بنفسِه، مفيدٍ لعناه؛ وهو الذي يسمِّيه النّحويون الجمل، نحو: زيدٌ أخوك، وقام محمّدٌ، وضُرِبَ سعيدٌ ...، وصَهْ، ومَهْ ورُويد، وحاء، وعاء في الأصوات، وحسَّ، ولبَّ، وأُفّ، وأوّه، فكلُّ لفظٍ استقلَّ بنفسِه، وجنيت منه ثمرة معناه فهو كلامٌ "2.

وبه قال ابنُ يعيش (ت643هـ)، إذ أشار إلى" أنَّ الكلامَ عند النّحويين عبارةُ عن لفظٍ مستقلّ بنفسِه مفيدٍ لِمعناه، ويسمَّى الجملة"<sup>3</sup>.

وذهب طائفةٌ من العلماء إلى التفريق بين الجملة والكلام، ومنهم ابن الحاجب(ت664هـ) الذي يقول" فكل كلامٍ جملة، ولا ينعكس" ، ووافقه ابن مالك (ت672هـ) حين قال: "الكلامُ لا يُطلق حقيقة إلّا على الجُمل المفيدة " ، والتحقيق أنّ الإشارة إلى الفرق بين الجملة والكلام، وإن لم يذكره القدماء تصريحًا؛ لكنّه يُستنبطُ من أقوالهم، كقول ابنِ جني (ت392هـ) أنَّ "كلَّ لفظٍ استقلَّ بنفسِه، وجنيت منه ثمرة معناه فهو كلام " ، فهذا الفرقُ يتجلَّى في الإسنادِ، فما كان فيه إسنادٌ، وهو مفيدٌ مستقلُّ بنفسِه ولو قام على مستقلُّ بنفسِه ولو قام على مستقلُّ بنفسِه ولو قام على

<sup>1</sup> أبو عليّ الفارسيّ، المسائل العسكريات في النّحو العربي، تح: علي جابر المنصوري، دار الثقافة للنّشر والتّوزيع- عمّان- الأردن، د ط، 2002م، ص63.

ابن جنيّ، الخصائص، تح: محمّد علي النّجار، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، د ط، د ت، ج1، ص17.  $^2$ 

ابن یعیش، شرح المفصّل، ج1، ص20.

<sup>4</sup> محمّد بن الحسن الإسترباذي، شرح الرضيّ على كافية ابن الحاجب، تح: حسن بن محمّد الحفظي، نشر جامعة الإمام محمّد بن سعود الإسلامية، الرياض المملكة العربية السعودية، ط1، 1993م، ج1، ص18.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ابن مالك، تسهيل الفوائد وتكميل المقاصد، تح: محمّد عبد القادر عطا، وطارق فتحي السّيد، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 2001م، ج1، ص13.

ابن جنيّ، الخصائص، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ .

كلمةٍ واحدةٍ فهو كلامٌ، أو هو جملةٌ غير إسناديةٍ، فالجملةُ، أو الجملةُ الإسناديةُ شيءٌ، والكلامُ أو الجملةُ غيرُ الإسناديةِ شيءٌ آخر في ضوء هذا الفرق؛ إذ يفترقان في الإسناد وعدمِه، ويلتقيان في تحقّق الفائدة من كلِّ منهما 1.

وقد بقي هذا الخُلف قائمًا حتى حسمه ابن هشام (ت761ه) عندما أوضح أنّ الكلام هو القول المفيد بالقصد...، والجُملة عبارةٌ عن الفعل وفاعله ك (قَامَ زَيدٌ)، والمبتدأ وخبره ك (زيدٌ قائمٌ)، وما كان بمنزلة أحدهما..." وخلاصة ذلك كلّه ما ذكره الشّريف الجرجانيّ (ت816هـ) من أنّ الجُملة عبارةٌ عن مركّب من كلمتين أُسندت إحداهما إلى الأخرى سواء أفاد كقولك: زيدٌ قائمٌ، أو لم يُفِد كقولك: إنْ يُكرِمْنِي، فغنّه جُملة لا تُفيدُ إلّا بعد مجيء جوابه، فتكون الجملة أعمّ من الكلام مُطلقًا "د.

# ب. مفهومُ الجُملة عند المُحدثين:

تطوّر مفهوم الجملة من عصر سيبويه (ت 180هـ) إلى عصرنا الحديث تطوّرًا ملحوظًا؛ وذلك بفعل التراكم المعرفيّ، وظهور نظريّات لسانية جديدة، فاختلف منظور الدّارسين العرب للجملة كما اختلف عند القدماء، بسبب تأثّرهم بالمذاهب اللّغوية الغربية، وانتمائهم لمدارسها المختلفة.

وتباين مفهوم الجملة (Sentence) في الدّرس اللّساني الغربي تبعًا لتبايُن الاتّجاهات التي اتّبعتها تعريفاتها، فبعضها ارتكز على منطلق دلاليّ حين عدّها الوحدة التي تُقدّمُ معنى كاملًا في ذاته ، وارتكز بعضها الآخر في تعريفه على منطلق شكليّ خالص فرأى أخّما" بناءٌ لغويٌّ يكتفى بذاته، وتترابطُ

<sup>1</sup> يُنظر: عليّ عبد الفتّاح الشّمري، دلالة الاكتفاء في الجملة القرآنية-دراسة نقدية للقول بالحذف والتقدير-، رسالة دكتوراه، جامعة بغداد-كليّة التربية (ابن رشد)-، العراق، 2006م، ص69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن هشام الأنصاري، مغني اللّبيب عن كُتب الأعاريب، تح: مازن المبارك ومحمّد علي حمد الله، دار الفكر-دمشق- سوريا، ط6، 1985م، ص 490.

<sup>3</sup> الشريف الجرجاني، معجم التعريفات، ص70.

<sup>4</sup> يُنظر: أحمد عفيفي، نحو النّص اتجّاه جديد في الدّرس النّحوي، ص 18، ويُنظر: جون كوين، بناء لغة الشّعر، تر: أحمد درويش، الهيئة العامة لقصور الثقافة، مصر، د ط، 1990م، ص 22.

عناصره المكوّنة ترابطًا مباشرًا، أو غير مباشر"<sup>1</sup>، وذهب آخرون إلى المزاوجة بين الشّكل والدّلالة، فهي عندهم سلسلة من المفردات النّحوية المختارة، تُضمُّ في وحدةٍ وفقًا لقوالبَ متّفقٍ عليها من حيث التّرتيب، وتقييد المعنى، والتنغيم<sup>2</sup>.

إنّ حدود الجملة في المنظور الغربيّ تختلف باحتلاف المدارس اللسانية، وليس من اليسير أن يقف الباحثُ على أحدها بشكل نهائيّ، ولا أن يحدّد تعريفًا ملزمًا للجملة دون مشقّة وتعثّر، بيد أنّ المتأمّل في تعريفاتها يجد ما يجمعُ بينها على اختلافها هو استقلاليّة الجملة؛ الذي يعني نزع الجملة من سياقها عند دراستها، وهذا ما أكّده نحو الجملة حين اقتصر على دراسة الجملة منزوعة من السيّاق.

بالعودة إلى المنظور العربيّ لمفهوم الجملة نجدُ إبراهيم أنيس يعدّها" أقلّ قدرٍ من الكلام يُفيدُ السّامع معنى مُستقلًا بنفسه، سواء تركّب هذا القدرُ من كلمة واحدة أو أكثر" أي: أنّه يجمع بين معياريّ الشكل والدّلالة، ويُجيز أيضًا أن تتركّب الجملة من كلمة واحدة؛ أي: أنّ فكرة الإسناد ليست لازمة لتركيب جملة صحيحة، كما يُسوّي بين الجملة والكلام، ويعرّفها عبد السّلام المسدّي بقوله: " فالجملة المستقلّة إذن هي أكبرُ وحدةٍ نحويّة في الكلام، وتتميّز بشيئين، أوّلهما: أنّ أجزاءهما تترابطُ عُضويًا، بحيث إنّ أيًّا منها لا يؤدّي وظيفته إلّا بنوعيّة علاقاته بالأجزاء الأحرى، وثانيهما: أخّا لا تندرجُ في بناءٍ نحويًّ أوسعَ منها" 5.

<sup>1</sup> جوزيف ميشال، دليل الدراسات الأسلوبية، المؤسسة الجامعية للدراسات والنّشر والتّوزيع-بيروت- لبنان، د ط، 1984م، ص40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: مصطفى حميدة، نظام الارتباط والربط في الجملة العربية، الشركة المصرية العالمية للنّشر-القاهرة- مصر، ط1، 1997م، ص

أينظر: أحمد عفيفي، نحو النّص اتّجاه جديد في الدّرس النّحوي، ص18.

<sup>4</sup> إبراهيم أنيس، من أسرار اللّغة، مكتبة الأنجلو المصريّة-القاهرة- مصر، ط6، 1978م، ص276-277.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عبد السّلام المسدّي، اللّسانيات وأسُسها المعرفيّة، الدّار التونسية للنّشر والمؤسّسة الوطنية للكتاب بالجزائر، تونس، ط1، 1986م، ص153.

أمّا مهدي المخزوميّ فقد ارتضى تعريف إبراهيم أنيس فذكره بنصّه دون أن يشير إلى صاحبه، ولكنّه ذكر أنّ الجملة قد تخلو من المسند إليه لفظًا، أو من المسند لوضوحه، وسهولة تقديره أ، وظلّ متمسّكًا بفكرة الإسناد، وتبعه في ذلك إبراهيم السّامرائي، فقال: " ولن نخرج في بحثنا في مسألة الجملة عن الإسناد فالجملة كيفما كانت اسمية أو فعلية قضية إسنادية "2.

يُلاحظُ ممّا سبق تنوّع مفاهيم الجملة واختلاف معاييرها لدى المحدثين في ظلّ استثمار النّظريات اللّسانية الحديثة.

#### ج. خصائص نحو الجملة:

قام نحو الجملة على مجموعة من الأسس العامّة التي التزم بها، كما أشار إليها (ربورت دي بوجراند Robert De Beaugrande ) موضّحًا أخّا أسسٌ ملزمةٌ لنُحاة الجملة، وتتمثّلُ أوّلًا في: الاستقلال عن رعاية المعنى اللّغوي؛ والمرادُ به أنّ نحو الجملة يقوم بدراسة الجمل معزولة عن سياقها.

أمّا الأمرُ الثّاني فهو: استقلال الجملة داخل النّص؛ أي: إخضاع كلّ الجمل المركّبة لمجموعة ثابتة من التراكيب البسيطة، فنحو الجملة يؤمن باستقلالية الجملة، وبذلك كان نحو تحليل لا تركيب<sup>3</sup>، ويعدّدُ من المبادئ الحاكمة التي تخصّ نحو الجملة، وهي: <sup>4</sup>

## 1. الاطراد:

ويُقصدُ به أنّ القاعدة في نحو الجملة حَكَمٌ على اللّغة.

## 2. المعيارية:

ومعناها أنّ القاعدة في نحو الجملة تكون معيارًا للصّواب والخطأ منذ استنباطها وإقرارها.

<sup>1</sup> يُنظر: مهدي المخزومي، في النّحو العربي-نقد وتوجيه-، دار الرائد العربي-بيروت- لبنان، ط2، 1986م، ص31.

 $<sup>^{2}</sup>$  إبراهيم السّامرائي، الفعل زمانه وأبنيته، مؤسّسة الرّسالة-بيروت- لبنان، ط $^{3}$ ،  $^{201}$ م، ص $^{201}$ .

<sup>3</sup> يُنظر: أحمد عفيفي، نحو النّص اتّجاه جديد في الدّرس النّحوي، ص72.

<sup>4</sup> يُنظر: سعد مصلوح، في اللّسانيات المعاصرة-دراسات ومثاقفات-، عالم الكتب-القاهرة- مصر، ط1، 2004م، ص209-

#### 3. الإطلاق:

والمرادُ بَها أنّ القاعدة في نحو الجملة تطبّق على ما قيل قبلها، وعلى ما يُقال بعدها؛ فهي حَكَمٌ على الكلام كلّه.

# 4. اقتصار العلاقة على حدود الجملة:

ونعني بذلك أنّ القاعدة في نحو الجملة تقتصرُ على الجملة الواحدة، ولا تتخطّاها إلّا عند الإضراب، أو الاستدراك، أو العطف، أو ما يُشبه ذلك.

لَمَّا كانت الجملة جزء من النسيج العام في بنية النّص الكليّة، كان لابُدّ من إجراء الدّراسات المستفيضة عليها، وحتى منتصف الستّينات تقريبًا ظلّ النظر إلى الجملة على أنمّا الوحدة الأساسية في علم اللّغة، وأكبرُ وحدة يُمكُنُ تعيينها وإجراء الوصف اللّغوي عليها، ويتّضحُ هذا في تعريف (بلومفيد علم اللّغة، وأكبرُ وحدة يُمكُنُ تعيينها وإجراء الوصف اللّغوي عليها، ويتّضحُ هذا في تعريف (بلومفيد للعقم اللّغة، وأكبرُ وحدة يُمكُنُ تعيينها وإجراء الوصف اللّغوي عليها، ويتضحُ هذا في تعريف (بلومفيد في شكل لغوي أكبر منه أيّ تركيب نحوي شكل لغوي أكبر منه أكبر منه أكبر منه أكبر منه أله أله المناسقة الله المناسقة المناسقة المناسقة الله المناسقة المناسقة المناسقة المناسقة المناسقة الله المناسقة الم

أمّا (برند شبلنرBrend Spillner) فرأى أنّ وحدة (الجملة) ليست كافية لكلّ مسائل الوصف اللّغوي، وهكذا يكمن الحكم بقبول جملة ما إذا أرجعها الإنسان إلى الجملة السابقة، وتتّضح الحاجة إلى إرجاع المسائل العملية البسيطة إلى معلومات الجمل السابقة، فلا يمكن ترجمة جملة (كان أزرق اللّون) إلى الفرنسية دون الرجوع إلى السّياق<sup>2</sup>، فبناء على السّياق اللّغويّ والمقاميّ يمكن توضيح هذه الجملة بطرق متعدّدة وفق الآتي:

- اشْتَرَيْتَ دولابًا قَديمًا، كانَ أَزْرَق اللّون.
- نَظَرَ البحّار باسْتِحْسان إلى السَّماء، كانت زرقاء اللّون.
  - أُخِذَتْ عَيِّنَة من دم السائق، كان أزرق اللّون.

1 فولفانج وفيهجر، مدخل إلى علم لغة النّص، تر: سعيد البحيري، مكتبة زهراء الشرق-القاهرة- مصر، ط1، 2004م، ص16

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: برند شبلنر، اللّغة والدراسات الأدبية، تر: محمود جاد الرب، الدار الفنية للنّشر والتّوزيع-القاهرة- مصر، ط1، 1987م، ص184-185.

فللإحاطة بمعنى الجملة الأولى (كان أزرق اللّون)؛ ينبغي فهم السّياق وتحليله، وذلك بالنظر إلى الجملة السابقة لها وإلّا وقع اللّبس في دلالتها، ما يعني أنّ وحدة الجملة نحويًا لا يعني بالضرورة وحدتها دلاليًا، فالجملة في النّص لا يُمكنُ فهمها إلّا من خلال الجمل الأخرى، ومثل هذه الاستفسارات وغيرها أدّت بالضرورة إلى تجاوز حدود الجملة.

## ثالثًا. نحو النّص:

يُعدُّ نحو النّص اجّاهًا جديدًا في الدّرس النّحوي العربي، ويُقابله في الدّراسات الغربية مصطلح (Text grammar)، وأصحاب هذا النّمط يسمّون النّحو المتعارف منذ القدم في لغتنا العربية (نحو الجملة)، ويقرّرون أنّ النّحويين العرب عَنَوْا بدراسة الجملة من النّاحية الوصفية فصاغوا قواعدها، واستقصوا أنماطها، ولم يتجاوزوا حدود الجملة في دراساتهم وتحليلاتهم؛ لأنّهم عدّوها أكبر وحدة يُمكنُ أن تطالها أدوات الوصف اللّغويّ وتصوّراته أ.

إِنَّ نحو النَّص غَطُّ من التَّحليل ذو وسائل بحثيّة مشتركة يرتكزُ عليها، تمتدُّ قُدراتها التَّشخيصية إلى intra sential ) مستوى ما وراء الجملة، بالإضافة إلى فحصها لعلاقة المكوّنات التركيبية داخل الجملة (constituents)، وتشملُ علاقات ما وراء الجمل مستوياتٍ ذات طابعٍ تدرُّجيّ، يبدأ من علاقات ما بين الجُمل (paragraph)، ثُمّ النص (intersentential relations)، ثمّ النص (paragraph)، ثمّ النص بتمامه 2.

ويُعرَفُ في الدّرس اللّسانيّ الحديث بأنّه" دراسة الخواصّ التي تؤدّي إلى تماسك النّص، وتُعطي عرضًا للمكوّنات المنظّمة لنماذجه النّصية"3، فهو "نحو اهتمّ بالكشف عن القواعد التي تنتظم بناء مختلف

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: عبد العظيم فتحي خليل، مباحث حول نحو النّص، جامعة الأزهر -كليّة اللّغة العربية- مصر، د ط، 2016م، ص6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: سعد مصلوح، العربية من نحو الجملة إلى نحو النّص، ص407.

<sup>3</sup> نعمان بوقرّة، لسانيات الخطاب-مباحث في التأسيس والإجراء، دار الكتب العلمية-بيروت- لبنان، ط1، 2012م، ص33.

النّصوص، وعن المعايير التي تميّزُ النّص عن اللّانص"<sup>1</sup>، كما يُعنى نحو النّص بالمستويات اللّغوية، والصّوتية، والصّرفية، والدّلالية؛ من خلال وصف ظواهر كلّ مستوى وتحليلها في إطار مناهج تتّسم بالموضوعيّة المرنة<sup>2</sup>.

ويُعنى كذلك بالاتّصال اللّغوي، وأطرافه، وشروطه، وقواعده وخواصّه، وآثاره، وأشكال التفاعل، ومستويات الاستخدام، وأوجه التأثير، التي تُحقّقها الأشكال النّصية في المتلقي، وأنواع المتلقين وصور التّلقي، وانفتاح النّص، وعدّد قراءته 3 مع تحديد قواعد بناء النّص بوجهٍ عامّ، من خلال تحديد بنيته العميقة؛ وهي بنية دلالية، أو مضمونية تُستنتجُ من وصفٍ دقيقِ لأبنية النّص الفعلية 4.

يتضحُ جليًا أنّ نحو النّص يرتكزُ على دراسة النّصوص فهي مادّته وموضوع بحثه، والمرتحسّس للطّرح اللّغوي في مظانّ التّراث لدى أئمّة العربية يلمحُ عنايتهم بالنّص وتحليله؛ سواء كان نصًّا عامًّا، أو النّص القرآنيّ على وجه الخصوص.

## 1. النّص في رحاب التّراث العربي:

سعى القدماء في الوصول إلى قيم فنيّة أثناء دراستهم للنّصوص، وتحليلها، و نقدها، حين لم يكن البحث اللّغوي واقفا عند حدّ الجملة كما يحلو لبعض الباحثين المحدثين تصويره؛ لكنّهم لم يبحثوا النّص بمفهومه المعاصر.

إنّ ما جاء في التراث اللساني العربي يثبت أنّ العلماء العرب القدامي يحملون من الوعي المتعّلق بدراسة النّصوص ما يجعلهم من المؤسّسين الحقيقيين للدراسة النّصية كما هي عليه الآن؛ فيما يسمّى بنحو النّص، وبخاصّة ما تعلّق بمحاور الإحالة الكلامية، وبناء النّصوص، ودلالاتها على مستوى

<sup>1</sup> محمّد الأخضر الصبيحي، مدخل إلى علم النّص ومجالات تطبيقه، الدار العربية للعلوم ناشرون-منشورات الاختلاف-بيروت-لبنان، ط1، 2008م، ص69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: سعد حسن بحيري، علم لغة النّص-المفاهيم والاتّجاهات-، مكتبة لبنان ناشرون-بيروت- لبنان، ط1، 1997م، ص162. <sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص163.

<sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص156.

العلامات اللّغوية، وأركان الجملة، وآليات التخاطب، ووظائف اللّغة، وما تعلّق بدراستهم لضوابط الربط الفكري، والانسجام المتعلّق بالتشكيل اللّغوي، في مستوياته الصوتية، والصرفية والنّحوية، والجانب الإعلامي الإخباري في النّص، والقصد، والمقام، وعلم المخاطب؛ وكلّها عناصر ذات أهميّة في الدراسات النّصية في عصرنا الحاضر 1.

#### أ. مفهوم النّص عند القدماء:

جاء عند ابن منظور (ت711ه) أنّه: يُقال في اللّغة نصّ الشيء؛ بمعنى رفعه وأظهره، وفلانٌ نصّ؛ أي: استقصى مسألته عن الشيء حتى استخرج ما عنده، ونصّ الحديث ينصّه نصًّا؛ إذا رفعه، ونصّ كلّ شيء منتهاه ، وفي المعجم الوسيط: نصّ الشيء رفعه وأظهره، ويُقال: نصّ الحديث: رفعه وأسنده إلى المحدّث عنه، والمتاع: جعل بعضه فوق بعض، وانتصّ الشيء: ارتفع واستوى واستقام، يُقال: انتصّ السّينام، والعروس ونحوها: قعدت على المنصّة؛ وهي كرسيٌّ مرتفعٌ يعدُّ للعروس لتُحلّى، ويُقالُ: وُضع فلانٌ على المنصّة: افْتَضَحَ وَشُهِر .

فالمِلاحظ أنّ المعنى اللّغوي للنّص يدورُ حول محاور هي: الرفع، والإظهار، وضمّ الشيء، وأقصى الشيء ومنتهاه.

أمّا المفهوم الاصطلاحي لكلمة (النّص) في التّراث اللّساني العربي، فيُمكنُ القول إنّ النّحاة العرب عرفوا النّص، وغاصوا في تحليلاته؛ إذ أدركوا مفهومه من خلال منظومة مفاهيمية متناسقة منسجمة مثل: الجملة، والكلام، والاتساع في الكلام والبيان بأنواعه، والخطاب والتبليغ، وحين لم يستعمل البلاغيون القدماء مصطلح (نص)؛ فلأنّ مفهومه كان مشغولًا بواحد من تلك المصطلحات التي حملت دلالة النّص، وتقاطعت معه في بعض جوانبه مثل: مصطلح الكلم، والكلام، والكلام، والكلمة، فقد كان قائمًا في صدورهم مُتصوّرًا في أذها هم مختلجًا في نفوسهم متّصلًا بخواطرهم وتفكيرهم، وحاولوا إخراجه إلى الفعل،

<sup>1</sup> يُنظر: بشير إبرير، مفهوم النّص في التّراث اللّساني العربي، مجلة جامعة دمشق، المجلّد23، العدد 1، سوريا 2007م، ص118.

 $<sup>^{2}</sup>$  يُنظر: ابن منظور، لسان العرب، ج $^{7}$ ، ص $^{9}$ 

<sup>3</sup> يُنظر: إبراهيم مصطفى، أحمد حسن الزيّات وآخرون، المعجم الوسيط، ص973.

والممارسة لما رأوا حاجة ثقافتهم إلى التأصيل، والتوثيق والانفتاح على الثقافات الأخرى، وتبادل الأخذ والعطاء 1.

بالعودة لعلماء الأصول فإنّنا نلمس لديهم عناية كبيرة بمصطلح (النّص)، فكان الإمام الشافعي بالعودة لعلماء الأصول فإنّنا نلمس لديهم عناية كبيرة بمصطلح (النّص)، فكان الإمام الشافعي (ت 204هـ) أوّل من تطرّق إلى مفهوم النّص في نظريّته عن البيان؛ إذ هو عنده: "خطابٌ يُعلم ما أريد به من الحكم سواء كان مستقلاً بنفسه، أو علم المراد به بغيره" وقد جاء في (الرّسالة) أنّ النّص: "ما أتى الكتاب على غاية البيان فيه، فلم يحتج مع التنزيل فيه إلى غيره" فدلالة (نص) تحيل على البروز والظهور، وتستبعد التأويل.

وعرّف الشريف الجرجاني النّص بقوله:" النّص ما ازداد وضوحًا على المعنى الظاهر لمعنى في نفس المتكلّم، وهو سوق الكلام لأجل ذلك المعنى، فإذا قيل: (أحسنوا إلى فلان الذي يفرحُ بفرحي ويغتمُ بغمّي)، كان نصًّا في بيان محبته. والنّص: ما لا يحتمل إلّا معنى واحدًا، وقيل: مالا يحتمل التأويل" 4؛ وهنا يجري التأكيدُ على النّص القرآني.

فنجد أنّ دلالة النّص عندهم لا تخدم إلّا غرضًا فقهيًا تفسيريًا، ليصبح مصطلحًا له ميدان اشتغال جديد؛ هو علم الأصول يتجوّل فيه بحرية، إذ يرِدُ بمعنى الدّليل الشرعي، وتأسيسًا على ذلك قيل: لا اجتهاد مع النّص<sup>5</sup>؛ أي: القرآن الكريم.

وقد" انطلقت مباحث عديدة في علم البلاغة من منطلق المعالجة النّصية مثل الإيجاز، والفصل، والوصل وغيرها؛ بل إنّ نظرية النّظم نفسها أكّدت التظام، والاتساق بين الكلمة الأولى، والثانية

<sup>1</sup> أينظر: بشير إبرير، مفهوم النّص في التّراث اللّساني العربي، ص117.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نقل ذلك عن الإمام الشّافعي صاحب كتاب(المعتمد في أصول الفقه)، يُنظر: أبو الحسين محمّد بن عليّ الطيّب البصري المعتزلي، المعتمد في أصول الفقه، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 1982م، ج1، ص 294- 295.

<sup>3</sup> محمّد ابن إدريس الشّافعي، الرّسالة، تح: أحمد محمّد شاكر، مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر، ط1، 1938م، ص32.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> الشريف الجرجاني، معجم التعريفات، ص202-203.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: نهلة فيصل الأحمد، التفاعل النصّي-التناصيّة النظرية والمنهج-، الهيئة العامّة لقصور الثقافة-القاهرة-، مصر، ط1، 2000م، ص22

الثالثة... إلى نهاية المعنى المراد"<sup>1</sup>، فالحقيقة أنّه إذا كان نحو النّص حديث المولد والنّشأة عند علماء النّص الغربيين، فإنّ له جذورًا عميقةً وأصيلةً في تُراثنا النّحوي العربي؛ إذ أدرك القدماء قيمة النّص اللّغوي، وربطوا بينه وبين دلالته، وسياقه، وهناك إشارات واضحة البيان في كُتُب تفسير القرآن وعلومه، وكُتُب البلاغة، والنّقد الأدبي، تجعلنا ندركُ أنّ ما فيها من الجهود اللّغوية تلتقي مع بعض الأصول المعتمدة في اللّسانيات النّصية<sup>2</sup>.

إنّ غياب مفهوم النّص - كما هو في عُرف الدّراسات الحديثة - لا يعني عدم معرفة العرب به أو عدم وجوده في العربية؛ فقد تناول العرب النّص ومارسوه، وإن اختلف المنهج المتبع فالمفهوم غائب لكنّ ممارسته حاضرة، ولقد أشارت كُتُبُ الأدب العربي إلى ممارساتٍ نصيّةٍ عديدة، بخصائص ومميّزات تختلفُ بين العصور الأدبية، كما لم يعرف العرب في تاريخهم ممارسة نصية كتلك التي عرفوها مع القرآن الكريم 3، ونقفُ هنا على اتّجاهات البحث في النّص، وبيان أهمّ ملامح الدّرس النّحوي النّصّي عند العرب.

#### ب. اتّجاهات البحث في النّصوص لدى علماء التّراث:

#### 1. اتّجاه البحث النّقدى:

تركّز عمل أصحاب هذا الاتّجاه 4 حول تقديم نقد أدبيّ يُعنى بالمِفاضلة بين الأعمال الشّعرية، وتحسّدت أعماله في عدّة كُتبِ تراثية منها: كتاب "البديع" لابن المعتزّ (ت296هـ)، وابن طباطبا

<sup>1</sup> صبحي إبراهيم الفقي، علم اللّغة النّصّي بين النّظرية والتطبيق-دراسة تطبيقية على السّور المكيّة-، دار قباء للطّباعة والنّشر والتّوزيع-القاهرة- مصر، ط1، 2000م، ج1، ص50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: أحمد محمّد عبد الراضي، نحو النّص بين الأصالة والحداثة، مكتبة الثقافة الدينية-القاهرة- مصر، ط1، 2008م، ص179-181.

<sup>3</sup> يُنظر: عبدالله خضر حمد، الانزياح التركيبي في النّص القرآني-دراسة أسلوبية-، دار اليازوري العلمية للنّشر والتّوزيع، الأردن، د ط، د ت، ص82.

<sup>4</sup> يُنظر: أشرف عبد البديع عبد الكريم، الدّرس النّحوي النّصّي في كُتب إعجاز القرآن الكريم، مكتبة الآداب-القاهرة- مصر، دط، 2008م، ص15.

العلوي (ت322هـ) في "عيار الشّعر"، وكتاب "نقد الشّعر" لقدامه ابن جعفر (ت337هـ)، وأبو هلال العسكري (ت 395هـ) في كتابه "الصّناعتين"، وغيرها.

ولاريب أنّ هذه الأعمال قد اعتمدت على قضايا لغوية ونحوية ضمن معايير المفاضلة وتمييز جيّد الشّعر من رديئه، وهذا ما يثبتُ الممارسة النصيّة لدى أرباب هذا الاتّحاه.

## 2. اتّجاه البحث البلاغي:

تبرزُ في هذا الاتجّاه تلك الأعمال التي قامت حول تقديم صيغ متنوّعة لتحليل نصيّ، والتي ولّت وبه وجهتها شطر البلاغة بشكلها المعياريّ الخالص، وتُعدُ دراسة عبد القاهر الجرجاني (ت471هـ) في كتابيه" دلائل الإعجاز" و"أسرار البلاغة" النّضج الفعلي لتلك الأعمال التي تقدّمته، فهي نقطة تحوّل غير مسبوقة في تاريخ البلاغة.

وتتضح ملامح النظرية النّحوية النّصية بشكل جليّ عند عبد القاهر الجرجاني في تحديده مفهوم النّص، وقواعد تشكيل النّص بالتزامه منهجًا فكريًا منظّمًا، فالنّص باصطلاح الجرجانيّ هو (النّظم)، أو التضام، وإنّ بناء النّص وإنتاجه لا يكون إلّا بقوانين وآلياتٍ خاصّة، هي قوانين النّحو وأصوله و ذلك بقوله: "واعلم أن ليس النّظم إلّا أن تضع كلامك الوضع الذي يقتضيه علم النّحو، وتعمل على قوانينه وأصوله، وتعرف مناهجه التي نهجت فلا تزيغ عنها"3.

## 3. اتّجاه البحث في علوم القرآن:

مع مطلع القرن السّادس الهجري بدأ هذا الاتّجاه، ويُشكّلُ البحث في القرآن الكريم السّمة الجوهريّة له، وتأتي دراسة كلِّ من ابن الأثير (ت637) في " المثل السائر"، والعلوي (ت 749هـ)في" الطّراز"، والزّركشي (ت794هـ) في " البرهان في علوم القرآن"، والسّيوطي (ت911هـ) في " الإتقان في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: إياد عبد الله وزينة العبيدي، مفهوم النّص في التّراث العربي-خطوة في تكامل المنهج النقلي والعقلي-، العبقري مجلّة الثقافة الإنسانية والإسلامية، العدد 10، ماليزيا 2017م، ص 123.

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم الجزائر المعاني، ص $^{60}$ 

علوم القرآن"، تمثّل الملامح الأساسية لصلب البحث في علوم القرآن؛ وهي تتمركز بشكل مباشر حول قضايا يُمكنُ أن تُمثّل بدايةً فعليّة لنحو النّص العربي، وقضايا مثل: التكرار والتضام والربط بأشكاله المختلفة، تقعُ في صلب بحث هذه المؤلّفات، باعتبارها ظواهر أساسية لتضافر عناصرها في بنية النّص 1.

#### 4. اتّجاه البحث في التّفسير:

تشكّلت الملامح الأساسية لهذا الاتجّاه بالنّسبة لتحليل النصّ القرآنيّ في وقتٍ مبكّر مع كُتبِ معاني القرآن، والتّفاسير على احتلافها²، ورغم شيوع النظرة الجزئية في أكثر الدراسات القديمة، التي دارت في إطار نحو الجملة؛ فإنّنا نجد لدى عدد كبير من مفسريّ القرآن الكريم، نظرات صائبة وتحليلات دقيقة تدخل في إطار نحو النّص؛ حين تحدّثوا عن المناسبة بين آيات القرآن وسوره، وحصّصوا في ذلك كتبًا منها ما ألّفه برهان الدّين البقاعي (ت885هـ) في "نظم الدّرر"، وجلال الدّين السّيوطي في "تناسق الدّرر في تناسب الآيات والسّور"، وتحدّثوا فيها عن تماسك آيات وسور القرآن، وصدروا في ذلك عن مبدأين مهمّين: أحدهما أنّ القرآن يفسّر بعضه بعضًا، والثّاني أنّ سياق القرآن كالسّورة الواحدة.

## 5. اتّجاه البحث اللّغوي:

جاء عملُ أصحاب هذا الاتجّاه 4 في صورة تقديم شرحٍ لعدد من القصائد لعيون الشّعر العربيّ القديم، كشرح ديوان زهير بن أبي سُلمى للإمام أبي العبّاس تعلب (ت291ه)، وكشرح قصيدة (بانت سُعاد) لابن هشام الأنصاري (ت761ه)، وغيرها، واعتمدت تلك الشروح على تقديم تحليل؛ إمّا عن

<sup>1</sup> يُنظر: أشرف عبد البديع عبد الكريم، الدّرس النّحوي النّصّي في كُتب إعجاز القرآن الكريم، ص16-17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص17.

<sup>3</sup> يُنظر: مصطفى أحمد عبد العليم، العلاقات النّصية في القرآن الكريم-دراسة نحوية لجهود المفسرين-، ص1، بحث منشور على http://www.m-a-arabia.com/vb/showthread.php?t=14751

<sup>4</sup> يُنظر: أشرف عبد البديع عبد الكريم، الدّرس النّحوي النّصّي في كُتب إعجاز القرآن الكريم، ص18.

طريق تفسير معاني الكلمات المعجميّة، أو التركيز على النّاحية الإعرابية، ولاشكّ أنّ هذا النّوع من التّحليل للنّصوص يمثّلُ مبادئ أوليّة ممّا يدخل تحت بوتقة نحو النّص بمفهومه الحديث.

# 6. اتّجاه البحث في الإعجاز القرآني:

انشغل الباحثون في إعجاز القرآن الكريم بقضايا مختلفة شكّلت جميعها أساسًا للبحث فيه، وإن نال الإعجاز اللّغوي والبلاغي حظًا موفورًا من الباحثين باعتباره مناط الإعجاز الحقيقي حسب رأي الجمهور، فجاءت المصنّفات في هذا الجانب كاشفةً عمّا يُمكنُ أن سبكًا وحبكًا للنّص القرآني من جهة، وتضافر عناصره من جهة أخرى.

وجاء كتاب (إعجاز القرآن) للباقلاني (ت403هـ) نقطة تحوّل فاصلة في هذا الانجّاه، فنجده يفرط إفراطًا كبيرًا في التأكيد على النظرة الشمولية للقرآن الكريم، ويؤكّد أنّ خصائص الرشاقة والأسلوب، التي تتكرّر في القرآن الكريم كلّه حيثما أنعمنا النظر؛ هي سبب الإعجاز ومصدره، وليس الإعلام بغيب أ، فيقول: " وقد تأملنا نظم القرآن فوجدنا جميع ما يتصرّف فيه من الوجوه التي قدمّنا ذكرها، على حدّ واحد، في حُسن النظم، وبديع التأليف والرصف، لا تفاوت فيه ولا انحطاط عن المنزلة العليا، ولا إسفاف فيه إلى المرتبة الدنيا، وكذلك قد تأملنا ما يتصرّف إليه وجوه الخطاب من الآيات الطويلة والقصيرة، فرأينا الإعجاز في جميعها على حدّ واحد لا يختلف "2.

هكذا مارس علماء العربية القدامى النّص، فكانت لهم أوّل ممارسة نصيّة واعية مع الكتاب المعجز، كذلك فشت الممارسة النّصية لدى البلاغيين والنّقاد القدامى، عبر اهتمامهم بالشعر والخطابة والرسائل وفنون القول المعروفة، وكلّها جاءت عبر ممارسات نصيّة؛ أفرزت جملة من الآراء التي تدور في فلك الدراسات النّصية المعاصرة 3، وبناءً على ما سبق يمكنُ القول: إنّ نحو النّص يدخلُ في دائرة علوم

<sup>1</sup> يُنظر: إياد عبد اللّه وزينة العبيدي، مفهوم النّص في التّراث العربي-خطوة في تكامل المنهج النقلي والعقلي-، ص121.

أبو بكر الباقلاني، إعجاز القرآن، تح : السيد أحمد صقر، دار المعارف-القاهرة- مصر، ط $^{2}$ 0، السيد أحمد صقر، دار المعارف-القاهرة مصر، ط $^{2}$ 1971م، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص123.

البلاغة والنقد الأدبي التي تمتم بدراسة النص الكلي، ويدخل في دائرة الإعجاز القرآني والتّفسير وعلوم القرآن.

## 2. النّص في رحاب الدّرس الحديث:

#### أ. مفهوم النّص عند المُحدثين:

إنّ كلمة النّص - Texte مأخوذة من مادّة (Textus) اللّاتينية، وهذه الأخيرة آتية من فعل "نصّ"(texére) ؛ ومعناه بالعربية "النسيج"، ولذلك فمعنى النّص هو النسيج، ومثلما يتمُّ النّسجُ من خلال مجموعة من العمليّات المفضية إلى تشابك الخيوط وتماسكها، لينتُج عن ذلك قطعة من قماشٍ متينة متماسكة أ، فالنّص نسيج لغويّ تترابط فيه الكلمات بعضها ببعض 2.

فالنّص مرتبط في مفهومه الأوّلي بمفهوم النّسيج والحياكة لما يبذله الكاتبُ فيه من جهد في ضمّ الكلمة إلى الكلمة والجملة إلى الجملة، وكذلك لما يبذله من جهد في تنظيم أجزائه والربط بينها؛ ليكوّن كُلاً منسجمًا مترابطًا.

أمّا عن اصطلاح المحدثين حول مفهوم النّص فقد تعدّدت تعريفاقم له، إذ هو عندهم" كيانٌ مهيكل وبنية متسقة تقوم على نظام داخليّ متين، أساسه علاقات منطقية، ونحوية، ودلالية، تربط بين أجزاء النّص ومقاطعه" ، ويعدُّونه: وحدة كليّة كبرى، والموضوع الرئيس في التّحليل والوصف اللّغوي، وأنّ تحليل النّصوص تحليلٌ يتجاوز النّظام إلى كيفيّات الاستخدام، وتفسيرها يقوم على عناصر داخليّة وخارجية، كما تتحكّم في إنتاجه عدّة عمليّات لغويّة، ونفسيّة، واجتماعيّة، ومعرفيّة تُشكّل أجزاءه، فهو

<sup>1</sup> يُنظر: محمّد الأخضر الصبيحي، مدخل إلى علم النّص ومجالات تطبيقه، ص19.

<sup>2</sup> يُنظر: الأزهر الزنَّاد، نسيج النّص-بحث في ما يكون به الملفوظ نصًّا-، المركز الثقافي العربي-بيروت- لبنان، ط1، 1993م، ص .12

<sup>. 20</sup> يُنظر: محمّد الأخضر الصبيحي، مدخل إلى علم النّص ومجالات تطبيقه، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص71-77.

وحدةً منسجمة قائمة على قواعد تركيبية ودلالية وتداولية معًا أ؛ أي: إنّ النّص وحدة دلاليّة يُنظّمُ عناصرها اتّساقٌ نحويٌّ وانسجام فكريٌّ موضوعيٌّ ومقصد عامٌّ وإنجاز كلاميٌّ أكبر تنتظم فيه أفعال الكلام الموجودة فيه كلّها 2.

وفي كتاب (الاتساق في الإنجليزية Cohesion in English) لرقية حسن وهاليداي (M.Halliday) جاء أنّ النّص مفهوم يرتبط بعلم اللّغة للدلالة على فقرة منطوقة أو مكتوبة مهما طالت أو امتدت، فهو وحدة اللّغة المستعملة وليس محدّدا بحجمه أي: إنّه وحدة لغوية في طور الاستعمال، وهو لا يتعلّق بالجمل، وإنّما يتحقّق بواسطتها، فيركّزان على الوحدة والانسجام في النّص من خلال الإشارة إلى كونه وحدة دلالية ، بينما يرتبط النّص عند هيالمسليف (LouisHjelmslev) بالمفلوظ المحكي أو المكتوب، طويلًا كان أو مختصرًا، فكلمة – Stop أي: توقّف؛ هي نصّ من منطوره أمّ أمّا محمّد مفتاح فيرى أنّ النّص مدوّنة كلامية، وحدثٌ تواصلي، وتفاعلي، وله بداية ونماية؛ أي: أنّه مغلق كتابيًا، لكنّه توالديّ معنويًا، متولّدٌ من أحداث تاريخية ونفسانية ولغوية أ

مع تباين مفاهيم النّص وتنوّعها بين أوساط الدّارسين إلّا أنّهم أكّدوا على فعله التواصلي، ومن التعريفات الجامعة ما نُقل عن دي بوجراند ودريسلر (Dressler)-(R.DeBeaugrande) على أنّه:

<sup>1</sup> يُنظر: سعد حسن بحيري، علم لغة النّص-المفاهيم والاتِّحاهات-،ص102-103-106-106.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: عبد الرّحمان بودرع، النّص الّذي نحيا به- قضايا ونماذج في تماسك النّص ووحدة بنائه-، مطبعة الحمامة-تطوان- المغرب، ط1، 2018م، ص40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Voir: Halliday . M .A.K and Rouqaiya Hasan, Cohesion in English, Longman, London, 1 éd, 1976 , p 12.

<sup>4</sup> يُنظر: محمّد عزّام، النّص الغائب-تحليّات التناص في الشعر العربي-، منشورات اتّحاد الكتاب العرب-دمشق- سوريا، د ط، 2001م، ص16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Voir: Jean Dubois et autre, Dictionnaire de linguistique, Larousse Bordas / VUEF, 2éme éd, 2002, P 482.

<sup>6</sup> يُنظر: محمّد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري-استراتيجيّة التناص-، المركز الثقافي العربي-بيروت-لبنان، ط3، 1992م، ص120.

حدثٌ تواصلي يلزمُ لكونه نصًّا أن تتوفّر له سبعة معايير للنصيّة مجتمعة أ، ويزول عنه هذا الوصف إذا تخلّف واحدٌ من هذه المعايير:

- 1. السبك Cohesion أو الربط النّحوي.
- 2. الحبك Coherence أو التماسك الدّلالي.
- 3. القصد Intentionality؛ أي: هدف النّص.
- 4. القبول أو المقبولية Acceptability وتتعلّق بموقف المتلقى من موقف النّص.
- 5. الإخبارية أو الإعلام Informativity؛ أي: توقّع المعلومات الواردة فيه أو عدمه.
  - 6. المقامية Situationality وتتعلّق بمناسبة النّص للموقف.
    - 7. التناص Intertextuality.

ويُمكنُ إدراج هذه المعايير في ثلاثة جوانب رئيسة على النّحو الآتي:2

- الجانب الأوّل: ما يتصل بالنّص ذاته؛ وهما معيارا: السّبك والحبك.
- الجانب الثاني: ما يتصل بمستعملي النص سواء كان المستعمل منتجًا أو متلقيًا؛ وهما معيارا: القصد والقبول.
- الجانب الثالث: ما يتصل بالسياق المادّي والثقافي المحيط بالنّص؛ وتلك المعايير هي: الإعلام والمقامية والتّناص.

إنّ ما سبق ذكره من المعايير تركّرُ على كلّ من النّص ومستعمليه (الملقي والمتلقي)، والسّياق المحيط بالنّص والمتحدّثين، وهذا التعريف يجمع في طيّاته أغلب مفاهيم النّص فلا يُلغي أحد أطراف الحدث

<sup>1</sup> يُنظر: صبحي إبراهيم الفقي، علم اللّغة النّصّي بين النّظرية والتطبيق-دراسة تطبيقية على السور المكيّة-، ص33، ويُنظر: سعد حسن بحيري، علم لغة النّص-المفاهيم والاتّجاهات-، ص146.

<sup>2</sup> يُنظر: أحمد عفيفي، نحو النّص اتّجاه جديد في الدّرس النّحوي، ص76.

الكلامي في التحليل؛ حيث يجمع المرسل، والمتلقي، والسياق، وأدوات الربط اللّغوية أ، كما تُمثّلُ المعايير المذكورة جلّ ما يختصّ به نحو النّص.

#### ب. خصائص نحو النّص:

#### 1. القصد (Intentionality):

وهو يتضمّن موقف منشئ النّص من كون صورة ما من صور اللّغة قصد بها أن تكون نصًّا مسبوكًا محبوكًا موضوعًا للتوصّل إلى غاية بعينها، وبناء على ذلك لا يكون من قبيل النّص لغو الكلام، وحشوه، وكلام المكره، والنّاسى، والمخطئ والسّكران2.

## 2. التّناص (Intertextuality):

وهو يتضمّنُ علاقات بين نصّ ما ونصوص أخرى وقعت في حدود تجربة سابقة سواء بواسطة أم بغير واسطة 3.

## 3. رعاية الموقف (Situationality):

وهي العواملُ التي تجعل النّص مرتبطًا بموقفٍ سائد يُمكنُ استرجاعه 4.

#### 4. الإعلامية (Informativity):

وتتعلّق بإمكانية توقّع المعلومات الواردة في النّص أو عدم توقّعها على سبيل الجدّة، ومعناها أن يكون للنّص مضمون يريد منشيء النّص إبلاغه للمتلقي<sup>5</sup>.

#### 5. القبول أو المقبولية (Acceptability):

<sup>1</sup> يُنظر: صبحي إبراهيم الفقي، علم اللّغة النّصّي بين النّظرية والتطبيق-دراسة تطبيقية على السور المكيّة-، ص34.

<sup>2</sup> يُنظر: روبرت دي بو جراند، النّص والخطاب والإجراء، تر: تمّام حسّان، عالم الكتب-القاهرة- مصر، ط1، 1998م، ص103.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص104.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص104.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: عبد العظيم فتحي خليل، مباحث حول نحو النّص، ص12.

وهو يتضّن موقف مستقبل النّص إزاء كون صورةٍ ما من صُور اللّغة ينبغي لها أن تكون مقبولة من حيثُ هي نصّ ذو سبك وحبك 1.

والمِلاحظُ غيابُ كلِّ من السّبك والحبك عن ما يختص به نحو النّص؛ ذلك أخمّا يشتركان في بناء الجملة والنّص على حدّ سواء، كما يتّضحُ من مفهوميهما:

فالسبك (Cohesion): يُرادُ به تتابع البناء الظاهري للنّص عن طريق استخدام وسائل الربط النّحوية المختلفة، وبعبارة أحرى هو: ارتباط وحدات النّص من خلال مفاهيم نحوية بحيث تبدو عناصر بناء النّص على صورة وقائع متتابعة يؤدّي السّابق منها إلى اللّاحق، ويتحقّق لها الترابط الرصفي2.

أمّا الحبك (Coherence): فيقصد به التتابع الدّلالي للمفاهيم، والعلاقات داخل النّص، وقد يطلق عليه (الالتحام) أو التماسك الدّلالي، وهذا المعيار ألصق بجانب الربط المعنوي، وهو العنصر الأهمّ في تشكيل المعنى؛ بحيث يشكّل مع معيار السّبك وحدة ثنائية الوسائل لربط اللّفظ بالمعنى.

## ج. التكامل المعرفي بين نحو النّص ونحو الجملة:

يرى كثيرٌ من اللّغويين المحدثين ضرورة نحو النّص<sup>4</sup>، ولكنّهم في الوقت نفسه لا يرفضون معطيات نحو الجملة؛ بل ينظرون إليه على أنّه نقطة البداية في التحليل، ويحرص الباحثون في حقل لسانيات النّص (linguistique textuelle) على توضيح أهميّة نحو النّص<sup>5</sup>؛ من حيث كونه لا يقتصر

<sup>1</sup> يُنظر: روبرت دي بو جراند، النّص والخطاب والإجراء، ص104.

<sup>2</sup> يُنظر: عبد العظيم فتحي خليل، مباحث حول نحو النّص، ص11.

 $<sup>^{1}</sup>$ يُنظر: المرجع نفسه، ص $^{1}$ .

<sup>4</sup> يُنظر: أحمد عفيفي، نحو النّص اتّحاه جديد في الدّرس النّحوي، ص67-68.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: بن يحيى ناعوس، تحليل الخطاب في ضوء لسانيات النّص-دراسة تطبيقية في سورة البقرة-، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الدكتوراه، كليّة الآداب واللّغات والفنون-جامعة وهران-، الجزائر، 2012م-2013م، ص13.

على دراسة الجملة بل يهدف إلى دراسة الروابط بين الجمل وتتابعاتها ومظاهر انسجامها، محاولين إبراز أوجه الاختلاف بين نحو الجملة ونحو النّص في النّقاط الآتية: 1

- تنتمي الجملة إلى نظام افتراضي (النّحو)، في حين يعدُّ النّص نِظامًا واقعيًا، تكوّن من خلال الانتخابات من بين مختلف خيارات الأنظمة الافتراضية.

- تتحدد الجملة بنظام أحادي وهو علم القواعد، ومن نظام معرفي وحيد؛ أي: علم اللّغة، في حين تتحدد نصيّة النّص بمعايير عدّة من مختلف الأنظمة المعرفية.

-تكون الجملة قواعدية أو لا تكون جملةً البتة، أمّا النّص فلا تنطبق عليه معايير النّصيّة بهذه الحدّة.

- يتأثّر النّص بالأعراف الاجتماعية والعوامل النّفسية، وبموقف وقوع النّص بوجه خاص في حين يضعُف تأثّر الجملة بهذه المؤثّرات.

- يستند استغلال الجمل إلى المعرفة القواعديّة التابعة لنظام افتراضي له صفة العمومية، أمّا استغلال النّص فيستند إلى معرفة خبرات بوقائع فعليّة خاصّة.

-يقوم نحو الجملة بدراسة الجمل معزولة عن سياقها أو الجملة المصنوعة، وهو يؤمن باستقلاليّة الجملة، وهذا مالا نجده في نحو النّص؛ فهو يدرس العلاقات بين الجمل، فالنّصيّة تُستمدّ من علاقة التماسك الذي تتعلّق أجزاؤه بعضها ببعض لتكون كتلةً واحدة 2.

- يُعدُّ النّص حَدَثًا يوجهه المرسِل إلى المستقبِل؛ لإنشاء علاقات متنوّعة، وتوصيل مضامين يعيّنها المنتج، ولا تقتصر على العلاقات القواعدية، في حين لا تُعنى الجملة إلّا بالعلاقات القواعديّة؛ ومن ثُمَّ فهي لا تُقلُ حَدثًا.

-تتّخذ الجملة شكلها المعيّن وفقًا للنّظام الافتراضي المعلوم، في حين تتشكّل بنية النّص بحسب ضوابط المشاركين والمستقبلين على حدّ سواء ...

<sup>1</sup> يُنظر: إلهام أبو غزالة، علي خليل حمد وآخرون، مدخل إلى علم لغة النّص، مطبعة دار الكتاب، مصر، ط1، 1992م، ص10.

<sup>2</sup> يُنظر: أحمد عفيفي، نحو النّص اتّجاه جديد في الدّرس النّحوي، ص73.

<sup>3</sup> يُنظر: روبرت دي بو حراند، النّص والخطاب والإحراء، ص89.

-يهتم نحو الجملة بالقاعدة ومعياريّتها، أمّا نحو النّص أبعد ما يكون عن المعياريّة، فهو ينشأ بعد أن يكتمل النّص  $^1$ .

- لا يبحثُ نحو الجملة في الجملة من البلاغة وأثره في السمّامع، بينما نحو النّص فحلُّ عمله هو البحث في تلك الأمور من خلال الاهتمام بمستعمليّ النّص 2.

- يتجاوز نحو النّص المقروء إلى المكتوب وبالعكس، فهوى يرى الكلمات المستخدمة، وعلاقتها بالمضمون؛ لذلك يبحثُ في مناسبة النّص، وهذا ما لا تجده في نحو الجملة<sup>3</sup>.

-إنّ النّص نظامٌ فعّال ولهذا يُنعت عند الباحثين في اللّسانيات النّصّية بـ:(Actual System)، على حين نجد الجمل عناصر من نظام افتراضي (Virtual System).

-الجملة كيان قواعديّ (Grammatical) خالص يتحدّد على مستوى النّحو فحسب، أمّا النّص فحقّه أن يُعرف تبعًا للمعايير الكاملة للنّصيّة (Textuality)، وإنّ قيود القواعد المفروضة على البنية التحريرية للجملة في النّص يمكن أن يتمّ التغلّب عليها (Be overdid in) بواسطة الاهتمام بتحفيزات تعتمد على سياق الموقف (Dependent motivations Context)، فالعناصر التي يمكن فهمها من الموقف مثلًا من خلال الإدراك الحسي يمكن السّكوت عنها، أو اقتضابها بواسطة المتكلّم دون ضرر يعود على الطّاقة الاتصالية للنّص، وهكذا لا ينبغي للصّواب النّحوي أن يُعدّ قانونًا بل أن يُعدّ تعويضًا (Default)؛ أي: معيارًا يلجأ إليه فقط عند عدم وجود قرائن محدّدة، أو هو تفضيل أن يُعدّ تعيار يُفضّل على غيره حينما تتعدّدُ الاحتمالات 5.

<sup>1</sup> يُنظر: أحمد عفيفي، نحو النّص اتّحاه جديد في الدّرس النّحوي، ص74.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص75-76.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر المرجع نفسه، ص73–74.

<sup>4</sup> يُنظر: روبرت دي بو جراند، النّص والخطاب والإجراء، ص89.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص90.

والتحقيق أنّ ما ذُكر من الفصل الحادّ بين نحو الجملة ونحو النّص لا يتناسب مع الواقع الفعليّ لكونهما متكاملين؛ وذلك لأنّ النّص ما هو إلّا مجموعة من الجُمل، فكما أنّ الفونيم وحدة الكلمة، والكلمة وحدة الجملة، فالجملة وحدة النّص<sup>1</sup>، ويؤكّد ذلك" أنّ توسيع مجال علم اللّغة ليشمل النّصوص وتوظيفها في الاتّصال لا يُشكّكُ مطلقًا في أهميّة الوحدات اللّغوية المعزولة (الفونيمات، والمورفيمات، والمكسيمات والمركّبات الاسميّة والجمل)" مبل على العكس يجب أن تستمر مثل هذه الدراسات وتقوى حتى تقوم بدور في تشكيل نحو الخمل) ومن ثمّ لا يسوغ أن تنفصم العلاقة بين نحو الجملة ونحو النّص، كما لا يسوغ أن يتداخلا النّمطان؛ بمعنى أن يشتمل أحدهما على الآخر، ومن ثمّ يُنظر إلى دراسات (نحو الجملة) على أمّا تمهيدٌ ضروريّ لدراسة نحو النّص؛ فهما متكاملان 8.

ويؤكّد هذا الاتّجاه التكامل بينهما كون نحو النّص يشترك مع نحو الجملة في تحليل مواد لغوية ذات صفات مشتركة 4، منها:

- -كلا الاتّجاهين يحلّلان بنية النّص.
- النّصوص مثلها مثل الجمل ذات معنى، ويعتمد نحو الجملة على السياق في التحليل النّحوي، كما هو الحال عند أصحاب نحو النّص.
- يأخذ نحاة النّص الجملة، ومقولاتها، وأجزاءها بعين الاعتبار أثناء عملهم التّحليلي، ويؤكّدون أنّها نقطة البداية.

مُنظر: بن يحيى ناعوس، تحليل الخطاب في ضوء لسانيات النّص-دراسة تطبيقية في سورة البقرة-، س15.

 $<sup>^{2}</sup>$  فولفانج هاينه من وديتر فيهفيجر، مدخل إلى علم اللّغة النّصّي، تر: فالح بن شبيب العجمي، جامعة الملك سعود-الرياض- المملكة العربية السعودية، ط1، 1999م، ص7.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص8.

<sup>4</sup> يُنظر: أحمد عفيفي، نحو النّص اتِّحاه جديد في الدّرس النّحوي، ص67-68.

- كما تقوم العلاقات الإحالية بين العناصر في الجملة يمكنها أن تكون ضمن العناصر في جملتين من منفصلتين في النّص، وهنا يستدعي وجود معالجة نحوية واحدة لكلتا الحالتين؛ كما يستدعي ذلك من المؤيّدين لنحو الجملة السعي إلى تطوير نموذجهم على أساس تجريبي 1.

- ومن جهة أخرى أنّ السّامع عندما يتلقّى نصًّا ما يستدعي له بنيتين: داخلية تعتمد على الوسائل اللّغوية التي تربط أواصر مقطع ما بغيره، وخارجيّة؛ تكمن في مراعاة المقام المحيط بالنّص، ومن ثمّ فلا فصل بينهما عند المتلقي، ولكنّ الفصل ضروريّ بالنسبة للدّارس اللّساني تأكيدًا على ما يرغب في دراسته وما يدرجه ضمن اهتمامه².

إنّ ميزة (نحو النّص) في كونه قد أفاد من (نحو الجملة) مبنى ومعنى، ومن المناهج والمعارف السّابقة، ولكنّه أضاف إلى تلك المناهج ما يُثبت نصيّة النّص وبلاغة الخطاب، من غير أن يقتصر على المناهج التي كانت تجعل من النّص أجزاء تقف عندها فقط، فكان إنشاء نحو النّص هو الأنسب لتحليل الخطابات؛ لأنّه منهج يستمد مادّته وقوانينه من تشابك الأنظمة، وما ذلك إلّا لأنّ النّص نظام واقعيّ فعّال 3.

وبناءً على ما سبق يتضح أنّ (نحو النّص) لم يكن القصد منه طرح نحو الجملة، وإنّما دعت الحاجة إليه لما كان التحليل يهدف إلى شموليّة واتساعٍ أكبر، فكانت قواعد نحو الجملة مؤسّسة لنحو النّص وأُولى الخطوات التي سلكها الدّرس النّحوي النّصّي.

<sup>. 16</sup> يُنظر: بن يحيي ناعوس، تحليل الخطاب في ضوء لسانيات النّص-دراسة تطبيقية في سورة البقرة-، ص $^{16}$ .

<sup>2</sup> يُنظر: أحمد عفيفي، نحو النّص اتّجاه جديد في الدّرس النّحوي، ص76.

<sup>3</sup> يُنظر: عبد الرّحمان بودرع، في لسانيّات النّص وتحليل الخطاب- نحو قراءة نصيّة في البناء النّصي للقرآن الكريم-، منشورات جامعة الملك سعود، المملكة العربيّة السّعودية، ط1، 2013م، ص11.

# 2. أنماط المعنى في الدّرس اللّساني العربي:

ارتبط البحث في المعنى عند العرب بالقرآن الكريم، والعلوم الدّينية التي تمحورت حوله لفهم هذا النّص المقدّس وتلقّيه، انطلاقا من هذا الارتباط قدّم التراث العربي إسهامات كثيرة وأصيلة في هذا الميدان، وذلك تجلّي في كتب اللّغة والمصنّفات الدّينية، والنّقدية، والبلاغية التي عالجت المعنى، وإشكاليّات تلقى النّصوص على اختلافها.

# أوّلًا. المعنى في اللّغة والاصطلاح:

توقّف ابن فارس (ت395هر) في تحديد المعنى لُغويًا عند اشتقاقاته، وأشهر هذه الاشتقاقات ثلاثة: 1

- المعنى من "عَنَيتُ بالكلام كذا"؛ أي: قصدت وعمدت، فتكون الدّلالة الأولى للمعنى هي: القصد.
- وقد يكون المعنى من "عَنَتِ القربة إذا لم تحفظ الماء، بل أظهرته، وعنوان الكتاب من هذا"، فالدّلالة الثّانية: الإظهار.
- المعنى من "عَنَت الأرض بنبات حسن"، إذا أنبتت نباتا حسنا، ولم تَعْنِ هذه الأرض؛ أي: لم تُفد، فتكون الدّلالة الثّالثة: الإفادة.

وفي المعجم الوسيط ورد أنّ: مَعَنَ بالحقّ معناً: أقرّ به، ومَعنَ الفرَسُ: تباعد في عدوه، والماءُ سهل وسال أو جرى فهو مَعين، ومَعِنَ الموضعُ أو النَبْتُ مَعَناً: رَوِيَ من الماء، وأمْعَنَ في الطّلب: جدّ وبالغ في الاستقصاء².

أمّا في الاصطلاح فقد عرّفه صاحب (معجم التعريفات) بقوله: " المعاني: هي الصور الذهنية من حيث إنّه وضع بإزائها الألفاظ، والصورة الحاصلة في العقل فمن حيث إنّه مقول في جواب ما هو؟ سُمّيت ومن حيث إنّه مقول في جواب ما هو؟ سُمّيت

<sup>1</sup> يُنظر: ابن فارس، الصاحبي في فقه اللّغة العربية و مسائلها وسنن العرب في كلامها، تح: عمر فاروق الطبّاع، دار مكتبة المعارف-بيروت- لبنان، ط1، 1993م، ص 198- 199.

<sup>2</sup> يُنظر: إبراهيم مصطفى، أحمد حسن الزيّات وآخرون، المعجم الوسيط، ص933.

( ماهية ) ومن حيث ثبوته في الخارج سُمّيت ( حقيقة ) ومن حيث امتيازه عن الأغيار سُمّيت (هوية)... والمعنى ما يقصد بشيء"1.

فيتحدّث الشريف الجرجاني هنا عن مراتب المعنى ، على اعتبار أنّ المعاني هي ما كانت صورا ذهنية وهي بذلك: إمّا تشير إلى الشيء على الحقيقة باللّفظ فتسمّى معنى، و إمّا أنمّا تحصل من اللّفظ في العقل وهي بمثابة المفاهيم العلمية التي تتّصف بالجاز، لأنمّا تنقل من المعنى الحقيقي إلى المعنى الاصطلاحي العلمي، وهي ما يمكن السؤال عنه بـ: ما هو؟ ويسمّى الماهية، أو ما يميز به عن غيره ويسمّى الموية؛ أي: ما به عرف الشيء من غيره أو شبيهه أو قرينه 2.

وعرّف التهانويّ (ت1191هـ) المعنى في الاصطلاح بأنّه: "الصورة الذهنية من حيث إنّه وضع بإزائها اللّفظ؛ أي: من حيث إخّا تقصد من اللّفظ، وذلك إخّا يكون بالوضع، فإن عبّر عنها بلفظ مفرد يسمّى معنى مفردا، وإن عبّر عنها بلفظ مركّب يسمّى معنى مركّبًا، فالإفراد والتركيب صفتان للألفاظ حقيقة، ويوصف بحما المعاني تبعًا، وقد يكتفي في إطلاق المعنى على الصورة الذهنية لمجرّد صلاحيتها؛ لأن تقتصد باللّفظ، سواء وضع لها أم لا، فالمعنى بالاعتبار الأوّل يتّصف بالإفراد، والتركيب بالفعل، وبالاعتبار النّاني بصلاحية الأفراد والتركيب."

الملاحظُ أنّ التهانويّ أخذ تعريفه من الشريف الجرجانيّ، وإن كان قد فصّل في مراتب المعاني، وقسّمها إلى المعاني الأوّل، والمعاني التّواني: "فالمعاني الأوّل هي مدلولات التراكيب، والألفاظ التي تسمّى في علم النّحو (أصل المعنى)، والمعاني الثّواني الأغراض (المقاصد) التي يساق لها الكلام (يقصدها المتكلّم)، ولذا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الشريف الجرجاني، معجم التعريفات، ص184-185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: عبد الفتاح جحيش، نظرية المعنى في الفكر النّقدي عند العرب من الممارسة إلى التنظير، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الدكتوراه، كليّة الآداب واللّغات-جامعة الإخوة منتوري-قسنطينة-، الجزائر، 2016م-2017م، ص17.

<sup>3</sup> محمّد عليّ التهانويّ، كشّاف اصطلاحات الفنون، تح: علي دحروح، مكتبة لبنان ناشرون-بيروت- لبنان، ط1، 1996م، ج2، ص1600.

قيل بمقتضى الحال هو المعنى الثّاني كردّ الإنكار ودفع الشك، فإذا قلنا: إنّ زيدا قائم؛ فالمعنى الأوّل هو القيام المؤكّد، والمعنى الثّاني ردّ الإنكار ودفع الشك"1.

بهذا تتحقّق مرتبتان للكلام؛ الأولى هي المعنى المباشر؛ أي: ما يحمل على الحقيقة وهو إثبات القيام لزيد، أمّا المعنى المقصود الذي يوجبه مقتضى الحال فهو ردّ الإنكار ودفع الشك، وهذا المعنى الأخير يعتبر معنى ثانيًا يُتوصّل إليه بالمعنى الأوّل<sup>2</sup>. "أمّا إذا قلنا: هو أسد في صورة الإنسان فالمعنى الأوّل هو مدلول هذا الكلام، والمعنى الثّاني هو شجاع... وتسميته بالمعنى الثّاني لكون اللّفظ دالًّا عليه بواسطة المعنى الأوّل على الثّاني عقلية قطعا، وأمّا دلالة اللّفظ على المعنى الأوّل فقد تكون و ضعية، وقد تكون عقلية".

فإذا سمّينا المعنى الأوّل بالمعنى المباشر، وهو ما نفهمه على الحقيقة الجحرّدة من قولنا: (هو أسد في صورة الإنسان)، فإنّ المعنى النّاني هو الذي نتوصّل إليه من خلال المعنى المباشر وهو كونه شجاعا، فدلالة المعنى المباشر على معنى شجاع هي دلالة عقلية، أمّا دلالة اللّفظ على المعنى المباشر فهي دلالة يغلب عليها الوضع أو ما نسمّيه الاصطلاح أو الاتّفاق بين المتكلّم والسّامع (السياق، أو وضع التخاطب)، فتسمّى الدّلالة الأولى أو المعنى الأوّل المباشر بالحقيقة، وتسمّى الدّلالة الثّانية أو المعنى النّاني (شجاع) بالدّلالة الجازية فكأنّنا جزنا من المعنى المباشر إلى المعنى المجازي من خلال قرينة عقلية أو لغوية أو وضعية، ولذلك قسّم البلاغيون المجاز إلى مجاز عقلي ومجاز لغوي (وضعي) ومجاز مرسل، وهو الذي يتأدّى عند عبد القاهر الجرجاني بمعنى المعنى المعنى الكفويّ (1094هم) في كليّاته في تفصيل ذلك فيقول بشكل من التدقيق: "المعنى مطلقا هو ما يقصد بشيء، وأمّا ما يتعلّق به القصد باللّفظ فهو معنى

المرجع السابق، ص 1601.  $^{1}$ 

<sup>2</sup> يُنظر: عبد الفتاح جحيش، نظرية المعنى في الفكر النّقدي عند العرب من الممارسة إلى التنظير، ص 18.

<sup>.</sup> التهانويّ، كشّاف اصطلاحات الفنون، ج2، ص1601.

<sup>4</sup> يُنظر: عبد الفتاح جحيش، نظرية المعنى في الفكر النّقدي عند العرب من الممارسة إلى التنظير، ص 18.

اللّفظ، ولا يطلقون المعنى على شيء إلّا إذا كان مقصودا، وأمّا إذا فهم الشيء على سبيل التبعية فهو يسمّى معنى بالعرض لا بالذات"<sup>1</sup>.

ومعنى ذلك أنّ المعاني هي الصور الذهنية المقصودة، إمّا بالذات وهي الحقيقة، وإمّا بالعرض وهو الجاز وضروب التعبير البليغ أو الفتي.

#### ثانيًا. أنواع المعنى:

أشار اللّسانيون المحدثون 2 إلى جملة من أنواع المعنى، أبرزها: 3

# 1. المعنى الأساسي (المعجمي):

يُسمّى أيضًا المعنى المركزي للكلمة، وهو الذي يمثّل الوظيفة الحقيقية للّغة، فهو المعنى الحامل للتصوّر المتبادر إلى الذّهن، والّذي نجده في المعاجم، كما أنّه ذو دلالة مستقلّة عمّا يمكن أن توحيه أصوات الكلمة أو صيغتها من معانٍ زائدة على ذلك المعنى الأساسيّ<sup>4</sup>.

## 2. المعنى الأسلوبي:

هو ذلك النّوع من المعنى الذي تحمله قطعة من اللّغة بالنّسبة للظروف الاجتماعية لمستعملها والمنطقة الجغرافية التي ينتمي إليها، كما أنّه يكشف عن مستويات أخرى مثل: التخصّص ودرجة العلاقة بين المتكلّم والسّامع، ورتبة اللّغة المستخدمة؛ (أدبيّة أو رسمية أو عاميّة...) 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أبو البقاء الكفوي، الكليّات، تح: عدنان درويش ومحمّد المصري، مؤسّسة الرّسالة-بيروت- لبنان، ط2، 2011م، ص710.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُطلق بعضهم على علم المعنى مصطلح (علم الدّلالة- Semantics)-تُضبط بفتح الدّال وكسرها-ويعرّفونحا بأكمّا: دراسة المعنى، أو ذلك الفرع من علم اللّغة الّذي يتناول نظريّة المعنى. (يُنظر: أحمد مختار عمر، علم الدّلالة، مكتبة دار العروبة للنّشر والتّوزيع، الكويت، ط1، 1982م، ص 11).

 $<sup>^{1}</sup>$  يُنظر: هويدي شعبان هويدي، علم الدّلالة بين النظرية والتطبيق، دار الثّقافة العربية، مصر، ط $^{1}$ ، و $^{1}$ 0م، ص $^{1}$ 0.

<sup>4</sup> يُنظر: نور الهدى لوشن، علم الدّلالة دراسة وتطبيق، المكتب الجامعي الحديث- الإسكندرية- مصر، ط1، 2006م، ص04، ويُنظر: إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، مكتبة الأنجلو المصريّة، مصر، ط5، 1984م، ص48.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: أحمد مختار عمر، علم الدّلالة، ص38.

وقد ينتمي إلى لغة الشعر، أو لغة النثر، أو لغة الإعلان، ومثال هذا: الكلمات التي تدّل على معنى الأبّوة؛ والتي تعكس أيضًا الطبقة التي ينتمي إليها المتكلّم، مثل: داد: في لغة الأرستقراطيين والمتفرنجين، الوالد-والدي: أدبي فصيح، بابا: عاميّ راق، أبُويا-آبا-: عاميّ مبتذل أ.

#### 3. المعنى العقلى:

يراد به مراعاة الجانب العقلي من المعنى، وهو الجانب الذي يمكن تحليله إلى عدد من العناصر التكوينية أو المكوّنات العقلية المتميّزة، التي تحدد في ضوئها كافة العلاقات الدلالية القائمة بين الوحدات المعجمية، أو بين الجمل، ويعد المعنى العقلي العامل الأساس في عملية الاتّصال اللّغوي².

## 4. المعنى الإضافي:

يسمّى المعنى الثانوي أوالعرضي أوالتضمني؛ "وهو المعنى الذي يملكه اللّفظ عن طريق ما يشير إليه، إلى جانب معناه التصوري الخالص وهذا النّوع من المعنى زائد على المعنى الأساسي وليس له صفة الثّبوت والشّمول، وإنّما يتغيّر بتغيّر الثقافة أو الزمن أو الخبرة"<sup>3</sup>؛ فكلمة (نحلة) مثلا لها معانٍ إضافية في عقول النّاس تتمثّل في: النّشاط، وحسن الإدارة والتنظيم، وغيرها من المعاني.

#### 5. المعنى البعيد:

هو المعنى الناشئ عن ازدواج المعنى العقلي في الكلمة الواحدة؛ إذ تثير إحدى دلالتي الكلمة الدلالة الأخرى التي يمكنها أن تعبّر عنها، أو تشير إليها، وهي المراد في أغلب الأحيان 4؛ بمعنى أنّ هناك أنواعًا من الكلمات تحمل معانٍ قريبة من الذّهن، وأخرى بعيدة عنه.

<sup>1</sup> يُنظر: مختار درقاوي، شرح مصطلح تعريف الدّلالة عند العرب، مجلّة التعليميّة، الجلّد 5، العدد14، الجزائر ماي 2018م، ص268.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: هويدي شعبان هويدي، علم الدّلالة بين النظرية والتطبيق، ص119، ويُنظر: نايف حرما، أضواء على الدراسات اللّغوية المعاصرة، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، ط2، 1986م، ص233.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أحمد مختار عمر، علم الدّلالة، ص37.

<sup>4</sup> يُنظر: هويدي شعبان هويدي، علم الدلالة، ص117.

## 6. المعنى الارتباطي:

ينشأ عن ارتباط الوحدة اللّسانية التواصلية بسلسلة أخرى تشترك معها في خصائص بعينها، والارتباط متحقّق عند الاتّصال بالحقل الدّلالي، وبالدّلالة المعجمية أ، فلفظ (إنسان) مفهوم عام يتضمّن مفاهيم صغرى (الرأس، الصدر، البطن اليد، الرجل).

#### 7. المعنى النّفسى:

وهو يشير إلى ما يتضمّنه اللّفظ من دلالات عند الفرد؛ فهو معنى فرديّ ذاتي، لا يتميّز بالعموميّة، ولا التداول بين الأفراد جميعا، ويظهر هذا النّوع بوضوح من خلال الأحاديث العادية للأفراد، أو من خلال كتابات الأدباء وأشعار الشّعراء<sup>2</sup>.

للمعنى النّفسي عند (بيير جيرو – Pierre Guiraud) قضايا تحدّده: 3

أ. قضية تتعلّق بعلم النّفس: لماذا وكيف نتواصل؟ ما هي الإشارة؟ وماذا يجري في ذهننا وفي ذهن من نخاطبه حين نتواصل؟ وما هو الجوهر؟ وما الوظيفة الآليّة والنّفسية لهذه العملية؟ ... إلى آخره.

ب. قضية تتعلّق بالمنطق: ما هي علاقات الإشارة مع الواقع؟ ضمن أيّ شروط تطبّق الإشارة على موضوع أو على حالة من خصائص وظيفتها أن تعني؟ ثمّ ما القواعد التي تضمن اتّصالًا حقيقيا؟ إلى غير ذلك.

ج. قضية تتعلّق باللّسانيّات: هي بالأحرى مجموعة من القضايا، والسّبب أنّ لكلّ نظام من الإشارات قواعده الخاصّة التي تتعلّق بطبيعته ووظيفته.

#### 8. المعنى الإيحائي:

وهو ذلك النّوع من المعنى الّذي يتعلّق المعنى الإيحائي بتلك الكلمات التي تمتلك مقدرة خاصّة على الإيحاء نظرا لشفافيتها 4، وقد حصر ستيفن أولمان (Stephen Ullmann) تأثيرات هذا النّوع من المعنى في ثلاثة هي:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص116.

<sup>2</sup> يُنظر: أحمد مختار عمر، علم الدّلالة، ص39.

<sup>3</sup> بيير حيرو، علم الدلالة، تر: منذر عياشي، دار طلاس للدّراسات والتّرجمة والنّشر-سوريا، ط1، 1977م، ص18.

<sup>4</sup> يُنظر: أحمد مختار عمر، علم الدّلالة، ص39.

أ. التأثير الصوتي: <sup>1</sup> وهو نوعان؛ فإمّا أن يكون مباشرا-primary onomatopoeia-، كما لو كانت الكلمة تدلّ على بعض الأصوات، أو الضحيج الذي يُحاكيه التركيب الصوتي للاسم، ويُمُثّلُ له ب: صليل (السيوف) ، مواء (القطة)، خرير (الماء)، وغير ذلك.

وإمّا قد يكون غير مباشر-secondary onomatopoeia - مثل: القيمة الرّمزية للكسرة التي ترتبط في أذهان النّاس بالصغر، أو الأشياء الصغيرة.

ب. التأثير الصرفي: ويتعلّق بالكلمات المرّكبة والكلمات المنحوتة، كالكلمة العربية: صهصلق؛ من (صهل وصلق)، وبحتر للقصير (من بتر وحتر).

ج. التأثير الدّلالي: وهذا النوع من التأثيرات متعلّق بالكلمات الجازية، أو المؤسّسة على الجاز، ويلحق بحذا النّوع ما يُطلق عليه (المعنى المنعكس-reflected meaning)، <sup>2</sup> الذي يَظهر في حالات تعدّد المعنى الأساسي؛ حيث غالبا ما يترك المعنى الأكثر شيوعًا أثره الإيحائي على المعنى الآخر، ويتجلّى بصورة أكبر في الكلمات ذات المعاني المكروهة، أو المحظورة مثل الكلمات المرتبطة بالجنس والموت، وفي أمثال هذه الحالات ينبغي استعمال التلطيف في التعبير الذي هو عمليّة الإشارة إلى شيء مكروه، أو معنى غير مستحب بطريقة تجعله أكثر قبولا واستصاغة.

#### 9. المعنى النّحوي:

أدرك نُحاتنا المتقدّمون أهميّة النّحو في توجيه المعاني، ولم يقصروه على الإعراب -أواخر الكلم- ؟ بل تَعَدَّوا ذلك إلى نظم وتأليف الجمل، ودلالاتها على ما أُريد بها من معنى، فالسَّبك، والتنظيم، والتأليف لها أدوار في إيراد المعاني وإبرازها 3، ومن ثمّة كان النّحو -عندهم- كلّه دلالة؟ سواء ما تعلّق بالعلامات الإعرابية أم الأساليب الكلامية أم الحروف، والأدوات النحوية أم القرائن والسّياقات 4.

والمعنى النّحوي ما عناه عبد القاهر الجرجاني (ت471هـ) بنظريّة النّظم، حين قال: "فلست بواجد شيئا يرجع صوابه إن كان صوابًا، وخطؤه إن كان خطأً، إلى النّظم، ويدخل تحت هذا الاسم، إلّا

<sup>1</sup> يُنظر: ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللّغة، تر: كمال محمّد بشر، مكتبة الشباب، مصر، د ط، 1977م، ص73-70.

<sup>2</sup> يُنظر: أحمد مختار عمر، علم الدّلالة، ص40.

<sup>3</sup> يُنظر: محمد عبّاس نعمان الجبوري، دور النّحو و الإعراب وأهميّتهما في تفسير النّص القرآني، محلّة أوروك للأبحاث الإنسانية، المجلّد الثّالث، العدد1، العراق 2010م، ص29.

<sup>4</sup> يُنظر: عبد الرّحمان محمّد أيوب، دراسات نقديّة في النّحو العربي، مؤسّسة الصباح، الكويت، د ط، د ت، ص23.

وهو معنى من معاني النّحو قد أصيب به موضعه، و وضع في حقّه، أو عومل بخلاف هذه المعاملة، فأزيل عن موضعه واستعمل في غير ما ينبغي له..." أ؛ فحاول الجرجاني بهذا بيان أهميّة معاني النّحو في نظم الكلام وصحّته.

وهذا ما جعل العلماء القدامي يولون وظائف النّحو بعناية خاصّة، فأكّدوا أنّ الأنظمة النّحوية عنصر حاسم من عناصر فهم المعني<sup>2</sup>، وصنيعهم هذا يرجعُ إلى أهّم اتّخذوا من تلك القواعد، والقوانين النّحوية سبيلًا إلى فهم النّصوص اللّغوية، ومنها النّص القرآني، ممّا جعل النّحو العربي منذ نشأته الأولى لصيقًا بالدّلالة، وأنَّ للنُّحاة العرب المتقدّمين قصب السبق في الربط بين النّحو بالدلالة<sup>3</sup>؛ أي: في ربط النّحو بدلالته الوظيفية. والبحث اللّغوي عند العرب منذ بداياته فيما تستظهره كتب المعاني –ارتكز على توجيه الدّلالة بما تضمّنه القرآن الكريم من معانٍ ومقاصد 4.

اهتمّت الدّراسات الحديثة بحقل المعنى النّحوي، وتبرز في هذا الجحال أعمال مّام حسّان، الذي استطاع أن يصل إلى (نظريّة القرائن النّحوية) التي تعدُّ خلاصة بحث، وتمحيص وتنقيب في تُراث جهابذة علماء العرب.

ويتَّضح دور هذه القرائن في مفهومها بحد ذاته؛ إذ يعرِّفها الشّريف الجرجاني (ت816ه) بأخّا: " أمر يشير إلى المطلوب" و هي عند بعض المحدثين "كل ما يدلّ على المقصود" ويرى تمام حسّان أنّ المعنى يحصل بتضافر عدّة قرائن تظهر داخل الأنظمة اللّغوية سواء الصوتية، أو الصرفية، أو النّحوية، وأنّ المعنى لا يتحقّق مع قرينة واحدة؛ بل لا بدّ من تضافرها مع قرائن أخرى حتى يكتمل دورها في توضيح المعنى، ومن هذا المنطلق بنى نظرية (تضافر القرائن)، تحت اسم قرائن التّعليق -وهو مصطلح استعاره من

<sup>.61</sup> عبد القاهرين عبد الرّحمان الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: محمد قاسم محمّد حسين، الأثر الدّلالي في التّوجيه النّحوي من حيث التّعدد والاحتمال والمنع، محلّة البيان- العدد487، الكويت 2011م، ص29.

<sup>3</sup> يُنظر: عبد الرّحمان محمد أيوب، دراسات نقدية في النّحو العربي، ص23.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: عليان بن محمد الحازمي، علم الدّلالة عند العرب، مجلّة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللّغة العربية وآدابحا، ج15، العدد27، المملكة العربيّة السّعودية 1424هـ، ص707.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: الشريف الجرجاني، معجم التعريفات، ص146.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: إميل بديع يعقوب، موسوعة النّحو والصّرف والإعراب، انتشارات استقلال إيران، ط3، 2004م، ص522.

عبد القاهر الجرجاني - حيث قسم القرائن إلى قسمين؛ القسم الأوّل: القرائن المقالية، والتي تنقسم بدورها إلى قرائن معنوية وقرائن لفظية، والقسم التّاني: القرائن الحالية وهي التي ترتبط بسياق الحال أ. أمّا القرائن المقالية فهي: 2

1. القرائن المعنوية: هي معاني النّحو، أو العلاقات السّياقية، أو ما يتّصل بالحدث الكلامي من ملابسات، فيدخل ضمنها سياق الحال والمقام، وهي خمسة أقسام:

أ. الإسناد: هو ضم لفظ إلى آخر على وجه الإفادة التامة، بحيث يكتمل معنى الجملة، ويمكن الاكتفاء
 بلفظين ليصح الحديث، وهو نوعان:

التوع الأوّل: الإسناد الأصلى كإسناد الفعل إلى الفاعل.

والتوع الثّاني: هو الاسناد التبعي، ويكون ذلك بالتبعية في الإبدال، والعطف بالحروف<sup>3</sup>، والإسناد يتكوّن من ركنيين المسند إليه والمسند، فالمسند إليه هو المراد الحكم عليه بحكم ما، والمسند هو الحكم المراد إلى المسند إليه.

ب. التخصيص: هو "علاقة نحوية عامّة تربط بين المعنى الإسناديّ المستفاد من المسند، وطائفة من المنصوبات تشتمل على المفعولات الخمسة ، والحال والمستثنى والتمييز".

ج. النّسبة: هي قرينة تلحق بقرينة التخصيص، ولكن يختلفان في المعنى وهي قيد عام علاقة الإسناد، أو ما يقع في نطاقها، وتتفرع قرينة النّسبة إلى: <sup>5</sup>

1. قرينة الإضافة: ومعناها إضافة نسبة بين المضاف والمضاف إليه.

2. قرائن معاني حروف الجرّ: وهي نسبة بين الحدث في الإسناد وبين المحرور، ومعاني حروف الجر الكثيرة.

 $oldsymbol{c}$ . التّبعية: ويقصد بها ارتباط التّابع بالمتبوع، ويندرج تحتها العطف، والتّوكيد، والبدل

<sup>3</sup> محمد اللبدي، معجم المصطلحات النّحوية و الصرفية، دار الفرقان-بيروت - لبنان،ط3، د ت، ص107.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: تمام حسّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، ص186-187-188-189.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص191.

<sup>4</sup> تمام حسّان، القرائن النّحوية وإطراح العامل و الإعراب يين التقديري والمحلي، مجلّة اللّسان العربي، العدد 11، ج1، المغرب 1974م، ص42.

<sup>5</sup> يُنظر: تمام حسّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، ص201.

ه. المخالفة: يقصد بها أن جزءا من أجزاء التركيب يخالف أحكام الإسناد الجاري، ويظهر ذلك بوضوح في باب الاختصاص مثل: نحنُ العربَ لا نقبلُ الضَّيم، فالعرب هنا جزء يخالف مقتضى الإسناد الذي يتطلب خبرا؛ ولذلك لا يمكن أن تعرب كلمة العرب خبرا؛ لأنّ المراد معنى يخالف ما ذكر، وهو أخصُّ وأعنى 2.

#### 2. القرائن اللفظية:

القرائن اللّفظية هي ما يقدمه علما الأصوات، والصرف للنحو من قرائن صوتية وصرفية، أو ما يسمّى في علم اللّغة الحديث السّياق العام الذي يسهم في الكشف عن المعنى، وهي: 3

أ. العلامة الإعرابية: والمقصود بها الحركات الإعرابية؛ حيث بالغ النحاة القدامي في اعتمادها كقرينة توضح المعنى، حتى أفهم بنوا النحو كله على الإعراب، مع العلم أن الإعراب وحده لا يكفي لتبيان المعنى النّحوي.

**ب**. **الرّتبة**: وهي وصف لمواقع الكلمات وترتيبها في التركيب ، ونميز نوعان منها:<sup>4</sup>

1. رتبة محفوظة: وهي تخصُّ النّحو؛ لأن أي اختلال يمسّها يجعل التركيب غير مقبول، ومن أمثلتها تقديم الموصول على الصلة، الموصوف على الصفة، والفعل على الفاعل، والمضاف على المضاف إليه، وأدوات الجزم والنّفي والاستفهام التي لها الصدارة دوما .

2. رتبة غير محفوظة: وهي تخص البلاغة، وقد اهتم بها علم المعاني الذي بين أغراض التقديم والتأخير ضمن دراسته للأسلوب لا للتركيب، ومن أمثلتها تقديم المبتدأ على الخبر، الفاعل على المفعول، والفعل على الحال.

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السّابق، ص204.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر المرجع نفسه، ص200.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص205.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص207.

- ج. الصيغة: المقصود بها "المبنى الصرفي للأسماء والأفعال والصفات "1"، ومن أمثلتها الفاعل والمفعول، المبتدأ والخبر، نائب الفاعل يطلب فيها أن تكون أسماء لأفعال؛ ولذلك لا يمكن توقع مجيء الفاعل غير السم، فالصيغة هي البُنى الصرفية لمصطلحات اللّغة من أسماء وأفعال، وصفات، وغيرها2.
  - د. المطابقة: يقصد بها التطابق بين أجزاء التركيب، وتكون في:  $^{3}$ 
    - 1. العلامة الإعرابية: الأسماء والصّفات والأفعال ...الخ.
      - 2. الشّخص: التكلم والخطاب.
      - 3. العدد: الإفراد والتثنية والجمع.
        - 4. النّوع: التذكير والتأنيث.
        - التعيين: التعريف والتنكير.
      - فلا تكون المطابقة في الأحداث والظروف.
- ه. الرّبط: هو اتّصال أحد المترابطين بالآخر، ولهذا الأخير دور في إبراز المطابقة بين أجزاء الكلام، وتوضيح معنى الإسناد، ومن أمثلته: الربط بين الموصول والصلة، المبتدأ والخبر، الحال و صاحبه، القسم وجوابه، والشرط وجوابه 4.
- و. التضام: هو أن يستلزم أحد العنصرين النحويين عنصرا آخر فيكون التضام على هيئة التلازم، وأن يتنافى معه فلا يلتقي به، ويكون حينئذ على هيئة التنافي، وعندما يستلزم أحد العنصرين الآخر فإن هذا الأخير قد يدل عليه بمعنى وجودي(الذكر)، أو بمعنى عدمى (التقدير)<sup>5</sup>.
  - ز. الأداة: هي مبنى صرفي يؤدّي وظائف خاصّة في التركيب، وهي تنقسم إلى قسمين:  $^{6}$

أحمد محمّد قدور، مبادئ اللّسانيات، دار الفكر بدمشق، سوريا، ط2، 1999م، ص123.

<sup>2</sup> يُنظر: تمام حسّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، ص210.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص211.

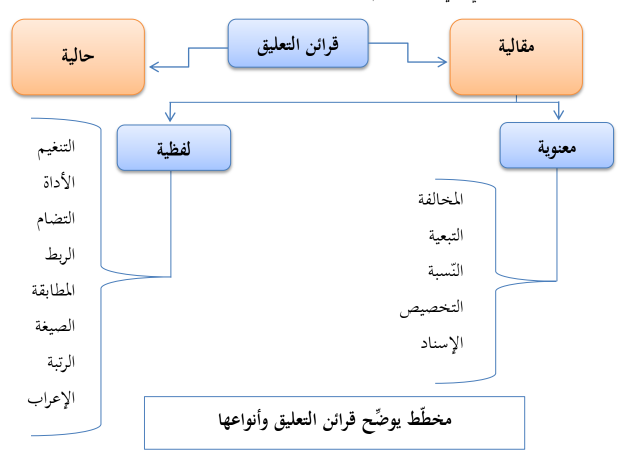
<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص213.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص216.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 224-225.

- 1. الأدوات الأصلية: لا تنتمي إلى أيّ مبنى صرفي سابق إنّما هي أدوات وضعت لأغراض حاصّة عند أهل اللّغة أساسا.
- 2. **الأدوات المحوّلة**: تنتمي إلى مباني الأسماء أو الظروف والأفعال، لكنّها شبّهت بالحرف تشبيها معنى الأدوات كلّها تشترك في أخّا لا تدلّ على معنى معجمي؛ بل تدلّ على معنى وظيفى عامّ؛ وهو التّعليق.
- ح. النّغمة: هي الإطار الصوتي الذي تقال به الجملة في السياق<sup>1</sup>، وهناك عدّة أشكال ينطق بما التنغيم في الجملة منها: الجملة الاستفهامية، أو المثبتة، أو المنفية، أو المؤكدة، أو جملة النداء، أو التمني، أو العرض ونحو ذلك، فلكلّ جملة من هذه الجمل نغمة خاصة تنطق بما<sup>2</sup>.

وأمّا القرائن الحالية: هي التي تخصُّ المقام وعناصره الاجتماعية والتّقافية .



أحمد محمّد قدور، مبادئ اللّسانيات، ص238.

<sup>2</sup> يُنظر: تمام حسَّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، ص226.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص189-190.

# 3. تلقي النّص وعلاقته بمعاني النّحو:

يرتبطُ تلقي النّصوص، وما يحمله من: تحليلٍ، وقراءة، والتماسِ للذّوق البلاغيّ، ارتباطًا مباشرًا بالنّحو، وما ينشأ عنه من الدّلالات، والمعاني، كما وضّح ذلك (محمّد محمّد أبو موسى) بقوله: " فالنّحو، وما ينشأ عنه من الدّلالات، والمعاني، ورَوابِطِها، ومَعْرفةِ مَواقِعِها من الإِعْرابِ نَظرٌ في بِنيةِ النّصّ، وتَعليلُ هذهِ البِنْية "1.

ثُمّ يُضيفُ أنّ قول النُّحاةِ: هذا حالٌ، وهذَا تَمييزٌ وهذا مُبتدأٌ، وهذا حَبرٌ، وهذه واوُ الحالِ، والتَّمييزِ وتلكَ عاطِفةٌ، أو مُسْتأْنَفةٌ، إلى آخِرِ تَدْقِيقٍ بَالِغٍ في تَفسيرِ النَّصِّ، وكلامُهمْ في الفَرقِ بينَ الحالِ، والتَّمييزِ والصِّفةِ والفَرقِ بين الواواتِ، والفاءاتِ، والماءاتِ، كلّ هذا منْ أَدَقِّ ما يُدرَكُ في دَلالةِ النّصِّ وفيهِ منَ الدِّقَةِ واللُّطْفِ والحَفاءِ ما يَروقُ ويَروعُ، ويُدهِشُ 2 فلاريب أنّ التّحليل النّحوي سبرٌ وتشريحٌ، وإضاءاتُ للمُقايا البناء اللّغوي، وهو قطب الرّحى في تلقي النّص، وسبيلُ استظهار ما تحفَلُ به النّصوص من القِيم اللهُخيّة.

# أوّلًا. التلقى بين القدماء والمحدثين:

لقد كان للعرب السبق في العناية بقضايا التلقي؛ فحظيت القراءة باهتمامهم كونها أوّل ممارسة فعليّة تُسهم في بناء وتشكيل النّص، كما اهتموا بالتأويل بوصفه فعاليّة فكرية ينهض بها المتلقي الاكتشاف آليّات النّص، وفهم أسراره، والوصول إلى دلالاته ومعانيه، وتحديد إيحاءاته الفكرية 3، وانصب الاهتمام بالنّص القرآني عند القدماء على معانيه ومقاصده الشّرعية وتفسير آياته، وألفاظه، والمناسبة بين الآيات وأسباب النّزول لدى علماء التّفسير وعلماء التأويل ، أو استخراج أحكامه للاحرى، ولم الأصول -، ولكنّ الاهتمام ببناء النّص القرآني نجده قليلًا بالمقارنة مع الاهتمام بقضاياه الأخرى، ولم

<sup>1</sup> محمّد محمّد أبو موسى، قراءة في الأدب القّديم، مكتبة وهبة-القاهرة- مصر، ط4، 2012م، ص12.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{2}$ 

أينظر: محمد المبارك، استقبال النّص عند العرب، المؤسّسة العربية للدّراسات والنّشر-بيروت-، لبنان، ط1، 1999م، ص220.

يتعرّض العلماء لهذا الجانب إلّا في معرض حديثهم عن الإعجاز، وخاصّة الّذين تناولوه من جانب النّظم<sup>1</sup>.

ولعل عبد القاهر الجرحاني (ت471هـ) من أبرز التقاد، والبلاغيين الذين ربطوا العمليّة الإبداعية بالتّلقي، تأسيسًا على نظريّته-النّظم- الجديدة في قراءة النّص الأدبي، والنّص القرآني خاصّة، والتي ارتقت بالبلاغة العربيّة إلى مرحلة النّضج من خلال كتابيه (أسرار البلاغة)، و(دلائل الإعجاز)2.

إنّ تلقي النّص على اختلافه شغل حيّزًا كبيرًا لدى الباحثين العرب، ولم يُغفل الدّرس اللّسانيّ موقف المتلقي، وذلك التفاعل بينه وبين المبدع، وعلاقتهما الوثيقة التي تُسهمُ في إضفاء شرعيّة فهم النّص وتحديد فضائه، ولا أدلّ على ذلك من أنّ النّحو العربي قد أُقِيم صرحه على دراسة دور المتلقي" فقد استنبطوا قواعدهم باستقراء الأداء ... الّذي يتلقاه المتلقي "ق؛ لأنّ هذا الأخير يعدُّ عُنصرًا رئيسًا في فهم ما يُنشئ؛ ولأنّ النّص موجّة إليه كي يفهمه، ويتبيّن دلالاته المختلفة، وهذه الغاية الفهم عيملُ المنتج (المبدع) على تحقيقها من خلال مراعاة الحسّ اللّغوي لدى المتلقي المتفاعل مع أجواء النّص الفسيحة للإسهام في إنتاج وتشكيل المعني 4.

كما يُعدُّ المبتج (المبدع) طرفًا هامًّا في عمليّة إنتاج الكلام، حين يختار نظمًا نحويًا على نظم نحويّ آخر، وهو حين يختار فإنّه يخضع لظروف غير لغوية يقوم البلاغيّ بوصفها مراعيًا مختلف الحيثيات المقاميّة التي تُسهم في تحديد خصائص الجملة البنيوية المختلفة، فالمبتج عُنصُرٌ فاعلٌ في تحديد خصائص

<sup>1</sup> يُنظر: حسين خمري، نظرية النّص من بنية المعنى إلى سيميائية الدّال، الدار العربية للعلوم ناشرون-بيروت- لبنان، ط1، 2007م، ص200.

<sup>2</sup> يُنظر: عبد العزيز جابا الله، محجوبة البفور، التلقي عند عبد القاهر الجرجاني: مفهومه، تحليّاته، وإشكالياته، مجلّة الباحث- مجلّة دوليّة فصليّة محكّمة تصدر عن مختبر الترجمة وتكامل المعارف-كليّة الآداب والعلوم الإنسانية-جامعة القاضي عياض، العدد 13، المغرب أوت2013م، ص135.

<sup>3</sup> مصطفى حميدة، نظام الارتباط والربط في الجملة العربية، ص21.

<sup>4</sup> يُنظر: محمّد ملياني، مفهوم التلقي في التُّراث العربي، مجلّة دراسات وأبحاث، المجلّد5، العدد13، الجزائر2013م، ص85.

النّص؛ إذ على عاتقه تقعُ مهمّة إخراجه على سمت كلام العرب من جهة، واستجابته لمِقتضيات الوظيفة النّصية التي تختص ببناء الحدث اللّغوي من جهة أخرى، وذلك باختيار الجُمل المناسبة لأساليب اللّغة العربية ولمعاييرها بكيفيّة تتّسق، وتنسجمُ مع عمليّة الاتّصال والإبانة والإفهام 1.

ويعدُّ المتلقي (المخاطب) قطبًا آخر من أقطاب العمليّة التواصليّة، فمراعاته ومراعاة مقامه، وشدّ انتباهه ممّا يؤثّرُ في تركيب الجمل وحشر مكوّناتها وفق ترتيب معيّن تطلبه أكثر من ضرورة؛ لأنّ عدم مراعاة المتلقى يؤدّي إلى جُملةٍ من الأفهام المغلوطة، والتي تُعاكس مقصود المتكلّم².

لقد جاء اهتمامُ أسلافنا بجماليّات التلقي مبثوثًا في جُملةٍ من أحكامهم على النّصوص عبر حقب زمنيّة مُختلفة، من أمثال الجاحظ (ت255ه)، وابن قتيبة (ت276ه)، وعبد القاهر الجرجاني (ت471هم)، الذين يُشكّلون تطوّرًا لحركة الفكر النّقدي العربي بشكل عام، ويُمثّلون نَقلةً نوعيّة فيما يتعلّقُ بجماليّات التّلقي، وخاصّةً في رحاب القرآن الكريم والشّعر العربي؛ اللّذان أوجدا نوعين من التّلقي هما: التلقي الشفهي، والقراءة، أحدهما مُرتبط بالآخر، ويتعلّقُ الأمر بالسّماع، والإنصات، والإنشاد، والتّلاوة.

وتعامل الدّرس النّقديّ العربي مع النّص من خلال ثلاث عناصر هامّة: (النّص- المتلقي- المبدع)، ولم يُهمل المتلقي (مُستمعًا، أو قارئًا، أو مُخاطبًا) في عمليّة التفاعل مع قدرات النّص الفنيّة الكامنة فيه، ولمحاته الجمالية، لفهم غوامضه، وكشف أسراره 4.

لقد أولى النقد العربي القديم عناية كبيرة بمسألة جماليّات تلقي النّص، لا سيما الجاحظ (ت255هـ) والجرجانيّ (ت471هـ) في حديثهما عن مفهوم اللّذة الأدبية، وكيفيّة الوقوف عليها في

<sup>1</sup> يُنظر: رشيد بلحبيب، أثر العناصر اللّغوية في صياغة المعنى، مجلة اللّسان العربي، المجلّد23، العدد47، المغرب 1999م، ص10-11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص11.

<sup>3</sup> يُنظر: محمّد الميارك، استقبال النّص عند العرب، ص284.

<sup>4</sup> يُنظر: محمّد ملياني، مفهوم التلقي في التُّراث العربي، ص90.

النّص، وفي هذا الصّدد يقول الجاحظ: " الشيء من غير معدنه أغرب، وكلّما كان أغرب كان أبعد في الوهم، وكلّما كان أبعد في الوهم كان أطرف، وكلّما كان أطرف كان أعجب، وكلّما كان أعجب كان أبدع"1.

وعبر عبد القاهر الجرجانيّ (ت471هـ) عن هذا الأثر ووظيفته الجماليّة بعدّة مصطلحات من مثل: التأثير، القراءة، التأويل، بوصفها وظائف المتلقي ابّخاه النّص الأدبي، ولا تتحقّق مُتعة النّص ولذّة القراءة إلّا بعد التدبّر وإعمال الفكر من أجل الفهم، فإذا توفّر للمُتلقي ذلك أحسّ بوقع المتعة الجمالية في نفسه²، يقول الجرجانيّ: "ومن المركوز في الطّبع إذا نيل بعد الطلب له، أو الاشتياق إليه، ومُعاناة الحنين نحوه، كان نيله أحلى، وبالمزيّة أولى، فكان موقعه من النّفس أجلّ وألطف، وكانت به أضنَّ وأشغف"، ويقول في موضع آخر: "فإذا رأيتها قد راقتك وكثرت عندك، ووجدت لها اهتزازًا في نفسك، فعد فانظر في السّب، واستقص في النّظر"4.

أمّا في الدّراسات الحديثة فقد حظيت فكرة التلقي والقراءة بحظً وافر، نتج عنها نظرية مستقلّة ركّزت على عمليّة التلقي بوصفها مفهوما شاملا متكاملًا يحاولُ تقريب المسافة بين القارئ (كرّت على عمليّة النّص فهي نظريّة تؤكّدُ على أهميّة دور المتلقي (قارئًا أو مستمعًا أو مخاطبًا) في تشكّل العمل الأدبي والفتي؛ وضعها منذ بداية السّبعينيات منظّرون ونقّاد من ألمانيا الاتّحادية، أشهرهم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أبو عثمان عمرو بن بحر بن محبوب الجاحظ، البيان والتبيين، تح: عبد السّلام هارون، مكتبة الخانجي-القاهرة-، مصر، د ط، د ت، ج1، ص89-90.

<sup>2</sup> يُنظر: محمّد ملياني، مفهوم التلقي في التُراث العربي، ص88–89.

<sup>3</sup> عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، تح: محمود محمّد شاكر، الموسّسة السّعودية بمصر-القاهرة- مصر، ط1، 1991م، ص139.

<sup>4</sup> عبد القاهر بن عبد الرّحمان الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص63.

<sup>5</sup> يُنظر: عبد العزيز جابا الله، محجوبة البفور، التلقى عند عبد القاهر الجرجاني: مفهومه، تحليّاته، وإشكالياته، ص139.

(هانس روبرت ياوس Hans Rebert Jous)، إضافة إلى (فولفغانغ إيزر Wolfgang Iser) ؛ الذي أسهم في تطوير نظريّة التلقي 1.

وقد ارتبط التلقي في حقل النّصوص الأدبية ارتباطًا وثيقًا بمصطلح القراءة<sup>2</sup>، الّذي يُقصدُ به تشغيلُ مجموعة من عمليّات التحليل، وتطبيقها على نصِّ مُعطى، وهي كما يصفها (إيزر Iser) عمليّة محدليّة يجري من خلالها الاتّصال بين القارئ والنّص، ويمكن أن غيّز بين نوعين من القراءة:<sup>3</sup>

- قراءة خطية: يُمكن أن نسميها قراءة عادية، أو سطحية، وفيها تجري ممارسة التعرّف على الحروف وتركيبها لإقامة علاقات بين المقول، والمكتوب، ويمتدُّ مجال هذا النّوع من الحدّ الأدنى، والمتمثّل في قراءة الكلمات، والتهجّي بالحروف، والتّراكيب، إلى حدّ أقصى هو فهم ظاهر النّصوص؛ أي: فكّ رموز المكتوب، وتحديد الفهم الظّاهر للنّص.

- قراءة فعّالة: وهذه القراءة لا تكتفي بالسّطحية، وإنّما تتحوّل إلى منهج منظّم وآليّات مُمنطقة، يُوظّفُ فيها القارئ معرفته العميقة بالنّص.

إنّ القارئ (Reader) يشكّل محور اهتمام نظريّة التلقي، وعنصرًا أساسيًا في تصوّرها للأدب وتلقّيه، فقد اعتبر (ياوس Jous) " جوهر العمل الأدبي، ومعناه لا ينتميان إلى النّص؛ بل إلى العمليّة التي تتفاعل فيها الوحدات البنائية النّصية مع تصوّر القارئ، وفي أثناء هذه العمليّة يُناطُ بالقارئ القيام بمهمّة إنشاء عمل فنيّ متفرّد لم يكن قد تشكّل بعد" 4، والقارئ كما يرسمه الحسّ الجمالي لـ(هانس

<sup>1</sup> يُنظر: رشيد بن حدو، مدخل إلى جماليّة التلقي، دار النّشر المغربية- الرّباط- المغرب، د ط، 1987م، ص11، ويُنظر: بشرى موسى صالح، نظريّة التلقي أصول... وتطبيقات، المركز الثقافي العربي-الدار البيضاء- المغرب، ط1، 2001م، ص32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ترجع كلمة (القراءة) في اللّغة إلى معنى (الجمع)، فقرأتُ الشّيء قرآنًا: جمعته، وضممتُ بعضه إلى بعض، وقرأ الكتاب قراءةً، وقرآنًا: تتبّع كلماته نظرًا ونطق بما؛ ولايكون ذلك إلّا بتتبعها وجمهعا. ( يُنظر: ابن منظور، لسان العرب، دار صادر-بيروت- لبنان، ط1، المحلّد 1، د ت، ص128، ويُنظر: إبراهيم مصطفى، أحمد حسن الزيّات وآخرون، المعجم الوسيط، ص775).

<sup>3</sup> يُنظر: محمد بن أحمد جهلان، فعالية القراءة وإشكالية تحديد المعنى في النّص القرآني، دار الصفحات للنّشر والتّوزيع-دمشق- سوريا، ط1، 2008م، ص44-48.

<sup>4</sup> روبرت هولب، نظريّة التلقى، تر: عز الدين إسماعيل، النادي الأدبي الثقافي-جدة- السّعودية، ط1، 1994م، ص235.

روبرت ياوس Hans Rebert Jous) قارئ متمرّس ومتمكّن أ، وهو كما يراه (إيزر Iser) القارئ الكفؤ أن المتفاعل مع النّص تفاعلًا ناجحًا.

ويفضّل (فولفغانغ إيزر Wolfgang Iser) تسميته (القارئ الضمنيّ Wolfgang Iser)،"إنّه مجسِّد كلّ الاستعدادات السابقة الضرورية للعمل الأدبي لكي يمارس تأثيره، وهي استعدادات مسبقة ليست مرسومة من طرف واقع خارجيّ وتجريبيّ؛ بل من طرف النّص ذاته"<sup>4</sup>؛ والمقصود أنّ معنى النّص ينبني بالطّريقة نفسها لدى جميع القرّاء، ولكنّ الاختلاف في فهم هذا المعنى من قارئ إلى آخر يعود إلى اختلاف العلاقة التي يُنشئها هذا القارئ مع النّص عن تلك التي ينشئها القارئ الآخر مع النّص نفسه أن فكلّ قارئ له انفعاله الخاصّ به.

# ثانيًا. في المفارقة بين النّص الديني والنّص الأدبي:

إنّ طبيعة النّصوص الإبداعية في المعيار العام واحدة من حيث البنية اللّغوية؛ فالخطابين الديني- القرآني على نحو خاصّ- والأدبي كلاهما يمتلكان المقوّمات اللّغوية الجمالية التقليدية، والتأويلية، لكن الاختلاف بينهما يكمن من حيثُ المبدع (صاحب النّص) ، وبالنّظر إلى قراءة نُقّاد الحداثة للنّص القرآنيّ، ومحاولاتهم التأويلية نجدُها ترتكز-كما تُمليه بعض المناهج اللّسانية- على الجانب اللّغوي للنّص

<sup>1</sup> يُنظر: محمّد بنلحسن التيجاني، التلقي لدى حازم القرطاجيّي من خلال منهاج البلغاء وسراج الأدباء، عالم الكتب الحديث-إربد- الأردن، ط1، 2011م، ص530.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: روبرت هولب، نظريّة التلقي، تر: عز الدين إسماعيل، ص333.

<sup>3</sup> رُصدت صفات عديدة للقارئ فتارة نجده تحت مسمّى: (القارئ المتفوّق أو الممتاز Super Reader)، ونجده باسم القارئ المتاز Model فتارة بحده باسم (القارئ النّموذجي Informed Raeder)، أو نجده باسم (القارئ النّموذجي Reader)، رُيُنظر: محمد بن أحمد جهلان، فعالية القراءة وإشكالية تحديد المعنى في النّص القرآني، ص70).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> فولفغانغ إيزر، فعل القراءة نظريّة الواقع الجمالي، تر: أحمد المدين، دار النّشر المغربيّة، المغرب، د ط، 1987م، ص30.

<sup>5</sup> يُنظر: محمد بن أحمد جهلان، فعالية القراءة وإشكالية تحديد المعنى في النّص القرآني، ص71.

<sup>6</sup> يُنظر: رزاق عبد الأمير الطيّار، قراءة النّص الشّرعي وتأويله عند المفسّرين-دراسة في هدي نظريّة التّلقي-، مجلّة مركز دراسات الكوفة- بحلّة فصليّة محكّمة تصدر عن جامعة الكوفة-، العدد47، العراق 2017م، ص186.

بعَدِّه المادّة المحسوسة القابلة للتّحليل من دون اهتمام بطبيعته الغيبية، والخطابات المحايثة للنّص، والمشكّلة للوعى وطبيعة التلقى، ومنها النّقول المحسّدة في السّنة النّبوية القولية والفعلية.

فإذا كان النّص القرآني نصًّا لغويًا من حيثُ بيانه، وبلاغته، ومن حيثُ إمكاناته اللّغوية، والجمالية، فإنّ الظروف والغايات التي وُجِد من أجلها هذا النّص تستدعي قراءته قراءة مُلمَّة بجميع الجوانب، حذر اختزاله، فالدّراسة اللّغوية اللّسانية مثلًا للنّص القرآني، وإن أنارت جانبًا من قراءة هذا النّص، فإنمّا ستكون قاصرةً عن إدراك الإطار الغائي للنّص 1.

ثُمِّ إِنَّ تناول النَّصِ القرآني بالدَّراسة وفق مناهج قراءة النَّصوص الأدبية كما تشكَّلت في ثقافاها الأصلية، يُلغي تمامًا الفوارق بين النصوص على اختلافها، ولاءً لقالب منهجيّ معيّن، ويُمكن تحديد الفوارق الجوهرية بين النّصين الدّيني-النّص القرآني على وجه الخصوص- والأدبي وفق الآتي: 2

| النّص الأدبي                   | النّص الديني- النّص القرآني على وجه |              |
|--------------------------------|-------------------------------------|--------------|
|                                | الخصوص-                             |              |
| بشري                           | مُقدّس، متعالٍ                      | مصدر النّص   |
| إمّا واعٍ وإمّا غير واعٍ       | مُحدّد، معیّن                       | قصد النّص    |
| قارئ مُحتمل، غير محدود         | قارئ مثالي (خليفة الله في الأرض)    | طبيعة        |
|                                |                                     | المُخاطَب    |
| تجربة جمالية شخصيّة- اجتماعية  | يقيني، حقيقي، مُحكم                 | طبيعة المعنى |
| ظرفي، تاریخي                   | لا زمني، مُتجاوز                    | زمان المعنى  |
| تواصليّة (متعدّدة، غير مُحدّدة | تقويم الإنسان (الهداية)             | غاية النّص   |
| الغاية                         |                                     |              |

<sup>1</sup> يُنظر: محمد بن أحمد جهلان، فعالية القراءة وإشكالية تحديد المعنى في النّص القرآني، ص289.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص289-290.

| طبيعية، مُتصنَّعة             | نموذجية، مُعجزة               | مادّة النّص  |
|-------------------------------|-------------------------------|--------------|
| الجمال، التأثير، الإيديولوجيا | الحقّ، الباطل- الحلال، الحرام | معايير النّص |

#### جدول يوضّح الفروق الجوهريّة بين النّص الديني-القرآني- والنّص الأدبي

بناءً على ما سبق نُدركُ أنّ هناك فرقًا بين مقاربة النّص الأدبي ومقاربة النّص الدّيني (القرآن على غو خاصّ)، فلكلِّ منهما خصائصه المميزّة، فإذا أخذنا على سبيل المثال أهميّة الطبيعة الزّمنيّة للمعنى في تلقي وقراءة النّص الأدبي وتأويله وجدنا أنّه ليس من الضروريّ المحافظة على البُعد الزّمنيّ والتّاريخيّ للوصول إلى معنى معيّن، بينما نجدُ أنّ قراءة النّص القرآنيّ، وتأويله بمعزلٍ عن مُلابساته الزّمنية، والتاريخية (أسباب النّزول، والمكيّ والمدنيّ، والناسخ والمنسوخ من الآيات)، يوصلُ إلى نتائج متعارضة مع قصد النّص وغايته أ.

فلا ريب أنّ العمل الدّلالي يتطلّب بُعدًا شموليًّا تصبح به الدلالة النّصية دالًّا رمزيًّا يتجاوز الأزمنة ويسكن في الآي على الدوام، كما يتطلّب بُعدًا آنيًّا؛ حيث تكون الدّلالة مرتبطة بالزّمن، فتخضع للتطوّرات الزّمنيّة ولإختلاف طبيعة المتلقّين، وإنّ مثل هذا الأمر ليفتح الأفق واسعًا أمام جماليّات تلقي النّصوص، كما يفتح المجال أيضًا للانتقال بالدرس اللّغوي من دراسة نحو الكلمة إلى دراسة نحو الجملة، ومن هذه إلى دراسة الجملة دلالة، ممّا يفضي في النّهاية إلى دراسة الكلام بوصفه خطابا ونصًّا، فندخل إذ ذاك في لسانيات النّص؛ حيث تكون الدلالة هي الأساس الذي يقوم عليه كل اشتغال لغويّ².

#### ثالثًا. القارئ واستثمار المعنى النّحوي:

إنّ المادّة اللّغوية التي تصنعُ الحدث اللّساني، تتغيّر بفعل التركيب القائم على الحذف والذكر والتقديم والتأخير والوصل والفصل، وهذه الكيفيات التعبيريّة هي التي تصنعُ الأدب، وتُبرزُ الفرق بين

<sup>1</sup> يُنظر المرجع السابق، ص290.

<sup>2</sup> يُنظر: منذر عياشي، اللّسانيّات والدّلالة(الكلمة)، مركز الإنماء الحضاري-حلب-سوريا، ط1، 1996م، ص 106-107.

خطابٍ وآخر، فالخطابُ العادي يطلُبُ متلقيًا عاديًا، والخطاب المنماز يطلُبُ متلقيًا متطوّرًا؛ حيثُ عليه أن يتعقّب فراغات النّص، وفجواته، ومُلتوياته قصد تحقيق المتعة الجماليّة التي مصدرها لذّة الاكتشاف القائمة أساسًا على تفاعل المتلقّي مع النّص<sup>1</sup>، ومن هذا المنطلق يتقرّر لدينا أنّ القارئ (المتلقّي) الذي لايبحثُ عن عُرى النّص، ورَوابطه، ولايقف وقفة تدبّر عند طريقة نظمه وهندسةِ بنائه، إنمّا يكون قد أوتي من قِبل عِلّة في الحاسَّة القارئة والحاسَّة الذائِقة، فيُعدَم بذلك لذّة الوصول إلى متعة النّص.

إنّ المعنى لا يُدرك إلّا في سياقاته اللّغوية وعلاقته بالمتلقي؛ أي: حين تتظافر المكوّنات النّحوية، والمجازية في النّص (النّظم)، وترتبط بالمتلقي فيتحقّقُ التأثير الجماليّ<sup>2</sup>؛ لذا كان للنّظم جانبان: جانبٌ نفسيّ، وجانبٌ فكريّ، أمّا الجانب الأوّل فيظهر في عُمق التأثير الّذي يُحسُّ به القارئ (المتلقي)، وهو يتدبّر الكلام البليغ، وفي مقدّمته آيات القرآن الكريم، وأمّا الجانب الثّاني فنحده في العلاقة بين المعاني مع بعض، وبين الألفاظ من حيث الوضع والتّرتيب.

ومعلوم أنّ الهندسة اللّفظية والمعنوية في القرآن مبنيّة وفق نظام خاصّ متفرّد، وإذا كان الدّرس اللّساني يستخدم مصطلح (النّص) للدّلالة على مقطع مكتوب أو شفوي، بغض النّظر عن طوله، ولكنّه يشكّل كلَّا متماسكًا 4، فإنّ النّص القرآني يمتاز بفرادة تماسكه وكيفيّة هذا التماسك.

فهو نص يقدم نفسه بوصفه نصوصًا متداخلة في إطار السورة الواحدة، كما يقدّم نفسه بوصفه نصًّا واحدًا في إطار السور المتعدّدة، ويمكن الوقوف فيه على نصوص تكاد تكون مستقلّة، كما يمكن فرز آيات داخل كل نص تكاد تكون هي الأخرى مستقلّة، ثمّ إنّه من الممكن أيضًا فرز جمل داخل هذه الآيات تكاد أيضًا أن تكون مستقلّة.

<sup>1</sup> يُنظر: محمّد ملياني، مفهوم التلقى في الثّراث العربي، ص86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص88.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: فضل حسن عبّاس، إعجاز القرآن، ص 155.

<sup>4</sup> يُنظر: منذر عياشي، اللّسانيّات والدّلالة(الكلمة)، ص97.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص97.

كما يمكن النظر إلى مفسر القرآن الكريم بوصفه (متلقيًّا/قارئًا) مثاليًّا، على اعتبار أنّ علم التّفسير من أبرز آليّات تلقي النّص القرآني، ولاريب أنّ رتبة المفسّر توجبُ على صاحبها أن يكون متمكّنًا من علوم اللّغة العربيّة؛ فقد أجمع العلماء على اشتراط العلم بالعربية، وعلومها للمفسّر، والنّحو في مقدّمتها؛ إذ هو سُلّم الوصول إلى العلوم الأخرى 2.

وقد نقل الستيوطيّ (ت911هم) في (الإتقان) أنّ من تمام شروط المفسِّر" أن يكون ممتلئا من عُدّة الإعراب، لا يلتبس عليه اختلاف وجوه الكلام"<sup>3</sup>؛ فالمفسِّر لكتاب الله تعالى لا يستقيم منهجه في استنباط حكم، أو توجيه معنىً من المعاني إلّا إذا أدرك، وضبط النّحو، والإعراب ضبطًا لا اختلال فيه.

ونجد القيسيّ مكي بن أبي طالب (ت437هـ) يُشير إلى أهميَّة النّحو في فهم القرآن وتفسيره بقوله: "ورأيت من أعظم ما يجب على طالب علوم القرآن -الراغب في تجويد ألفاظه وفهم معانيه ومعرفة قراءاته ولغاته، وأفضل ما القارئ إليه محتاج- معرفة إعرابه، والوقوف على تصرّف حركاته وسواكنه"4.

ثمّ يواصل حديثه مبيّنًا حاجة طالب العلم إلى النّحو حتى يسلمَ من اللّحن، ويستطيع إدراك المعاني والدّلالات، يقول في هذا الشأن:" ليكون بذلك سالمًا من اللّحن فيه، مستعينا على إحكام اللّفظ

<sup>1</sup> عرّف العلماء (التّفسير) بأنّه: علم يُعرف به فهم كلام الله المنزّل على نبيّنا محمّد صلى الله عليه وسلم، وبيان معانيه واستخراج أحكامه وحكمه، واستمداد ذلك من علم اللّغة والنّحو والتّصريف وعلم البيان وأصول الفقه والقراءات، ويحتاج لمعرفة أسباب النزول والناسخ والمنسوخ، وهو علم يبحث فيه عن كيفية النّطق بألفاظ القرآن، ومدلولاتها، وأحكامها الإفرادية والتركيبية، ومعانيها التي تحمل عليها التراكيب. ( يُنظر: بدر الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تح: محمّد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة دار المعرفة بيروت لبنان، ط1، 1957م، ج1، ص13، ويُنظر: أبو حيّان الأندلسي، البحر المحيط في التفسير، تح: صدقي محمد جميل، دار الفكر، بيروت لبنان، د ط، د ت، ص60).

<sup>2</sup> يُنظر: إبراهيم عبد الله رفيده، النّحو وكُتب التفسير، الدّار الجماهيرية للنّشر والتوزيع والإعلان، ليبيا، ط3، 1990م، ج1، ص558 .

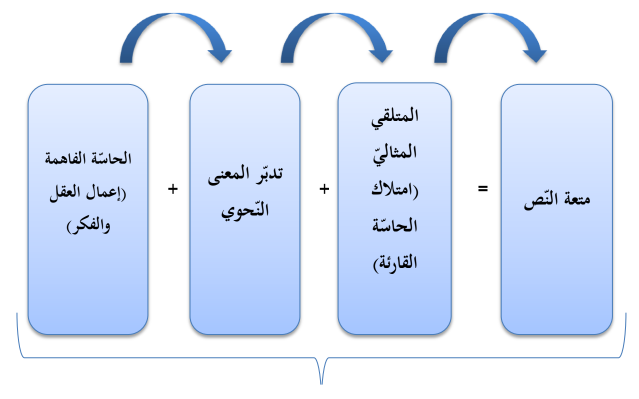
<sup>3</sup> جلال الدّين السّيوطي، الإتقان في علوم القرآن، تح: محمّد أبو الفضل إبراهيم، الهيئة المصريّة العامة للكتاب، د ط، 1974م، ج4، ص201.

القيّسي مكي بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، تح: ياسين محمّد السوّاس، دار المأمون للتراث-دمشق- سوريا، ط2، دت، +1، ص -1.

به، مطَّلعًا على المعاني التي قد تختلف باختلاف الحركات، متفهِّمًا لما أراده الله -تبارك وتعالى- به من عباده؛ إذ بمعرفة حقائق الإعراب تُعرف أكثر المعاني، وينجلي الإشكال، وتظهر الفوائد، ويفهم الخطاب، وتصحّ معرفة حقيقة المراد"1.

فالقيسيّ يوضح أنَّ تمييز المعاني يكون بالإعراب فهو يساعد السّامع، أو القارئ في الوقوف على مقاصد المتكلّم، لذا يتأكّد ضرورة إلمام المفسّر (المتلقي/ القارئ) بعلم النَّحو ومسائله وقضاياه المختلفة، الَّتي تكونُ منطلقًا في الإفصاح عن معاني العديد من آيِّ الذِّكر الحكيم.

ويُمكنُ تلخيص فعل تلقي النّص، وعلاقته بالمعاني النّحويّة وفق الآتي:



فعل التلقى

# مخطّط يوضِّح تشكّل فعل التلقي في ضوء معاني النّحو

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص2.



نحو الكلمة وأثره في توجيه النّص وتبليغ المعنى لحو الكلمة وأثره في توجيه النّص وتبليغ المعنى لدى فاضل السّامرائي

#### √ توطئة:

تُعدُّ الكلمة اللّبنة الأولى التي ينطلقُ منها بناء النّص؛ ولا ريب أنّ المعنى النّصي إنّما هو نتاجٌ لنسيج نحويٌ وعلاقات لغويّة تتعاضد فيما بينها، مُشكّلة النّص في صورته المكتملة، ولما كانت الكلمة ركيزة أساسية في التركيب النّحوي، كان لزامًا معرفة أحوالها وقواعدها ووظائفها داخل النّظم اللّغوي.

ونحاول في هذا الفصل أن نتعرّض بالوصف والتّحليل لما جاء عند فاضل صالح السّامرائي في ممارسته اللّغوية النّحوية المتعلّقة بالكلمة، من خلال مناقشتها نحوًا ووظيفة، وربطها بفاعليّتها في تبليغ رسالة النّص القرآبيّ على وجه الخصوص-.

تجدرُ الإشارة إلى أنّ حديثنا عن نحو الكلمة لا يعني النّحو الشكليّ المجرّد، وإنّما الغاية هنا معرفة دورها ووظيفتها في البناء النّصيّ المحكم، إضافة إلى ربطها بالمعاني وتوجيه الدّلالات، مع التماس ما يُضفيه كلّ ذلك من مَلاحةٍ وحُسْنٍ على التّوب اللّغوي التّعبيري، ولعلّ هذا ما يجعلنا نعالجُ في مواطن عديدة قضايا لغوية شاملة متعلّقة بالكلمة، سواء كانت قضايا صوتية أو صرفيّة أو بلاغية أو دلالية، وإن كانت هذه القضايا في مجملها مبنيّة على أصول نحويّة.

#### 1. مسائل في رصد بنية الكلمة:

معلوم أنَّ الكلمة في العربية من الموضوعات الرئيسة التي تمثّلُ مدخلًا مهمًّا للدّراسات الصرفيّة والنّحوية على حدِّ سواء، فإذا كان الصرف أو التّصريف" علم بأصولٍ يُعرفُ بما أحوال أبنية الكلمة، التي ليست بإعراب ولا بناء" أ، وموضوعه أبنية المفردات العربية من حيث صياغتها لإفادة المعاني المختلفة وما يعتريها من الأحوال العارضة، كالصحّة والإعلال، والأصالة والزيادة ونحوها أي: علم الصرف يبحث في الكلمات العربية من حيث الهيئة والكيفيّة التي تكون عليها لتدلّ على معانيها المقصودة ومن حيث التغيّرات التي تطرأ عليها، فإنّه مقدّمة ضروريّة للدّرس النّحوي فهو ممهّد ومكمّل له.

إنّ معرفة بنية الكلمة وأصلها الاشتقاقي والصيغة التي صيغت منها، لا تكفي لتحديد معنى الكلمة تحديدًا دقيقًا 3، لذلك لجأ علماؤنا من مفسرين ولغويين إلى النّظر في السّياق؛ ليكون أداةً للكشف عن بنية الكلمة، فكانت عنايتهم بالصّيغ الصرفية بما في ذلك الصّيغ القرآنية، محاولين الكشف عن السّبب في احتيار القرآن هذه الصّيغة دون غيرها 4، فالتّركيبُ إذًا هو الّذي يُحدّد المعنى المراد عن طريق القرائن السّياقيّة والمقاميّة التي لا تظهر إلّا في حالة التّركيب. 5.

وتعد دراسة الأبنية الصرفية ودلالاتها أساسًا في فهم علم النّحو والتراكيب وعلم المعاني والأساليب والأصوات<sup>6</sup>، ويمكننا الوقوف على أبرز ما جادت به جهود السّامرائي في هذا الباب فيما يلي:

<sup>1</sup> أحمد الحملاوي، شذا العرف في فنّ الصّرف، دار الفكر العربي-بيروت- لبنان، ط1، 1999م، ص9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> حديجة الحديثي، أبنية الصرف في كتاب سيبويه، منشورات مكتبة النهضة-بغداد- العراق، ط1، 1965م، ص 26.

<sup>3</sup> يُنظر: محمّد مبارك، فقه اللّغة- دراسة تحليليّة للكلمة العربيّة-، مطبعة جامعة دمشق، سوريا، د ط، 1960م، ص 156.

<sup>4</sup> يُنظر: فرحان سعود جاسم، دلالة السِّياق عند الدكتور فاضل صالح السّامرائي، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الدكتوراه، كليّة التربية للعلوم الإنسانية-قسم اللّغة العربيّة-، جامعة تكريت، العراق، 2018م، ص64.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: عبد الحميد هنداوي، الإعجاز الصّرفي في القرآن الكريم-دراسة نظريّة تطبيقيّة-، الكتبة العصرية-بيروت- لبنان، د ط، 2008م، ص50.

<sup>6</sup> يُنظر: هدى جنهويتشي، الأبنية الصرفية ودلالاتما في شعر عامر بن الطفيل، دار التيسير- عمّان- الأردن، ط1، 1995م، ص2.( المقدّمة)

# أوّلًا. بنية الكلمة ودورها في النّظم:

يُراد بـ (النّظم) في اللّغة جمع الأشياء وضمّها والتأليف بينها، فقد جاء في (معجم العين): " نظم: النّظم نظمك حرزا بعضه إلى بعض في نظام واحد، وهو في كل شيء حتّى قيل: ليس لأمره نظام أي تستقيم طريقته، والنظام كل حيط ينظم به لؤلؤ أو غيره فهو نظام "1، وعند (ابن منظور): "نظم، النّظم: التأليف نظمه ينظمه نظما ونظمه فانتظم وتنظم، نظمت اللؤلؤ أي جمعته في السلك، والتنظيم مثله قرنته بآخر أو ضممت بعضه إلى بعض فقد نظمته ... والنّظام كل ما نظمت فيه الشيء من حيط وغيره وكل شعبة منه وأصل نظام، ونظام كل أمر ملاكه، والجمع أنظمة وأناظيم ونظم"2.

أمّا في الاصطلاح فقد عرّفه عبد القاهر الجرجانيّ بقوله: " واعلم أن ليس النّظم إلّا أن تضع كلامك الوضع الذي يقتضيه علم النّحو، وتعمل على قوانينه وأصوله وتعرف مناهجه التي نهجت، فلا تزيغ عنها"<sup>3</sup>؛ فالنّظم تركيب الكلام في نسق لغوي قائم على ضمّ الكلمات إلى بعضها وفق قواعد النّحو وقوانينه، ويُقصد بالنّظم أيضًا: " تأليف الكلمات والجمل مترتّبة المعاني، متناسبة الدّلالات على حسب ما يقتضيه العقل"<sup>4</sup>.

وهو في رأي الجرجانيّ ليس" سوى تعليق الكلم بعضها ببعض، وجعل بعضها بسبب من بعض"<sup>5</sup>، ويمكن القول إنّ فاعلية عمليّة الجمع والضم والتأليف والاتّساق مرتبطة حكمًا بجودة الصياغة المنظمة، بمعنى آخر بدقّة ترتيب عملية التعالق، وبمهارة تنسيق إجراءات التآزر بين الوحدات اللّغويّة، لأخّا

<sup>1</sup> الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين، تح: مهدي المخزومي وإبراهيم السّامرائي، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات- بيروت- لنان، ط1، 1988م، ج8، ص165.

 $<sup>^{2}</sup>$  ابن منظور، لسان العرب، ج12، ص686.

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص $^{60}$ .

<sup>4</sup> الشريف الجرجاني، معجم التعريفات، ص203.

 $<sup>^{5}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص $^{5}$ 

مهارة عقليّة ومعرفيّة تمنح النّظم سلامته، وتحفظه من التشويه ..

إنّ قيمة النّظم - Syntax ودقة هندسته مشروطة بجماليات التشكيل الصرفيّ المتولّد من نشاط العناصر الصرفية وعلاقاتها التبادلية، ولكنّ هذه المكونات الصّرفية، تبقى أجزاءً متقطعة لا لحمة بينها من دون مكونات نحوية ترتّب الأجزاء، منطقيّا، في عمليّات تعاقبية أو تبادلية تحت ظروف رقابية تضمن سلامة التركيب، مهما تبدلت مواقع العناصر اللّغويّة 2.

وقد أشار السمامرائي إلى دور البنية الصرفية في النظم، من حيث:

### أ. دورها في الإيجاز والاختصار:

تعني هذه الوظيفة إيصال المعنى المطلوب بأقل قدر من الكلمات وقد يتبادر إلى الذّهن أنّ هذا الأمر متعلّق بالمستوى الدّلالي والمعجمي؛ إذ هو يرتبطُ بالمعنى وكيفيّة تحقيقه بأقل قدر من الكلمات؛ فالكلمات الكفيلة بتحقيق هذه الغاية منظور فيها إلى المعنى، وهذا الأمر يتعيّن في الغالب اعتمادًا على المستويين السابقين.

أمّا تحقّق الايجاز والاختصار بأبنية صرفيّة، فيرجع ذلك إلى نيابة بنية صرفيّة عن مجموعة من الأبنية في تأدية الوظيفة النّحوية لها؛ فهذه النيابة ثؤثّر في طبيعة التركيب، فتؤدّي إلى التحكّم في امتداد الجُمل فيهه، وتشكيل العلائق النّحوية المختلفة بين مُفرداته التي تعتمدُ بالدّرجة الأولى على نوع الوظائف النّحويّة وعلى طبيعة الأبنية الصرفيّة المعبّرة عنها 3، ومن الأمثلة التي ساقها السّامرائي في بيان هذا الأمر:

3 يُنظر: لطيفة إبراهيم النجار، دور البنية الصرفية في وصف الظاهرة التّحوية وتقعيدها، دار البشير- عمّان- الأردن، ط1، 1994م، ص 196.

<sup>1</sup> يُنظر: مها خيربك ناصر، السّياق اللّغوي وفعل المكوّنات الصّرفيّة والنّحوية، مجلّة اللّغة العربيّة - مجلّة نصف سنويّة تصدر عن المجلس الأعلى للّغة العربيّة بالجزائر - المجلّد 11، العدد 3، الجزائر، 2009م، ص 63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص67.

- أسماء الأفعال؛ وهي أبنية تدلّ على معنى الفعل الّذي تنوبُ عنه؛ يقول فاضل صالح السّامرائي في تعريفها:" وهي ألفاظ تؤدّي معاني الأفعال ولا تقبل علاماتها وليست هي على صيغها فسمّاها النُّحاة أسماء أفعال" أ، وفي حديثه عن فائدتها رأى السّامرائي أنّ من أغراضها الايجاز والاختصار 2.

ونقل عن ابن يعيش قوله:" والغرض منها الايجاز والاحتصار ونوعٌ من المبالغة... ووجه الاحتصار فيها مجيئها للواحد والواحدة والتثنية والجمع بلفظ واحد وصورة واحدة، ألا ترى أنّك تقول في الأمر الواحد: صَهْ يازيد، صَهْ يازيدان، وفي الجماعة صَهْ يازيدون، وفي الواحدة: صَهْ ياهند، وصَهْ ياهندان، وصَهْ ياهندات، ولو جئت بمُسمّى هذه اللفظة وهو اسكت، واسكتا للاثنين، واسكتوا للجماعة، واسكتي للواحدة المخاطبة، واسكتن لجماعة المؤنث، فتركهم علامة التأنيث والتثنية والجمع... دليلٌ على ما قلناه من قصد الايجاز والاحتصار "3؛ فاحتصاصها بما ذكر من الأمور يقلّل من امتداد الجملة في بنيتها السطحيّة، إذ تعمل على تقليص عدد العناصر فيها، لأمّا تستغني عن الفاعل في ظاهر الأمر، فلا يتصل بما ضمير الفاعل مهما تنوّع وتعدّد.

# ب. دورها في الربط والوصل:

تعدُّ هذه الوظيفة من أهم الوظائف النّحوية التي يعتمد عليها تشكيل التراكيب في اللّغة؛ إذ لا بدّ أن ترتبط المفردات في التركيب بعلائق نحويّة مختلفة، وهذه العلائق تتحقّق بوسائل مخصوصة؛ معنويّة ولفظيّة، والأبنية الصّرفية من الوسائل اللّفظيّة التي يتحقّقُ بما الرط والوصل بين المفردات في التركيب<sup>4</sup>، ومن أمثلة ما أورد السّامرائي في بيان دور الأبنية في الربط والوصل نذكر:

- الحروف؛ - قد تقدّم تعريفها في المدخل النّظري للدّراسة - ومن مفهومها تتعيّن وظيفتها، فلمّا كان الحرف لا يدلُّ على معنى إلّا في غيره، افتقر إلى ما يكون معه ليفيد معناه فيه؛ لذا انحصرت وظيفته في

<sup>1</sup> فاضل صالح السّامرائي، معاني النّحو، جامعة بغداد، العراق، د ط، 1990م، ج4، ص419.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص423.

ابن يعيش، شرح المفصل، ج4، ص25.

<sup>4</sup> يُنظر: لطيفة إبراهيم النجار، دور البنية الصرفية في وصف الظاهرة النّحوية وتقعيدها، ص190.

أكثر المواضع بالربط بين أجزاء التركيب والوصل بينها، وتعليق معنى السّابق باللّاحق؛ فالحرف بناءًا على ذلك يعدُّ أهمّ بنية صرفيّة تقوم بعمليّة الربط والوصل، وتتشكّل عمليّات الربط التي تقوم بحا الحروف من خلال عدّة صور أ، منها ماذكره السّامرائي عند حديثه عن حروف الحرّ، قال: " وتُسمّى أيضًا حروف الإضافة، قالوا سُميت بذلك؛ لأخمّا تُضيف معاني الأفعال إلى الأسماء أي توصلها إليها "أ؛ فهي تربط بين الفعل والاسم، وعلى الرّغم من أنّ حرف الحرّ لامعنى له خارج التركيب، إلّا أنّ المعنى الذي يستفاد منه داخل التركيب لايمكن أن يُؤدّى ببنية صرفيّة بديلة عنه.

ومثال ذلك قولنا: (خرجت مِن الدّار مبكّرًا)، فإنّه إذا أُسقط حرف الجرّ (مِن) لم يصحّ التركيبُ وفسد النّظم، فلا يُمكن إيصال معنى الفعل (خرج) إلى الاسم الّذي بعده (الدار)؛ إذ لايُمكن أن يُقال: (خرجتُ الدارَ مُبكّرًا)؛ لأنّ الفعل (خرج) لازم فلا يتعدّى إلى الاسم المفعول بنفسه، فاحتاج إلى وسيلة أو رابطة تُوصلُ معناه إلى الاسم<sup>3</sup>، فكان حرف الجرّ هو القائم بهذه الوظيفة في المستوى النّحوي.

#### ج. دورها في التقديم والتأخير:

الرتبة ملحظ رئيس من الملاحظ التي يقوم عليها تحديد الوظائف النّحويّة في اللّغة العربيّة؛ إذ تشكّل مع المعنى النّحوي والشّرط الصرفيّ والبعد الدّلاليّ للوظيفة النّحويّة وسائل تضبط تلك الوظائف وتميّزها من غيرها، ويُقصدُ بالرّتبة في الدّراسة النّحوية الموقع الأصليّ الّذي تتّخذه الوظيفة النّحوية بالنّسبة للوظائف الأحرى المرتبطة بها بعلائق نحويّة وتركيبيّة 4.

<sup>1</sup> ومن تلك الصّور: ربط اسم باسم؛ ومثاله: قرأتُ الكتابَ والصحيفة، ربط فعل بفعل؛ ومثاله: قام زيدٌ وقعدَ ، ربط جملة بجملة؛ ومثاله: إنْ تُعطني أشكركَ. (يُنظر: المرجع السابق، ص193-194).

 $<sup>^{2}</sup>$  فاضل صالح السّامرائي، معاني النّحو، شركة العاتك لصناعة الكتاب- القاهرة- مصر، ط $^{2}$ ، معاني النّحو، شركة العاتك لصناعة الكتاب

<sup>3.</sup> نُنظر: لطيفة إبراهيم النجار، دور البنية الصرفية في وصف الظاهرة النّحوية وتقعيدها، ص194.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص196.

إنّ للبنية الصرفيّة دورًا في التأثير على الرتبة وموقع الوظيفة النّحوية؛ إذ قد تكون سببًا في الالتزام بالموقع الأصليّ للوظيفة، أو قد تكون سببًا في الخروج عن ذلك الأصلُّ، يقول تمّام حسّان في هذا الصّدد"... الرتبة تتجاذب مع البناء أكثر ممّا تتجاذب مع الإعراب، وتتجاذب من بين المبنيّات مع الأدوات والظروف أكثر ممّا تتجاذب مع أيّ مبنّى آخر"2.

وقد تُسبّبُ البنية أحيانًا تعدّدًا في الاحتمالات، فيترجّح الأمر بين وظيفتين، بحيث تكون الوظيفة المرادة مرجوحة لا راجحة إذا أبقي على تلك البنية الصرفيّة كما هي، فتلجأ العربيّة حينئذ إلى الاستعانة بظاهرة التقديم والتأخير؛ حيث تصبح مخالفة الأصل الموقعيّ لتلك الوظيفة أمارة على أخّا هي المرادة لا غيرها<sup>3</sup>.

ومن الأمثلة التي التي ذكرها فاضل الستامرائي وهي متعلّقة بمذا الأمر؛ تقديم الخبر إذا كان المبتدأ نكرة محضة وكان خبره شبه جملة، وجب أن يتقدّم الخبر على المبتدأ، يقول: " نحن نعلم أن المبتدأ إذا كان نكرة ليس لها مسوغ في الابتداء وجب تقديم الخبر الظرف أو الجار والمحرور فتقول: (في الدار رجل) فتقديم الخبر هنا واجب، وليس لأمر بلاغي، ولا يسأل عن الغرض من هذا التقديم وإنمّا يسأل عن سبب تقديمه إذا كان المبتدأ صالحا لأن يبتدأ به نحو: (في الدار أحوك) "4.

ثمّ يُضيفُ" فالتعبير الطبيعي أن تقدّم المبتدأ على الخبر، فتقول: (زيد في الدار) فهذا إخبار أوّلي والمخاطب خالى الذهن، فإذا قلت: (في الدار زيد)؛ كان المعنى إنّ المخاطب ينكر أن يكون زيد في

<sup>1</sup> قد بيّنت الباحثة" لطيفة إبراهيم النجار" أنّ دور البنية الصرفيّة في التقديم والتأخير يتعيّن في ثلاث محاور: يعتمد الأوّل منها على طبيعة البنية الصرفيّة للوظيفة النّحوية، ويعتمد الثاني على الطبيعة الصرفيّة للعامل، أمّا الثالث فيعتمد على دلالتها أو على تجنّب تعدّد الاحتمالات في التركيب. (يُنظر: المرجع السابق، ص197).

<sup>2</sup> تمّام حسّان، اللّغة العربيّة معناها ومبناها، ص208.

<sup>3</sup> يُنظر: لطيفة إبراهيم النجار، دور البنية الصرفية في وصف الظاهرة النّحوية وتقعيدها، ص200.

<sup>4</sup> فاضل السّامرائي، معاني النّحو، دار الفكر-عمان- الأردن، ط1، 2000م، ج1، ص140.

الدار، أو يظن أنّه في المكتب مثلا، فتقول له: في الدار زيد؛ أي: لا في المكتب، فهذا من باب الاختصاص"1.

وفي هذا يقول ابن مالك:2

وَنَعْوُ: (عِنْدِي دِرْهَمٌ) وَ(لِي وَطَرْ) مُلتَزَمٌ فيه تَقَدُّمُ الخبَرْ

وذلك رفعا لإيهام كونه نعتًا في مقام الاحتمال، إذ لو قلت: درهم عندي، ووطر لي، ورجل قصدك غلامه؛ احتمل أن يكون التابع خبرا للمبتدأ، وأن يكون نعتًا له، لأنّه نكرة محضة، وحاجة النكرة إلى التخصيص ليفيد الإخبار عنها فائدة يعتدّ بمثلها آكد من حاجتها إلى الخبر<sup>3</sup>.

إنّ دراسة قواعد إعادة الترتيب – rearrangement rules – التي تعدّ من الخصائص الكليّة المهمّة في اللّغات الإنسانية، أصبحت من اهتمامات علماء اللّغة المحدثون، خاصّة عند التّحويليين منهم؛ فهم يرون أنّ للجملة بنية عميقة أطوع -deep structural مثلّ الأصل الذي تُبنى عليه القواعد، وبنية سطحيّة –surface structural مثلّ انحرافًا عن ذلك الأصل، ولابدّ عند دراسة اللّغة أن تُحصر الأسباب المؤدّية إلى ذلك العدول، وأن يُنظر في تأثيرها على المستوى النّحوي وغيره من المستويات 5.

<sup>1</sup> المرجع السابق، ص140.

<sup>2</sup> ابن مالك، متن ألفيّة ابن مالك، ص9.

<sup>3</sup> يُنظر: محمّد بن عليّ الصبّان، حاشية الصبّان على شرح الأشموني على ألفيّة ابن مالك، تح: طه عبد الرؤوف سعد، المكتبة التوفيقية- القاهرة-مصر، د ط، د ت، ج1، ص336-337.

<sup>4</sup> مصطلح من القواعد التحويلية، وضعه العالم الأمريكي نعوم تشومسكي N.Chomsky، بعد أن تعرّضت نظريته في عام 1958م، للانتقاد؛ لطغيان دراسة الظواهر الشكليّة في اللّغة، حاولت هذه النظرية إدخال الدّلالة كجزء نسقي في التحليل، وأعادت النظر في تنظيم المكونات المختلفة للنحو، في الأنموذج الجديد الذي بلوره تشومسكي1965م، استفاد من النظرية التحليلية في دراستها الدلالية، إذ بدأ فيه المعجم يأخذ مكانته المناسبة في بناء النحو، ورأت هذه النظرية أن أيّة جملة في اللّغة تقوم على بنيتين: (البنية السطحية surface structural ) الممثّلة للصورة الصوتية والصرفية والتحوية، و(البنية العميقة العربي-برلين- المثلة للصورة الدلالية. (يُنظر: صافية زفنكي، معجم مصطلحات اللّسانيات (النّظريّة والتطبيقيّة)، المركز الديمقراطي العربي-برلين- المثلة للصورة الدلالية. (عمي 150م، ص 150م).

<sup>5</sup> يُنظر: عبده الرّاجحي، النّحو العربي والدّرس الحديث، دار النّهضة العربية-بيروت- لبنان، د ط، 1979م، ص 154.

### ثانيًا. بنية الكلمة ودورها في تحديد الوظيفة النّحوية:

ذكر ابن حتى (ت392هـ) في (المنصف): "أنّك لا تحدُ كتابًا في النّحو إلّا والتّصريفُ في آخره، ... فالتّصريفُ؛ إمّا هو لمعرفة أنفُس الكلم الثابتة، والنّحو إمّا هو لمعرفة أحواله المستقلّة، ألا ترى أنّك إذا قلت: (قامَ بَكْر، ورَأيتُ بَكْرًا، ومَرَرْتُ بِبَكْرٍ)؛ فإنّك إنّما خالفت بين حركات حروف الإعراب لاختلاف العامل، ولم تعرِض لباقي الكلمة، وإذا كان ذلك كذلك فقد كان من الواجب على من أراد معرفة النّحو أن يبدأ بمعرفة التّصريف "أ، أمّا ابن عصفور (ت669هـ) فيقول: " وقد كان ينبغي أن يقدّم علم التّصريف على غيره من علوم العربيّة، إذ هو معرفة ذوات الكلم في أنفسها من غير تركيب، ومعرفة الشيء في نفسه قبل أن يتركّب، ينبغي أن تكون مقدّمة لمعرفة أحواله التي تكون له بعد التّركيب، إلّا أنّه أخرً؛ للطفه، ودقّه، فجعل ما قدّم عليه من ذكر العوامل توطئة، حتى لا يصل الطّالب إلّا وقد تربّب "2.

فلاريب أنّ هناك علاقة بين المستوى الصرفيّ والمستوى النّحوي في نظام العربيّة، فكلُّ من المستويين المند الآخر ويتّصل به اتّصالًا وثيقًا؛ لأنّ البنية الداخليّة للكلمة ثؤثّر على علاقاتها مع الكلمات الأخرى في الجُملة، فإذا استعملنا مثلًا فعلًا مثل: (قَاتَل) في بداية إحدى الجمل فإنّ المستمع يتوقّعُ في الحال أن نُتبع ذلك الفعل بفاعِل يُشير إلى من قام بالمقاتلة، وبمفعول به يُشيرُ إلى من حصلت المقاتلة معه؛ أي أنّنا نتوقّعُ جُملة كهذه: قاتل الرّجلُ عدوّه، فإذا ما طرأ على الفعل (قاتل) تغيير داخليّ (صرفيّ) بأن زدنا التاء المفتوحة في أوّله، فأصبح (تقاتَل) واستعملنا هذا الفعل في بداية إحدى الجُمل؛ فإنّ تركيب الجملة (وهي ظاهرة نحويّة) يتغيّرُ تبعًا لذلك؛ فلا نعود نتوقّعُ مفعولًا به مثلًا، بل نتوقّعُ فاعلًا فقط".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> أبو الفتح عثمان ابن جنّي، المنصف، تح: إبراهيم مصطفى وعبد الله أمين، دار التّراث القديم-بيروت- لبنان، ط1، 1954م، ج1، ص4.

<sup>2</sup> ابن عصفور الإشبيلي، الممتع في التصريف، تح: فخر الدين قباوة، دار المعرفة-بيروت- لبنان، ط1، 1987م، ج1، ص 30-31.

<sup>3</sup> نايف خرما، أضواء على الدراسات اللّغوية المعاصرة، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، د ط، 1978م، ص223.

لقد أدرك النّحاةُ العرب هذه الحقيقة، فحصروا الوظائف النّحوية في اللّغة العربيّة، وصنّفوها تصنيفات مختلفة، ثمّ وضعوا لها حدودًا متقنة، واشترطوا في كلّ حدّ منها شروطًا تتعلّقُ بالبنيّة الصرفيّة التي من شأنها أن تحقّق الوظيفة النّحوية الممثّلة لها أ، وفي هذا الصّدد يقول ابن هشام (ت761ه): "فإنّ العرب يشترطون في بابٍ شيئًا ويشترطون في آخر نقيض ذلك الشيء على ما اقتضته حكمة لغتهم وصحيحُ أقْيِستهم 2؛ فإذا لم يتأمّل المعربُ اختلطت عليه الأبواب والشّرائط" أ.

فهو تابع يُخالف متبوعه في اللّفظ ويوافقه في المعنى المقصود منه الذات<sup>7</sup>؛ أي: المرادُ منه توضيح الذات أو تخصيصها ببيان حقيقتها" بلفظٍ يدلّ عليها مباشرة وهو عين معناها، فهو بمنزلة التفسير للأوّل باسم

<sup>1</sup> يُنظر: لطيفة إبراهيم النجار، دور البنية الصرفية في وصف الظاهرة النّحوية وتقعيدها، ص21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ومثال ذلك اشتراطهم الجمود لعطف البيان، والاشتقاق للنّعت: فعطف البيان شمّي بيانًا؛ لأنّه تكرار للأوّل بمرادفه؛ لزيادة البيان، فكأنّك عطفته على نفسه، وهو تابع يُشبه الصّفة في توضيح متبوعه إن كان معرفة، وتخصيصه إن كان نكرة. ( يُنظر: حالد بن عبد الله الأزهري، التصريح بمضمون التوضيح في النّحو، تح: محمّد باسل عيون السّود، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 2000م، ج2، ص147).

<sup>3</sup> ابن هشام الأنصاري، مغنى اللّبيب عن كُتب الأعاريب، ص741.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة إبراهيم، الآية 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة المائدة، الآية 95، وتمامُها: ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْتُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ ۚ وَمَن قَتَلَهُ و مِنكُم مُّتَعَمِّدَا فَجَزَاءٌ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَدْلُ اللَّهُ عَدْلُ اللَّهُ عَدْلُ اللَّهُ عَدْلُ اللَّهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنتَقِمُ ٱللَّهُ مِنْهُ وَٱللَّهُ عَزِيزُ ذُو ٱنتِقَامٍ ﴾.

معاني النّحو، ج $^{6}$ ، ماني النّحو، ج $^{6}$ ، ماني النّحو، ج $^{6}$ 

<sup>7</sup> يُنظر: لطيفة إبراهيم النجار، دور البنية الصرفية في وصف الظاهرة النّحوية وتقعيدها، ص156.

آخر مرادف له"<sup>1</sup>، لذلك لايتحقّق التفسير لحقيقة الذات إلّا بالجامد غالبًا؛ وهنا يبرزُ (الجمود) كملحظ صرفيّ يحدّد الظاهرة النّحوية.

ثمّ إنّ المتمعّن في الفعل يجده يؤدّي وظائف نحويّة لايؤدّيها الاسم، كوظيفة الخبر في أفعال المقاربة مثلًا، يقول السّامرائي: "... وخبرها فعل مضارع مقترنٌ بأنْ في الغالب وذلك لقربها من الوقوع "2، ثمّ يُقرّرُ أنّ النّحاة: "... اشترطوا أن يكون الخبرُ فعلًا لأخّم أرادوا قرب وقوع الفعل، فأتوا بلفظ الفعل ليكون أدلّ على الغرض... "3.

ويُضافُ إلى ذلك أنّ الفعل هو البنية الصّرفية التي يعبّر بها عن وظيفة نحويّة مهمّة هي (الشّرط)، ومعنى الشّرط أن يقع الشيء لوقوع غيره؛ أي: أن يتوقّف الثاني على الأوّل، فإذا وقع الأوّل وقع الثاني، وذلك نحو (إن زرتني أكرمتك)؛ فالاكرام متوقّف على الزيارة ، ونحو قوله تعالى: ﴿فَإِن قَاتَلُوكُمْ وَذَلك نحو (إن زرتني أكرمتك)؛ فالاكرام متوقّف على الزيارة ، ونحو قوله تعالى: ﴿فَإِن قَاتَلُوكُمْ فَأَقُتُلُوهُمْ ﴿ وَقُولُه: ﴿فَإِن طَلّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ وَمِن بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ﴿ .

فالجملتان اللتان تدخل عليهما أدوات الشّرط يُشترط فيهما أن تكونا فعليّتين، وإنّما وجب أن تكونا الجُملتان فعليّتين من قبل أنّ الشّرط إنّما يكون بما ليس في الوجود ويحتملُ أن يُوجد وأن لايوجد، والأسماء الثابتة موجودة لا يصحّ تعليق وجود غيرها على وجودها 7، يقول فاضل صالح السّامرائي: " يقعُ فعل

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبّاس حسن، النّحو الوافي، دار المعارف- القاهرة- مصر، ط4، د ت، ج3، ص542.

 $<sup>^{2}</sup>$  فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج $^{1}$ ، ص $^{250}$ .

<sup>3</sup> ابن يعيش، شرح المفصّل، ج4، 377.

<sup>4</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج4، ص432.

<sup>5</sup> سورة البقرة، الآية 191، وتمامُها: ﴿وَٱقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِّنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَٱلْفِتْنَةُ أَشَدُ مِنَ الْمَوْمَ وَٱلْفِتْنَةُ أَشَدُ مِنَ الْمَوْمَ وَٱلْفِتْنَةُ أَشَدُ مِنَ الْمَوْمَ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحُرَامِ حَتَىٰ يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ ۖ فَإِن قَتَلُوكُمْ فَٱقْتُلُوهُمُ كَذَلِكَ جَزَآءُ ٱلْكَافِرينَ ﴾.

<sup>6</sup> سورة البقرة، الآية 230، وتمامُها: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ۗ فَإِن طَلَقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهُمَا أَن يَتَرَاجَعَآ إِن ظَنَّاۤ أَن يُقِيمَا حُدُودَ ٱللَّهِ عُدُودُ ٱللَّهِ يُبَيّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يُنظر: ابن يعيش، شرح المفصّل، ج8، ص157.

الشّرط ماضيًا ومضارعًا"<sup>1</sup>، ويقول:" إذا وقع جواب الشّرط مضارعًا والشّرط ماضيًا جاز في جواب الشّرط وجهان..."<sup>2</sup>، فلا يخلو هذان الفعلان من أن يكونا مضارعين أو ماضيين أو أحدهما ماضيًا والآخر مضارع.

كما يُشكّلُ التعريف والتنكير شرطين صرفيين يتحدّدُ على أساسهما كثيرٌ من الظواهر النّحوية، فالأصل في المبتدأ التعريف، لأنّ المبتدأ مُخبرٌ عنه، يقول السّامرائي: " يُحدّدُ النّحاة المبتدأ بأنّه الاسم العاري عن العوامل اللّفظية غير الزائدة، مخبرا عنه أو وصفا رافعا لمستغنى به... " فلا يُبتدأ بالنّكرة إلّا بمسوّغ يقرّبها من المعرفة فيخصّصها بوصف أو غيره، يقول ابن مالك في ذلك: 4

وَلاَ يَجُوزُ الابْتِدَا بِالنَّكِرَهُ مَا لَمْ تُفِدْ كَ(عِنْدَ زَيْدٍ غَرَهُ)

والأصل في الحال أن تكون نكرة؛ لأنمّا تجري مجرى الصّفة للفعل، فإذا قلنا: (جاء ماشيًا)، دلّ (ماشيًا) على نوع الجيء، فالحال تقيّدُ الحدث، الّذي هو أحد مدلوليّ الفعل، بوصف معيّن 5.

كما أنضًا زيادة في الخبر والفائدة، وإنمّا تفيد السائل والمحدّث غير ما يعرف، فإن أدخلت الألف واللام صارت صفة للاسم المعرفة وفرقًا بينه وبين غيره، والفرق بين الحال وبين الصّفة-أنّ الصّفة- تفرق بين اسمين مشتركين في اللّفظ، والحال زيادة في الفائدة والخبر، وإن لم يكن للاسم مشاركٌ في لفظه؛ ألا ترى أنّك إذا قلت: (مررثُ بزيد القائم)، فأنت لا تقول ذلك إلّاوفي النّاس رجل آخر اسمه زيد وهو قائم، ففصلت بالقائم بينه وبين من له هذا الاسم وليس بقائم، وتقول: (مررت بالفرزدق قائمًا)، وإن لم

 $<sup>^{1}</sup>$  فاضل السّامرائي، معانى النّحو، ج4، ص $^{434}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ج4، ص494.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ج1، ص136.

<sup>4</sup> ابن مالك، متن ألفيّة ابن مالك، ص8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: ابن الأنباري، أسرار العربية، تح: محمّد حسين شمس الدين، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 1997م، ص112.

يكن أحدٌ اسمه الفرزدق غيره، فقولك: (قائمًا) إنّما ضممت به إلى الأخبار بالمرور خبرًا آخر متّصلًا به مفيدًا"1.

وفي هذا الصدد يوضّح فاضل السمامرائي أنّ الحال" تبيّن هيئة صاحبها عند وقوع الحدث غالبًا، فإذا قلت: (أقبل الطالبُ سابقًا) كان المعنى أنّه سابق في وقت الإقبال، وهذا فرق ما بين الحال والصّفة فإنّك إذا قلت: (أقبل الطالب السابق)؛ لم ينصّ قولك هذا على أنّه سابق في أثناء الإقبال، بل قد يكون ممّن اتّصف بالسّبق فيما مضى"2.

وكذلك (لا) النافية للجنس فلا يكون اسمها إلّا نكرة، يقول السّامرائي: "تدخل (لا) النافية للجنس على النّكرة فتنفيها نفيًا عامًّا..."3.

وصفوة القول إنّ للبنية الصرفية أثرًا بيّنًا في تحديد المنحى النّحوي للكلمة، بل تكون في بعض التراكيب معيارًا يعوّل عليه في إعراب الكلمة، وقد أدرك السّامرائي ذلك فاهتمّ بالنّظر في طبيعة الأبنية الصّرفية.

### ثالثًا. بنية الكلمة ودورها في تحديد المعنى:

إنّ النّظام الصّرفي العربي نظام مقيد تتحكّم فيه مجموعة من الأوزان المضبوطة لا تخرج عنها مفردات اللّغة -إلّا في حالات مخصوصة-4، والملاحظُ أنّ معظم النّحاة واللّغويين استعملوا مصطلح البناء والأبنية كسيبويه (ت180هـ)؛ حيث يقول: "فالأفعال تكون من هذا على ثلاثة أبنية ...."<sup>5</sup>، وابن عصفور صاحب (الممتع في التصريف) يقول: "أبنية الأسماء الأصول أقل ما تكون ثلاثة وأكثر ما تكون

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن السرّاج، الأصول في النّحو، تح: عبد الحسين الفتلي، مؤسّسة الرّسالة-بيروت- لبنان، ط3، 1996م، ج1، ص214.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج2، ص239.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ج1، ص330. المرجع

<sup>4</sup> وتتمثّل هذه الحالات المخصوصة فيما هو مقترضٌ من اللّغة العامّة أو اللّغة المختصّة؛ مثل تلفاز، وكمبيوتر، وغيرها. (يُنظر: زكيّة السّائح دحماني، في دلالة الصيغ الصّرفيّة، مجلّة المعجميّة، العدد 16-17، تونس 2001م، ص131).

 $<sup>^{5}</sup>$  سيبويه، الكتاب، ج $^{4}$ ، ص $^{5}$ .

خمسة ..."<sup>1</sup>، أمّا مفهوم الأبنية - جمع بناء - فيُرادُ به "هيئة الكلمة الملحوظة، من حركة و سكون، وعدد حروف، وترتيب "<sup>2</sup>؛ أي: هيئات الكلمات وقوالبها التي وضعت لها، ومصطلح (البنية) يُرادفُ في الدّراسات الحديثة <sup>3</sup> مصطلح (الصيغة).

لقد تحدّث القدماء عن علاقة المبنى بالمعنى فاهتمّ سيبويه بالأبنية الخاصّة بالصّفات وبالأفعال وبالمصادر أيضًا  $^4$ ، ووقف في باب (ما جاء من الأدواء على مثال وَجِعَ يَوْجَعُ وَجَعًا وهو وَجِع) عند علاقة الدّال في مكوّنه الصّرفي بالمدلول.

وأورد مجموع الأمثلة من مقولات الفعل والاسم والصّفة ذات الأنماط الصيغيّة الثابتة (فَعِلَ يَفْعَلُ فَعَلٌ فهو فَعِلٌ) الدالة على الحقل المعجمي للأدواء أو ما قاربها كالوجع والعسر أو ما شابهها كالفزع والخوف أو ما قابلها كالفرح والمرح، فيقول: " وقد بنَوْا أشياء على فَعِلَ يَفْعَلُ فَعَلًا وهو فَعِلٌ، لتقاربها في المعنى، وذلك ما تعذّر عليك ولم يَسهل. وذلك: عَسِرَ يعْسَرُ عسَرًا وهو عَسِرٌ، شكِسَ شكسًا وهو شكِسٌ. وقالوا: الشّكاسَة، كما قالوا: السّقامة... ولحِزَ للمَرْفوا بهِ من الأدواء "ق. الأشياء مكروهة عندهم صارت بمنزلة الأوجاع، وصار بمنزلة ما رُمُوا بهِ من الأدواء "ق.

ابن عصفور الإشبيلي، الممتع في التصريف، ج1، ص60.

مد الحملاوي ، شذا العرف في فنّ الصّرف، ص9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> في الدراسات الحديثة استخدم كثير من الدارسين مصطلح البنية الصرفية يريدون به الصيغة الصرفيّة، من أمثال: حديجة الحديثي، وهدى جنهويتشي، ومن المصطلحات المستعملة أيضًا: الميزان، والمثال، الهيئة، إلاّ أنّ أكثرها تداولًا هي مصطلحات (البنية والصيغة). (يُنظر: حنان جميل عايد، الصيغ الصرفية ودلالاتما في ديوان عبد الرّحيم محمود، رسالة مقدّمة لنيل درجة الماجستير، كليّة الآداب والعلوم الإنسانيّة-قسم اللّغة العربيّة-، جامعة الأزهر-غزّة-، فلسطين، 2011م، ص11).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: سيبويه، الكتاب، ج4، ص 5-17-21-25-64-67.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص17–21.

<sup>6</sup> شَكِسَ، شَكَسًا، وشَكَاسَةً؛ أي: ساء خلقه وعَسُر في معاملته. ( يُنظر: إبراهيم مصطفى، أحمد حسن الزيّات وآخرون، المعجم الوسيط، ص538).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> لحِزَ فلانٌ: لَحَزًا؛ أي: شحَّ وبَخل. ( يُنظر: المرجع نفسه، ص870).

 $<sup>^{8}</sup>$ سيبويه، الكتاب، ج $^{4}$ ، ص $^{21}$ .

فالصّيغة بهذا المفهوم ليست شكلا مُفرغًا من دلالته، بل هو كما تبيّنه الأمثلة السابقة، قالب منظّم تتحقّق به صرفيًّا قياسية المفردة وانتسابها إلى صيغة معيّنة، حيث يكون التعبير بها معجميًّا عن دلالة مركزيّة عامّة ناتجة عن علاقة المبنى بالمعنى.

أمّا ابن حتى في كتابه ( الخصائص) فوقف في (باب الدلالة اللّفظية والصّناعية والمعنويّة) واعتبر الدلالة الصّناعية التي قوامها الصيغة أو البناء "صورة يحملها اللّفظ ويخرج عليها ويستقر على المثال المعتزَم بحا، فلمّا كانت كذلك لحِقت بحكمه وجرت مجرى اللّفظ المنطوق به "1، وقد أشار ابن حتى إلى قوّة الدلالة الصّناعية، فقال: " اعلم أنّ كلّ واحدٍ من هذه الدلائل معتمدٌ مراعًى مؤثّر؛ إلّا أكمّا في القوّة والضعف على ثلاث مراتب: فأقواهنّ الدلالة اللّفظيّة، ثمّ تليها الصّناعيّة، ثمّ تليها المعنويّة "2، فالمتأمّل في قولنا مثلا: (كسَّر) أو (قطَّع) يجد أخّما يفيدان لفظًا معنى الحدث، ويفيدان صورة -شكلًا - شيئين: أحدهما الماضي والآخر تكثير الفعل أربعة معان "4.

فتتكوّن الصّيغة وفقًا لذلك من ثلاث مكوّنات: الصوت والبنية والمعنى<sup>5</sup>، فهي تحمل دلالتها في ذاتها وتقوم بدور وظيفي تمييزيّ وليست مجرّد قوالب جامدة ترتيبية، وقد أشار السّامرائي إلى ضرورة دراسة معاني الأبنية، حيث يراه موضوعًا "غاية الأهميّة في البحث اللّغوي، فإنّه يبحث في دلالة البنية ومعناها، وهو موضوع حليلٌ جدير بالبحث وبذل الجهد الضخم"6.

أبو الفتح عثمان ابن جنّي، الخصائص، تح: محمّد على النّجار، المكتبة العلميّة–بيروت– لبنان، د ط، دت، ج $^{2}$ ، ص $^{98}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص98.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص101.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص101.

أينظر: زكيّة السّائح دحماني، في دلالة الصيغ الصّرفيّة، ص132.

 $<sup>^{6}</sup>$  فاضل صالح السّامرائي، معاني الأبنية في العربية، دار عمّار للنّشر والتّوزيع-عمّان-، الأردن، ط $^{2007}$ م، ص $^{6}$ 

انتبه الدرس اللساني الحديث إلى ضرورة العناية بالأبنية والمعنى، فظهر ما يعرف بالسياق الصرفي التبه الدرس اللساني الحديث إلى صرورة العناية بالأبنية والكشف عن المعاني التي التبك الصرفية والكشف عن المعاني التبكتنفها البنية اللغوية من خلال قرائن السياق المتنوّعة، وهذه الفكرة أكّدها تمّام حسّان بقوله: "-إنَّالمعاني الوظيفيّة التي تعبِّر عنها المباني الصرفية هي بطبيعتها تتَّسم بالتعدّد والاحتمال، فالمبنى الصرفيّ الواحد صالح لأن يُعبِّر عن أكثر من معنى واحد ما دام غير متحقّق بعلامة ما في سياق ما، فإذا تحقّق المعنى بعلامة أصبح نصًا في معنى واحد بعينه تحدّده القرائن اللفظية والمعنوية والحالية على السواء".

إنّ اهتمام فاضل السمامرائي بقضيّة الأبنية شغل حيّزًا مهمًّا من جهوده التي بذلها في مجموعة من كتبه ومؤلّفاته 2، وقد بيّن السمارائي دور البنية في تحديد المعنى ومن الأمثلة التي ذكرها في هذا الشأن، ما تعلّق بأبنية الأسماء والأفعال ودلالاتها.

فقد نقل السّامرائي عن اللّغويين أكّم يقولون:" إنّ الاسم يفيد الثبوت والفعل يفيد التحدُّد والحدوث فإذا قلت: (جالد مجتهد) أفاد ثبوت الاجتهاد لخالد، في حين أنّك إذا قلت: (جتهد حالد) أفاد حدوث الاجتهاد له بعد أن لم يكن..."3، "وسرّ ذلك أنّ الفعل مقيّد بالزّمن، فالفعل الماضي مقيّد بالزّمن الماضي، والمضارع مقيّد بزمن الحال أو الاستقبال في الغالب، في حين أنّ الاسم غير مقيّد بزمن من الأزمنة فهو أشمل و أعمّ وأثبت" أو فالفعل يدلّ على الحدث والتحدّد، والاسم يدلّ على الثبوت والاستقرار، وهي قاعدة فسر بها السّامرائي العديد من التعابير القرآنية، فقد استعمل القرآن الفعل والاسم استعمالًا فنيًّا في غاية الدّقة. ومن ذلك نذكر:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تمّام حسّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، ص163.

<sup>2</sup> من تلك المؤلّفات نذكر: معاني النّحو، بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، معاني الأبنية في العربية، من أسرار البيان القرآني، التعبير القرآني، وغيرها.

<sup>.</sup> فاضل السّامرائي، معاني الأبنية في العربية، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص9.

- عند قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ لَا يَتَبِعُوكُمْ سَوَآءٌ عَلَيْكُمْ أَدَعَوْتُمُوهُمْ أَمْ أَنتُمُ صَامِتُونَ ﴾ أ:

قال السّامرائي: " ففرّق بين طرفي التسوية فقال: (أدعوتموهم) بالفعل ثمّ قال: (أم أنتم صامتون) بالاسم ولم يسوّ بينهما، فلم يقل: أدعوتموهم أم صَمَتُهم بالفعليّة، أو أأنتم داعوهم أم أنتم صامتون.

وذلك أنّ الحال الثابتة للإنسان هي الصمت وإغّا يتكلّم لسبب يعرض له، ... فالكلام طارئ يحدثه الإنسان لسبب يعرض له، ولذا لم يسوِّ بينهما، بل جاء للدّلالة على الحال الثابتة بالاسم(صامتون) وجاء للدّلالة على الحال الطارئة بالفعل(دعوتموهم)؛ أي: أأحدثتم لهم دعاء أم بقيتم على حالكم من الصمت"2.

- عند قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَىٰ يُغُرِجُ ٱلْحَقَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ فَأَنَّى تُؤُفَكُونَ ﴾ 3:

استعمل الفعل مع الحيّ فقال (يخرج) و استعمل الاسم مع الميت فقال (مُخرِج)، وذلك لأنّ أبرز صفات الحي الحركة والتحدد، ولأنّ الميّت في حالة همود وسكون وثبات جاء معه بالصيغة الاسميّة -مُخرج - الدّالة على الثبات 4.

- عند قوله تعالى: ﴿ أُو لَمْ يَرَوْاْ إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَنَفَّاتِ وَيَقْبِضْنَ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّحْمَانُ وَقَاهُمْ صَنَفَّاتِ وَيَقْبِضْنَ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّحْمَانُ إِنَّهُو بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيرٌ ﴾ 5: يلحظُ المتأمّل هنا كيف فرّق بينهما، فلم يقُل: صافّات وقابضات أو

<sup>1</sup> سورة الأعراف، الآية 193.

 $<sup>^{2}</sup>$  فاضل السّامرائي، معاني الأبنية في العربية، ص  $^{11}$ 

<sup>3</sup> سورة الأنعام، الآية 95.

<sup>4</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، التعبير القرآني، دار عمار-عمّان- الأردن، ط4، 2006م، ص23.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الملك، الآية 19.

يصففن ويقبضن، وذلك أنّ الأصل في الطيران صفّ الأجنحة والقبض طارئ، فكان الصفُّ بصيغة الاسميّة للدّلالة على الثبوت والقبض بصيغة الفعليّة للدّلالة على التحدّد والحدوث<sup>1</sup>.

- عند قوله تعالى: ﴿لَبِنُ بَسَطَتَ إِلَى يَدَكَ لِتَقْتُلَنِي مَآ أَنَا بِبَاسِطِ يَدِيَ إِلَيْكَ لِأَقْتُلَكَ إِلَى الشَّرِط وَالْجَزَاء، فقال: (بَسَطْت) بالفعل، وقال: (مَا أَخَافُ ٱللَّهَ رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ عَالَمُ يَقُلُ التَّفِيقُ بِينَ الشَّرِط وَالْجَزَاء، فقال: (بَسَطْت) بالفعل، وقال: (مَا أَنَا بِبَاسِط) بالاسم، ولم يسوِّ بينهما، فلم يقل: لئن بسطت لا أبسط، ليفيد أنه لا يفعل ما يكتسب به هذا الوصف الشنيع؛ أي: أنا لست من أصحاب هذا الوصف، وأنّ هذا الخُلق ليس من شيمي 3.

إنّ ما سبق من الأمثلة يوضّح ما أقرّه فاضل صالح السّامرائي في علاقة المبنى بالمعنى، وفاعليّة بنية الكلمة في تحديد وتوجيه الدّلالة، كما نلاحظ أنّ قضيّة الأبنية العربية من الركائز التي بنى عليها السّامرائي توجيهاته للنّصوص القرآنية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني الأبنية في العربية، ص 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة المائدة، الآية 28.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 12.

# 2. مسائل في رصد بالاغة الكلمة على مستوى النظام الصوتي:

كان إدراك العرب أيّام عروبتهم الخالصة لسرّ بلاغة الكلام إدراكًا أساسه الفطرة، ودعامته الذّوق السليم بعيدًا عن التفلسف والتعليل العلميّ والتّحليل المنطقيّ ، فلم يكن لهم من ذلك شيء، وإنّما كانوا قومًا فصحاء بلغاء بالسّجية، فإذا استمعوا إلى القول البليغ تأثّرت قلوبهم واهترّت نفوسهم نشوةً وإعجابًا.

وإذا كان الكلام أو النّص البليغ يقوم على دعائم متعدّدة فإنّ أولى تلك الدعائم (الكلمة)؛ ذلك أنّ الكلمة أصل الدّقة في التعبير، والقصد في الدلالة، "فللكلمات أرواح، كما قال (جي دي موباسان- أنّ الكلمة أصل الدّقة في التعبير، والقصد في الدلالة، "فلا الكلمة التي لا غنى عنها، ولا عوض منها، ثمّ وضعتها في الموضع الذي أعدّ لها، وهندس عليها ونفخت فيها الروح التي تُعيدُ لها الحياة، وتُرسل عليها الضوء، ضمنت الدقّة والقوّة والصدق والطبعيّة والوضوح، وأمنت الترادف والتقريب والاعتساف"2.

لا عجب إذن أن نجد العرب في الزمن الأوّل يُجهدون أنفسهم في اختيار الكلمات وانتقائها، ومناسبة بعضها لبعض <sup>3</sup>؛ لأنمّا عنوان معانيها، وطريق إلى إظهار أغراض المتكلّم ومراميه، لتكون أوقع في سمع المتلقى ونفسه.

وإذا كان هذا في نظم الكلام البشري، فهو في كلام الله تعالى المتناهي في البلاغة أكثر وضوحًا وأشدُّ بَحليًا، يقول صاحب (المحرَّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز):"... كتاب الله لو نزعت منه لفظة ثمّ

<sup>1</sup> يُنظر: درويش الجندي، نظرية عبد القاهر في النّظم، مكتبة نحضة، مصر، القاهرة، د ط، 1960م، ص13.

<sup>2</sup> أحمد حسن الزيّات، دفاع عن البلاغة، عالم الكتب-القاهرة- مصر، ط2، 1967م، ص97.

<sup>3</sup> يُنظر: فضل حسن عبّاس، الكلمة القلرآنية وأثرها في الدراسات اللّغوية، مجلّة مركز بحوث السنّة والسيرة، العدد4، قطر 1989م، ص503.

أدير لسان العرب في أن يوجد أحسن منها لم يوجد. ونحن تبين لنا البراعة في أكثره ويخفى علينا وجهها في مواضع لقصورنا عن مرتبة العرب يومئذ في سلامة الذوق وجودة القريحة وميز الكلام"1.

فالكلمة القرآنية لها خصائص ومميّزات؛ من جمال الوقع في النّفس، والاتّساق في المعنى، والاتّساع في الدّلالة، و لا ريب أنّ المفردات القرآنية منتقاة غاية الانتقاء والدّقة.

يقول الراغب الأصفهاني (ت502ه): " فألفاظ القرآن هي لبّ كلام العرب وزبدته، وواسطته وكرائمه، وعليها اعتماد الفقهاء والحكماء في أحكامهم وحكمهم، وإليها مفزع حذّاق الشعراء والبلغاء في نظمهم ونثرهم، ما عداها وعدا الألفاظ المتفرّعات عنها والمشتقّات منها هو بالإضافة إليها كالقشور والنوى بالإضافة إلى أطايب الثمرة، وكالحثالة والتبن بالإضافة إلى لُبوب الحنطة "2.

وتأتي البلاغة في مقدّمة علوم العربية اشتغالًا بتدبّر النّص القرآني وأسراره تدبرًا يرشد إلى الفقه الصّحيح لمراد هذا النّص، وقد أشار أبوهلال العسكري (ت395ه) إلى هذا بقوله: " اعلم علّمك الله الخير، ودلّك عليه، وقيّضه لك، وجعلك من أهله أنّ أحقّ العلوم بالتعلّم، وأولاها بالتحفّظ – بعد المعرفة بالله حلّ ثناؤه – علم البلاغة، ومعرفة الفصاحة، الذي به يعرف إعجاز كتاب الله تعالى، الناطق بالحقّ، الهادي إلى سبيل الرّشد، المدلول به على صدق الرّسالة وصحّة النّبوة، التي رفعت أعلام الحقّ، وأقامت منار الدّين، وأزالت شبه الكفر ببراهينها، وهتكت حجب الشّك بيقينها"3.

وليس هذا الاشتغال البلاغي بمقتصر على دائرة من نعدّهم من علماء البلاغة والبيان، بل نجد جذور العناية البلاغية بالنّص القرآبي لدى طوائف متعدّدة من العلماء، فنجد إشارات هذه العناية لدى

<sup>1</sup> ابن عطيّة الأندلسي، المحرَّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تح: عبد السّلام عبد الشّافي محمّد، دار الكتب العلميّة-بيروت-لبنان، ط1، 2001م، ج1، ص52.

الراغب الأصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن، تح:صفوان عدنان داوودي، دار القلم-دمشق- سوريا، ط $^4$ ،  $^2$ 009م، ص $^5$ 5.

<sup>3</sup> أبو هلال العسكري، كتاب الصناعتين، تح: علي محمّد البجاوي ومحمّد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي-بيروت- لبنان، ط2، د ت، ص7.

النّحاة الأوائل لاسيما سيبويه وغيره، كما نجدها كذلك عند علماء معاني القرآن كالفرّاء(ت207هـ)، وأبي عبيدة (ت209هـ)، والأخفش (ت215هـ)، وابن قتيبة (ت276هـ).

ثمّ إنّ مهمة التحليل البلاغيّ مهمة بالغة في الدقة، "وقد علمنا أنّ الإنسان إذا أغفل علم البلاغة، وأخلّ بمعرفة الفصاحة لم يقع علمه بإعجاز القرآن من جهة ما خصّه الله به من حسن التأليف، وبراعة التركيب، وما شحنه به من الإيجاز البديع، والاختصار اللّطيف، وضمّنه من الحلاوة، وحلّله من رونق الطّلاوة، مع سهولة كلمه وجزالتها، وعذوبتها وسلاستها، إلى غير ذلك من محاسنه التي عجز الخلق عنها، وتحيّرت عقولهم فيها"2، كما أنّ المشتغل بالتّحليل يلزمه قبل تحصيل العلم أن يعتمد على ملكة في التذوّق عالية الحساسية للوصول إلى أسرار البيان، فيأتي العلم بعدها كاشفا وصاقلا لها، وداعما تقويمها، وتأتي الدربة في تمرّس النّصوص مختبرة لصحّتها وفاحصة لقدرتما التمييزية، وهذه المهمّة التحليلية بهذه المواصفات قليلة في النّاس ونادرة في عمر أبا عمرو بن العلاء (ت154هـ) يقول: بأنّ العلماء بالشّعر أعز من الكبريت الأحمر 4.

ولا يكفي المحلّل البلاغيّ إن أراد أن يكون مرشدا للنّاس إلى مواطن الجمال في البيان أن يستشعر ذاك بنفسه فيشير إليه؛ لأنّ الاقتصار على الإشارة إلى مواطن الجمال قد لا يحمل قدرا من الإقناع للنّاس بعذا الجمال حتى يُفصّل أسبابه وعلله، وممّ كان؟ إذ تأمّل البيان قد يكون سمة استجابة للجمال كافية للمحلّل ذاته، لكنّه إن أراد لهذه الاستجابة تحقيق وقع على النّاس، فعليه أن يسبر أسباب هذا الجمال، ويكشف الغطاء عنها؛ فيتجلّى للنّاس مكمن الجمال الحقيقي وعلّته الخفية.

<sup>1</sup> يُنظر: عبد الله عبد الرّحمان أحمد بانقيب، مناهج التّحليل البلاغي عند علماء الإعجاز، دار كنوز إشبيليا للنّشر والتوزيع- الرياض-المملكة العربية السعودية، ط1، 2009م، ص24-25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو هلال العسكري، كتاب الصناعتين، ص7.

<sup>3</sup> يُنظر: عبد الله عبد الرّحمان أحمد بانقيب، مناهج التّحليل البلاغي عند علماء الإعجاز، ص19.

<sup>4</sup> يُنظر: أبو بكر الباقلاني، إعجاز القرآن، تح: السيد أحمد صقر، دار المعارف-القاهرة- مصر، د ط، د ت، ص310.

أينظر: عبد الله عبد الرّحمان أحمد بانقيب، مناهج التّحليل البلاغي عند علماء الإعجاز، ص20.

لقد شدّ انتباه البلاغيين منذ القديم ظاهرة السّياق، فانطلقوا في مباحثهم التحليليّة من فكرة ربط النّص بالسّياق، وحظي هذا الأخير بعناية خاصّة؛ ذلك أنّه من أهمّ القرائن المفضية إلى المعنى، يقول ابن قيّم الجوزيّة (ت511هم) في (بدائع الفوائد):" السّياق يرشد إلى تبيين الجمل، وتعيين المحتمل، والقطع بعدم احتمال غير المراد، وتخصيص العام، وتقييد المطلق، وتنوّع الدّلالة، وهذا من أعظم القرائن الدالة على مراد المتكلّم فمن أهمله غلط في نظره، وغالط في مناظرته..." والسّياق أيضًا من أهمّ آليّات فهم النّص القرآني، فعليه مدارُ استنباط الأحكام، وتوجيه المعاني.

وبالعودة إلى تحديد مفهوم مصطلح (السّياق<sup>2</sup> – Context ) فيمكن القول إنّه ثمرة من ثمرات البحث اللّسانيّ الحديث؛ إذ اهتمّ به الباحثون فتناولت دراساتهم معنى الكلمة في المنهج السّياقي – Contextual approach وكيفيّة استعمالها في اللّغة فأظهروا الدّور الّذي تؤدّيه من خلال استخدامها في سياقات مختلفة، وهذا ما ركّز عليه اللّغوي الإنجليزي (فيرث Firth) وأنصاره، فربطوا طرق النّظم – collocations – بضرورة الالتزام بصرامة قوانين الصّرف والنّحو؛ لأخمّا تضمن سلامة العلاقات مهما تباينت أشكالها وجواهرها، والجملة في رأيهم لا تؤدّي معنى تامًا – meaningful – متكاملا، إلاّ إذا امتثلت كينونتها إلى قوانين النّحو وتحصّنت ضمن شروطه<sup>3</sup>.

ثمّ انتقل مفهوم السّياق إلى حقل الدّراسات العربيّة، فعرّفه مّام حسّان بقوله: " المقصود بالسّياق: التوالى وينظر إليه من ناحيتين، أولاهما: توالى العناصر التي يتحقّق التركيب والسّبك، والسّياق من هذه

أبو عبد الله شمس الدّين محمّد ابن قيّم الجوزيّة، بدائع الفوائد، تح:عليّ ابن محمّد العمران، دار عالم الفوائد للنّشر والتّوزيع، المملكة العربيّة السّعودية، د ط، د ت، ج2، ص1314.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> كلمة (السّياق) من النّاحية اللّغوية يرادُ بما غالبًا معاني: التتابع والتوالي والاتّفاق، فقد جاء في (لسان العرب):" يقال: تساوقتِ الأبلُ تساوقًا إذا تتابعت، ... والمساوقة: المتابعة كأنَّ بعضها يسوق بعضًا، ... وساق إليها الصّداق والمهر سياقًا وأساقه؛ وإن كان دراهم أو دنانير، لأنّ أصل الصّداق عند العرب الإبل، ... وساق فلان من امرأته؛ أي: أعطاها مهرها، والسّياق المهر والمهر لا يكون إلّا بعد الاتّفاق-"، وفي (المعجم الوسيط): "سياق الكلام تتابعه، وأسلوبه الّذي يجري عليه". (ابن منظور، لسان العرب، حمل الريّات وآخرون، المعجم الوسيط، ص458).

<sup>2</sup> يُنظر: مها خيربك ناصر، السّياق اللّغوي وفعل المكوّنات الصّرفيّة والنّحوية، ص65.

الزاوية يسمّى برسياق النّص)، والثانية: توالي الأحداث التي صاحبت الأداء اللّغوي وكانت ذات علاقة بالاتّصال ومن هذه النّاحية يُسمّى (السّياق الموقف)"1. فهو يدلُّ على مجموع الظروف التي تحيط بالكلام².

والسياق هو البيئة اللّغوية التي تحيط بالكلمة أو العبارة أو الجملة، أو هو المقام الذي يقال فيه الكلام 3. بجميع عناصره من متكلّم ومستمع وغير ذلك، من الظروف المحيطة، والمناسبة التي قيل فيها الكلام 3. باعتبار ما سبق فإنّ السّياق ينقسم إلى قسمين:

أ. السياق اللّغوي (الداخلي) – Context linguistic - وهو النّظم اللّفظي للكلمة وموقعها من ذلك النّظم، ويشمل عند اللّغويين الكلمات والجمل السّابقة واللّاحقة للكلمة والنّص الذي ترد فيه، أوهو مجموع العناصر المكوّنة للحدث اللّغوي؛ من فونيمات ومورفيمات، وتراكيب نحوية 4.

ب. السياق غير اللغوي (الخارجي) – Context of situation : المقصود فيه السياق الخارجي اللغة، ويسمّى أيضًا (سياق الحال)؛ حيث يلعب دورا مهمًا في تحديد المعنى<sup>5</sup>، وقد عبّر عنه علماء العربيّة قديمًا أصدق تعبير حين قالوا:" (لكلّ مقام مقال)، ومن الأشياء التي يشملها هذا السّياق:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تمّام حسّان، قرينة السّياق(بحث قدّم في الكتاب التذكاري للاحتفال بالعيد السّنوي للكلّية: دار العلوم)، مطبعة عبير الكتاب-القاهرة- مصر، د ط، 1993م، ص375.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: عبد النعيم خليل، نظريّة السّياق بين القدماء والمحدثين- دراسة لغويّة نحويّة دلاليّة -، دار والوفاء للطباعة والنشر- الاسكندريّة- مصر، ط1، 2007م، ص82.

<sup>3</sup> يُنظر: رانيا فوزي عيسى، علم الدلالة النظرية والتطبيق، دار المعرفة الجامعيّة- الاسكندريّة- مصر، ط1، 2008م، ص111.

<sup>4</sup> أحمد مصطفى أحمد الأسطل، أثر السياق في توجيه شرح الاحاديث عند ابن حجر العسقلاني، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة الآداب، الجامعة الإسلاميّة-غزّة- فلسطين، 2011م، ص115-116.

<sup>5</sup> يُنظر: محمّد أحمد أبو الفرج، المعاجم اللّغوية في ضوء دراسات علم اللّغة الحديث، دار النّهضة العربية للطّباعة والنّشر، لبنان، د ط، 1966م، ص121.

" المتكلّم والمستمع وما يتعلّق بمما من صفات تميّزهما، نوع الخطاب، غاية الخطاب وأثره، مكان الكلام وزمانه وفي أيّ حوّ يُقال، مدى تعلّق الخطاب ما سبقه، الأفعال والإشارات المصاحبة للكلام "1.

وقريب من هذا قول القزويني (ت682هـ): "وأمّا بلاغة الكلام فهي: مطابقته لمقتضى الحال مع فصاحته، ومقتضى الحال مختلف؛ فإنّ مقامات الكلام متفاوتة، فمقام التنكير يُباينُ مقام التعريف، ومقام الإطلاق يُباينُ مقام التقييد، ومقام التقديم يُباينُ مقام التأخير، ومقام الذّكر يُباينُ مقام الحذف، ومقام القصر يُباينُ مقام الفصل يُباينُ مقام الوصل، ومقام الإيجاز يُباينُ مقام الإطناب ومقام القصر يُباينُ مقام الغييّ "2؛ أي: إنّ النّص مرتبط بسياق الظرف وطبيعة والمساواة، وكذا خطاب الذكيّ يُباينُ خطاب الغييّ "2؛ أي: إنّ النّص مرتبط بسياق الظرف وطبيعة الأحداث المرافقة للحدث الكلامي، والسّياق مرتبط بطرائق الكلام، وأسلوب الحديث، كما أنّ القزويني يكشف من خلال مقولته عن علاقة المستوى العقلي للمتكلّم بطبيعة الخطاب.

إنّ الحال والمقام في مفهوم البلاغيين مرتبط بالبعد الزّماني والمكانيّ للكلام، وذلك أنّ الأمر الذي يدعو المتكلّم إلى تقديم صياغته على وجه معيّن، إمّا أن يتّصل بزمن هذه الصّياغة فيسمّى (الحال)، وإمّا أن يتّصل بمحلّها فيسمّى (المقام)، ومن هنا ارتبطت فكرة الحال والمقام بالمقال، واحتلاف صور هذا المقال يعود بالضرورة إلى احتلاف الحال والمقام، وتمتدّ فكرة المقام إلى علاقة المجاورة التي تكون بين كلمتين متتابعتين فقالوا: (إنّ لكلّ كلمة مع صاحبتها مقامًا).

ويمكن ملاحظة تقارب مفهوم المقام عند البلاغيين مع مفهوم العلاقات السّياقية عند (دي سوسير – Ferdinand de Saussure)؛ حيث رأى أنّ أن هناك علاقات تقوم بين الكلمات في تسلسلها تعتمد على خاصيّة اللّغة الزمنية، كخطّ مستقيم يستبعد فيه إمكانية النطق بعنصرين في وقت واحد، بل تتابع العناصر بعضها إثر بعض وتتآلف في سلسلة الكلام، وهذا التآلف الذي يعتمد على

<sup>1</sup> يُنظر: نصر هادي، علم الدلالة التطبيقي في التراث العربي، دار عالم الكتب الحديثة، الأردن، ط1، 2008م، ص216.

<sup>2</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، تح: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 2003م، 2000.

<sup>3</sup> يُنظر: خلود العموش، الخطاب القرآني(دراسة في العلاقة بين النّص والسّياق)، عالم الكتاب الحديث-إربد- الأردن، ط1، 2008م، ص55.

الامتداد يطلق عليه (العلاقات السّياقية)، والتركيب بهذا الاعتبار يتألف دائما من عنصرين أو أكثر، مثل: (الطقس جميل)، (سنخرج من هنا)... وهلمّ جرًّا.

وعندما تدخل الكلمة في تركيب ما فإنمّا تكتسب قيمتها فحسب من مقابلتها لما يسبقها أو يلحقها من كلمات. ومن ناحية أخرى فإنّنا لو أخذنا أيّ كلمة من السلسلة السّياقية لوجدنا أنمّا تثير كلمات أخرى بالتّداعي والإيحاء. فكلمة (تعليم) مثلا تتوارد معها في الذّهن كلمات أخرى مثل: تربية، معلم، وعلم، وامتحانات، وغيرها ممّا يشترك معها في وجه ما. وهذه تجمعها علاقة تسمّى العلاقات الإيحائية وهي تختلف عن العلاقات السّياقية 1.

و هي بذلك لا تُعنى بشرح النّص أو مفرداته اللّغوية، بل تتجاوز ذلك إلى مرحلة أعمق تصل من خلالها إلى الطّاقات الإبداعية الخلّاقة في النّص، وتعتمد في ذلك على لغة النّص بوصفها المادّة الأساسيّة

<sup>1</sup> يُنظر: صلاح فضل، نظريّة البنائيّة في النّقد العربي، دار الشّروق–القاهرة– مصر، ط1، 1998م، ص26–27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عرّفها (معجم مصطلحات اللّسانيات) بأخما: " فرع من اللّغويات الحديثة المكرّسة للتحليل التفصيلي للنمط الأدبي، أو الخيارات اللّغوية التي يقوم بما المتحدّثون والكتّاب في السّياقات غير الأدبية. فهو علم تحليلي يغطي جميع الجوانب التعبيرية للّغة: علم الأصوات، والتشكيل، والنّحو، والدلالة، فالأسلوبية ... تدرس النّصوص من جميع الأنواع بأسلوب لغوي ونغمي، وتدرس ميزات الأصناف والاستخدامات اللّغوية المميزة ".( صافية زفنكي، معجم مصطلحات اللّسانيات -النّظريّة والتطبيقيّة-، ص606).

<sup>3</sup> يُنظر: محمّد عبد المطلب، البلاغة والأسلوبية، مكتبة لبنان ناشرون-بيروت- لبنان، ط1، 1994م، ص259.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: حسن ناظم، البنى الأسلوبية: دراسة في (أنشودة المطر) السيّاب، المركز الثقافي العربي-الدار البيضاء- المغرب، ط1، 2002م، ص 30.

التي يمكن استنباط المعنى من خلال خصائصها ومستوياتها التعبيرية أ، ويرى (صلاح فضل) أنّ التّحليل الأسلوبي يتعامل مع ثلاثة محاور: 2

- المحور اللّغوي؛ إذ يعالج نصوصًا قامت اللّغة بوضع شفرتما.
- المحور النفعي؛ الذي يؤدّي إلى أن ندخل في حسابنا مقولات غير لغوية مثل: المؤلّف والقارئ والموقف التاريخي وهدف الرسالة وغيرها.
  - المحور الجمالي الأدبي؛ ويكشف عن تأثير النّص على القارئ، والتفسير والتقويم الأدبيين له.

وبهذا فإنّ التحليل الأسلوبي ينطلق من النّص نفسه عن طريق تأمّل المحلّل في مختلف عناصر البناء اللّغوي، وطرائق أدائها لوظائفها وعلاقات بعضها ببعض.

فجِماع ما يربط بين البلاغة والأسلوبيّة من الأواصر القويّة أنّ محور كليهما البحث في النّص ومواطن الجمال فيه، فالمبدع الذي يُنتج النّص يختار لنفسه أشكلًا بلاغية تستميل السّامع وتسترعي انتباهه، ومن ثمّ يقوم المتلقي بتحليل هذا النّص ليبيّن اختيار المبدع، والانزياحات المختلفة لتلك الاختيارات فيكشف عن سرّ جماليّاتها، وعند هذه النقطة تلتقي البلاغة والأسلوبية، فالبلاغة والأسلوبية تقدّمان صورا مختلفة من المفردات و التراكيب والأساليب وقيمة كلّ منها الجمالية والتأثيرية.

بالعودة إلى حقل الصوتيات فقد أثبتت الدراسات أنّ النّظام الصوتي يعدّ المكوّن الرئيس الذي تعتمد عليه المكوّنات اللّغوية الأخرى، بدءا من التشكيل البنيوي للمفردة المعجمية، وانتهاء بالدّلالة، ومرورًا بالتركيب النّحوي؛ الّذي يستند في نظامه إلى مجموعة من العلاقات، منها: الإسناد، والتخصيص، والنسبة... 4؛ حيث يرتكز على الربط بين الصوت والمعنى؛ أي: البنيتين السّطحية والعميقة.

<sup>1</sup> يُنظر: ميس عوده، المنهج الأسلوبي في تحليل الخطاب الإبداعي، مجلّة جامعة القدس المفتوحة للأبحاث والدّراسات، العدد25، فلسطين أيلول 2011م، ص 159.

<sup>2</sup> يُنظر: صلاح فضل، علم الأسلوب (مبادئه وإجراءاته)، دار الشّروق-القاهرة- مصر، ط1، 1998م، ص132.

<sup>3</sup> يُنظر: يوسف أبو العدوس، الأسلوبية (الرؤية والتطبيق)، دار المسيرة للنّشر والتوزيع-عمّان- الأردن، ط1، 2007م، ص88-88.

<sup>4</sup> يُنظر: سانفورد، النّظام الصّوتي التّوليدي، تر: نوزاد حسن أحمد، الدار العربية للموسوعات- بيروت- لبنان، ط1، 2010م، ص5.

ويتعلّق التّحليل البلاغيّ للصوت بالكشف عن مدى تحقُّق الوظائف المنوطة به ضمن النّص، حيث تختلف هذه الوظائف من نصّ إلى آخر، تبعا للنّوع الذي ينتمي إليه؛ فوظيفة الصوت في النّص الشري ليست مطابقة لوظيفته في كلا النّصين ليست مطابقة لوظيفته في النّص الشعري، ووظيفته في كلا النّصين ليست مطابقة لوظيفته في القرآن الكريم، ولذلك لابدّ من تحديد هويّة النّص المقصود بالدّراسة قبل البدء بإجراءات التّحليل<sup>1</sup>.

ثمّ إنّ تحديد وظائف الصوت يرتبط ارتباطًا وثيقًا بفهم هندسة النّسيج اللّغوي للنصّ؛ فإذا كان النّص اللّغوي مجموعةً من الأصوات تتضامّ على نحو مخصوص وضمن علاقات محددة؛ لتؤدّي معنى مخصوصا فإنّ هذا يمكن أن يشير إلى وظيفتين أساسيتين للصوت؛ الأولى تركيبية تتّجه نحو طريقة تضامّ الأصوات مع بعضها لتؤدّي المعنى المراد؛ أي: أنمّا تمتمّ بمدى انسجام الصوت مع الأصوات الأخرى في البنية اللّغوية².

أمّا الوظيفة الأخرى فتتّجه أيضا نحو تأدية المعنى، ولكن من جهة أخرى، والمقصود بذلك خاصيّة دلالة الصوت، من حيث الإيحاء على المعنى<sup>3</sup>، حيث ترتبط هذه الوظيفة بسابقتها ارتباطًا وثيقًا.

وبسبب الطبيعة الخاصة للنص القرآني فإنه تُضافُ وظيفة أحرى على قدر كبير من الأهميّة؛ هي الوظيفة الإيقاعية؛ وتُشكّلُ وظيفة صوتية بحتة؛ لارتباط مفهوم الإيقاع بالأصوات، وتعمل كل هذه الوظائف مجتمعة لا منفصلة، وتشتغل على خدمة المعنى في النّص، فهو الميزان والمقياس الذي يحدّد درجة الأداء الوظيفي لكل منها4.

<sup>3</sup> وهو ما يسمّى (الأونوماتوبيا - onomatopoeia) أو المحاكاة الصوتية، وتُعرّف بأنّما: تشكيل الكلمات من خلال تقليد أصوات عناصر مختلفة من الطبيعة، أو للأصوات الناجمة عن الإنسان، ومن أمثلة الكلمات التي تُحاكي أصوات الطبيعة في العربيّة: خرير الماء، صرير الباب، مواء القطط...، ومن الكلمات التي تُحاكي صوت الإنسان: القهقهة، الهمس، الأنين...، (يُنظر: صافية زفنكي، معجم مصطلحات اللّسانيات-النّظريّة والتطبيقيّة-، ص433).

<sup>1</sup> يُنظر: لؤي علي خليل، التحليل البلاغي للظاهرة الصوتية في القرآن الكريم- المنهجيّة وخصوصيّة النّص-، مجلّة كليّة الإلهيات- مجلّة عليّة الإلهيات- مجلّة عليّة الإلهيات- مجلّة عليّة على علميّة محكّمة تصدر عن جامعة بانغول التركية-، العدد 11، تركيا 2018م، ص 213-214.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص214.

<sup>4</sup> يُنظر: لؤي على خليل، التحليل البلاغي للظاهرة الصوتية في القرآن الكريم، ص 214.

وقد أكد علماؤنا المتقدّمون أن الأصوات وإيقاعاتها أفعل في النفس من الصور، والمعاني، والأفكار، وأن هناك في السراديب الخفيّة المضمرة أحاسيس ومشاعر لا تبعثها إلّا رنّة الصوت في تنظيم وتتابع، ثمّ إنّ الكلمة التي تقع في النّفس الهادئة فتحيلها هادرة كغضبة الموت، أو تقع في النّفس الهادرة فتحيلها وادعة ساكنة، لم تكن لتفعل ذلك إلّا لأنّ كلّ صوت فيها وكأنّه نفثة من نفثات السّحر، تفعل في الروح فعل الأعاجيب<sup>1</sup>، ويتجلّى هذا الأمر في النّظم القرآني غاية الجلاء.

فالاهتمام بجمال صوت الكلمة قديم قدم الأدب العربي، ولطالما جنح النّقاد ودارسُو الإعجاز القرآني إلى استحباب ألفاظ لمجرّد حلاوة نغمها، وعنايتهم برقّة الألفاظ وحلاوة الحروف، والسّلاسة والسّهولة والعذوبة، إشارات مصيبة، ووعي سابق على عصرنا، وهي تدلّ على تذوق أسلافنا للجمال السمعيّ.

قال الخطّابي (ت388هـ): "في إعجاز القرآن وجه آخر ذهب عنه النتاس، فقلا يكاد يعرفه إلّا الشاذ من آحادهم، وذلك صنيعه في القلوب وتأثيره في النّفوس، فإنّك لا تسمع كلاما غير القرآن منظومًا ولا منثورًا إذا قرع السمع خلص له إلى القلب من اللّذة والحلاوة في الحال، ومن الروعة والمهابة في أخرى ما يخلص منه إليه، تستبشر به النّفوس وتنشرح له الصدور، حتى إذا أخذت حظها منه عادت إليه مرتاعة قد عراها الوجيب والقلق، وتغشّاها الخوف والفرق تقشعر منه الجلود، وتنزعج له القلوب، يحول بين النّفس ومضمراتها وعقائدها الراسخة فيها"3.

<sup>1</sup> يُنظر: محمّد محمّد أبو موسى، من أسرار التعبير القرآني (دراسة تحليلية لسورة الأحزاب)، مكتبة وهبة للطباعة والنشر-القاهرة- مصر، ط2، 1996م، ص325-325.

 $<sup>^{2}</sup>$  يُنظر : أحمد ياسوف، جماليّات المفردة القرآنية، ص $^{31}$ 

<sup>3</sup> حمد بن محمد الخطّابي، بيان إعجاز القرآن، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن، تح: محمّد خلق الله ومحمّد زغلول سلام، دار المعارف-القاهرة- مصر، ط4، د ت، ص70.

إنّ النّص القرآني يربط بين المتلقي والنّص بوشائج متينة، وتكمن أهميّة ذلك في ديمومة ربط المرء بالواقع النّفسي والقدرة على إثارته على مرّ العصور، فلنظمه تأثير ووقع في السمع والقلب عظيم<sup>1</sup>، ويظهر ذلك في مستويات عدّة أهمّها: المستوى الصوتي.

وقد عُني السّامرائي بهذا النّظام الصوتي في تحليلاته اللّغوية المتعلّقة بالكلمة، فرصد خلاله بلاغة الكلمة القرآنية، ومن ذلك:

# أوِّلًا. رصد الدّلالة الصوتية للذكر والحذف في الكلمة:

وقف السّامرائيّ عند ظاهرة الذكر والحذف في الكلمة عند كثير من المواضع القرآنيّة، ومن المعلوم أنّ الحذف ممّ تشترك فيه كلّ اللّغات البشرية؛ حيث يميل الناطقون بما إلى حذف بعض العناصر من كلامهم، واستقراء العربيّة يثبت أنّ الحذف يلحق جميع عناصرها، وفي هذا يقول ابن جتيّ: "قد حذفت العربُ الجملة والمفردة والحرف والحركة، وليس شيء من ذلك إلّا عن دليلٍ عليه، وإلّا كان فيه ضرب من تكليف علم الغيب ومعرفته "2؛ فلا يُحذف شيء إلّا بدليل سواء كان هذا الدليل معنويًا؛ أي: يقتضيه المعنى، أم صناعيًا؛ تقتضيه الصّناعةُ النّحوية 6.

وبيّن العلماء أنّ الحذف يقعُ في المركّبات الإسنادية اسمية كانت أو فعلية، وقد يمسُ أحد أطراف الإسناد سواء كان عمدةً (المسند والمسند إليه) أو كليهما، كما قد يقعُ على ما كان فضلة؛ وهو كلُ مازاد عن المعنى، ويقعُ الحذف في الكلمة المفردة أو مايدخل في تركيبها من حروف وحركات، فالحذف يقع على مستويات اللّغة الثلاث: (المستوى الصوتي؛ حذف حرف أو حركة، والمستوى الصرفي؛ حذف كلمة، والمستوى التركيبي؛ حذف جملة) 4.

<sup>1</sup> يُنظر: أحمد ياسوف، جماليّات المفردة القرآنية، ص29-30.

ابن جنّي، الخصائص، ج $^2$ ، ص $^2$ 0.

<sup>3</sup> يُنظر: فاضل صالح السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، دار الفكر –عمان– الأردن، ط2، 2007م، ص75.

<sup>4</sup> يُنظر: نور الدين دريم، المسائل النّحوية عند أبي عليّ الفارسي، رسالة مقدَّمة لنيل شهادة الدكتوراه، كليّة الآداب واللّغات-قسم اللّغة العربية وآدابها- جامعة الجزائر2، 2012م، ص420-421.

لقد رصد فاضل الستامرائيّ الذكر والحذف في الكلمة القرآنيّة، ورأ أنمّا ظاهرة مقصودة، يقول: "ولا شكّ أنّ كلّ مفردة وضعت وضعًا فنيًّا مقصودًا في مكانما المناسب، وإنّ الحذف من المفردة مقصود، كما أنّ الذكر مقصود... "1، وربط السّامرائي في تحليلاته للذكر والحذف ذلك التغيّر الحادث بالمستوى الصوتيّ والدّلالة الصوتية، ومن أمثلة ما أورده في هذا المبحث نذكر:

- عند قوله تعالى: ﴿فَمَا ٱسْطَلَعُوٓاْ أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا ٱسْتَطَلَعُواْ لَهُ و نَقْبَا ﴾ 2؛ أشار السّامرائيّ إلى أنّ هذا في السّد الذي صنعه ذو القرنين من زبر الحديد والنّحاس المذاب 3.

ثمّ ركّز على تحليل بنية المفردتين: (اسطاعوا)، و(استطاعوا)، فقال: " وقد ذكرنا أنّ الصّعود على هذا السّد أيسر من إحداث نقب فيه لمرور الجيش، فحذف من الحدث الخفيف " في وهو يعني حذف التاء من (اسطاعوا)، ثمّ بيّن أنّه " بخلاف الفعل الشّاق الطويل، فإنّه لم يحذف " وهو يقصد ذكر حرف التاء في (استطاعوا)، فرأى أنّ التعبير القرآنيّ أعطاه أطول صيغة، معلّلا ذلك بقوله: " فخفّف بالحذف من الفعل بخلاف الفعل الشّاق الطويل، ثمّ إنّه لما كان الصّعود على السّد يتطلّب زمنًا أقصر من إحداث النّقب فيه، حذف من الفعل وقصّر منه ليجانس النّطق الزمن الّذي يتطلّبه كلّ حدث " 6. وأورد السّامرائيّ أيضًا أمثلة ومواضع تتشابه فيما ذهب إليه من التحليل والتعليل، وممّاذكره:

الذكر والحذف في كلمة (تتنزّل)؛ عند قوله سبحانه: ﴿ تَنَزَّلُ ٱلْمَكَ مِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرِ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ هَلُ أُنبِّئُكُمْ عَلَىٰ مَن تَنَزَّلُ ٱلشَّيَاطِينُ، تَنَزَّلُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ،

<sup>1</sup> فاضل صالح السّامرائي، بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، شركة العاتك لصناعة الكتاب- القاهرة- مصر، ط2، 2006م، ص4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الكهف، الآية 97.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص9.

<sup>4</sup> المرجع نفسه، ص9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص9.

<sup>6</sup> المرجع نفسه، ص9-10.

 $<sup>^{7}</sup>$  سورة القدر، الآية  $^{4}$ 

علّل السّامرائي الذكر - ذكر التاء - في كلمة (تتنزّل) الواردة ضمن (سورة فصّلت) بكثرة التنزّل، يقول: "ذلك أنّ المقصود بها أنّ الملائكة تتنزّل على المؤمنين عند الموت لتبشّرهم بالجنة، وهذا يحدث على مدار السنة، في كل لحظة، ففي كل لحظة يموت مؤمن مستقيم فتتنزّل عليه الملائكة لتبشره بالجنة، فأعطى الفعل كل صيغته، و لم يحذف منه شيئا" أمّا تعليله للحذف عند (تنزّل) فيعود في رأيه إلى قلّة تنزّل الشّياطين، فهي لا تتنزّل على كلّ الكفرة إنّما الكهنة أو قسم منهم فهم قلّة، فاقتطع من الحدث، فجاء التعبير (تَنزّل) بحذف إحدى التاءين 4.

أمّا الحذف في (سورة القدر) فهو كذلك لقلّة تنزّل الملائكة في ليلة واحدة في العام؛ وهي ليلة القدر، فهو أقلّ من التنزّل الذي يحدث باستمرار على من يحضره الموت فاقتطع من الحدث<sup>5</sup>، يقول: "فأنت ترى أنّه اقتطع من الفعل إحدى التاءين في آيتي الشعراء و آية القدر لأنّ التنزّل أقلّ، ولم يحذف من آية فصّلت لأنّه أكثر والله أعلم"<sup>6</sup>، ففسر السّامرائي الحذف في الكلمة بالقلّة والذكر بالكثرة ليظهر مقصدية ودقّة التعبير القرآنيّ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الشّعراء، الآيات 221-222.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة فُصّلت، الآية 30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص10.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص10.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص10.

المرجع نفسه، ص10.

يقول موجّهًا: "فمدَّ (الظنون) وأطلقها، وذلك لأخّم ظنّوا ظنونا كثيرة ومختلفة، فأطلقها في الصوت مناسبة لتعدّدها وإطلاقها، ولو قال: (الظنون) لوقف على ساكن، والساكن مقيّد؛ فناسب إطلاق الألف إطلاق الظنون"<sup>2</sup>، وهنا يظهر لنا جليّا كيف يربط السّامرائي بين حذف وذكر حرف المدّ ودلالته الصوتية.

نلاحظ من خلال المواضع التي رصدها السمامرائي لظاهرتي الذكر والحذف في البنية-وقد اكتفينا بعرض عينة منها-، أنّه أبان عن علاقة الكميّة الصوتية بالدّلالة، ولا شكّ أنّ هذا مظهر من مظاهر التحليل الأسلوبي في مقاربة قدرة أنظمة اللّسان على أداء الدّلالة.

#### ثانيًا. رصد الإبدال الصوتى:

شغلت ظاهرة الإبدال حيّزًا كبيرًا لدى الباحثين في اللّغة، فهي ضرب من ضروب التطوّر الصوتي الّذي خضعت له العربيّة، وسنّة درج عليها اللّسان العربيّ على حدّ قول ابن فارس في (الصّاحبي):" من سنن العرب إبدال الحروف وإقامة بعضها مقام بعض"3.

ويعرّف الشّريف الجرجاني (الإبدال) بقوله: "هو أن يُجعل حرف موضع حرف آخر لدفع الثّقل" ، فهو إقامة حرف مكان حرف مع الإبقاء على سائر أحرف الكلمة، وقد اشترط العلماء وجود علاقة بين

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الأحزاب، الآية 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص34.

<sup>3</sup> ابن فارس، الصّاحبي في فقه اللّغة العربيّة ومسائلها وسُننِ العرب في كلامها، ص209.

<sup>4</sup> الشّريف الجرجاني، معجم التعريفات، ص9.

المبدل والمبدل منه؛ فلا يكون الإبدال إبدالًا حقًا إلّا إذا كان بين البدل والمبدل منه علاقة صوتية، كقرب المخرج، أو الاشتراك في بعض الصفات الصوتية كالجهر والهمس، والشدّة والرخاوة 1.

ويُميّزُ في الإبدال بين نوعين:

أ. إبدال بين الصوامت (الحروف): وحدوثه راجع إلى تقارب مخارج الأصوات، فقد رأى ابن جتي" أنّ أصل القلب – البدل في الحروف، إنّما هو فيما تقارب منها، وذلك الدال والطاء والتاء، والذال والظاء والثاء، والهاء والممزة، والميم والنون وغير ذلك ممّا تدانت مخارجه"2.

ب. إبدال بين الصوائت (الحركات): ومردّه إلى اختلاف اللّهجات العربيّة، وفي ذلك قال ابن فارس في (باب القول في اختلاف لغات العرب): "اختلاف لغات العرب من وجوه: أحدها؛ الاختلاف في الحركات كقولنا: "نستعين ونِستعين" بفتح النون وكسرها، قال (الفرّاء): هي مفتوحة في لغة قريش وأسد، وغيرهم يقولونها بكسر النون"3.

لقد رصد الستامرائي هذه الظاهرة في كلمات النّص القرآني، فقال: "قد يستعمل القرآن الكريم المفردة أحيانا مبدلة وأحيانا غير مبدلة وذلك نحو: (يتذكّر) و(يذّكّر)، و(يتدبّر) و(يدبّر)، ونحو: (مكة) و(بكة)، و(بسطة) و(بصطة)... "4.

ووقف عند إبدال (تاء) الافتعال بحرف آخر ثم إدغامها والإتيان بهمزة الوصل، يقول: "إنّ أصل هذا الإبدال هو الفكّ بالتاء ف (ادّبّر) أصله (تدبّر) فأبدلت التاء دالا وأدغمت في الدّال فسكّنت الدال الأولى، وجيء بممزة الوصل توصّلا إلى النطق بالسّاكن، وكذلك (اذّكّر) أصله (تذكّر) و (اطّهّر)

<sup>1</sup> يُنظر: عبد الصبور شاهين، القراءات القرآنية في ضوء علم اللّغة الحديث، مكتبة الخانجي- القاهرة- مصر، د ط، د ت، ص73.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو الفتح عثمان ابن جنّي، سرّ صناعة الإعراب، تح: حسن الهنداوي، دار القلم-دمشق- سوريا، ط2، 1993م، ج1، ص180.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن فارس، الصّاحبي في فقه اللّغة العربيّة ومسائلها وسُننِ العرب في كلامها، ص $^{3}$ 

<sup>4</sup> فاضل السّامرائي، بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، ص36.

أصله (تطهّر)، والمضارع كالماضي، ف(يدّبّر) أصله (يتدبّر)، و(يذّكّر) أصله (يتذكّر) و(يطهّر) أصله (يتطهر)، وهكذا"<sup>1</sup>.

ذكر السمّامرائي<sup>2</sup> أنّ الكلمة في التعبير القرآني قد ترد مبدلة مدغمة مرّة، ومرة أخرى ترد غير مبدلة، بل ربّما يجمع الصيغتان في آية واحدة أو آيات متقاربة.

ثمّ بين السّامرائي اختلاف الصيغتين في البناء وفق الآتي:<sup>3</sup>

- بناء (يتفعّل) أطول من بناء (يفّعّل) في النطق، ف(يتذكّر) أطول من (يذّكر) بمقطع واحد، ف(يتذكّر) مكوّنة من خمسة مقاطع (يَ+تَ+ذَكْ+ك+ر).

- بناء (يفّعل) فيه تضعيف زائد على (يتفعّل)، ففي (يفّعل) تضعيفان، و (يتفعّل) فيه تضعيف واحد.

وأوضح أنّ بناء (يتفعّل) يؤتى به في اللّغة للدّلالة على التدرّج؛ أي: الحدوث شيئا فشيئا، نحو: (تصبّر، (تخطّى – تمشّى – تجسّس...)، كما قد يؤتى بهذا الوزن للدّلالة على التكلّف وبذل الجهد، نحو: (تصبّر، تعلّم ...)، وفي كلا المعنيين – الأوّل والثاني – دلالة على طول الوقت والتمهّل في الحديث، أمّا بناء (يفّعّل) فيؤتى به فيما يحتاج إلى المبالغة، وذلك أنّ التضعيف كثيرا ما يؤتى به للمبالغة، نحو: (قطّع، كسّر ...).

ثمّ ذكر السّامرائي أنّ هاتين الحقيقتين اللّغويّتين لهما شأنهما في تفسير المعنى؛ وهو يريد بذلك الحقيقتين المتعلقتين ببناء الصيغتين، حيث رسم لنفسه طريقًا في تفسير النّصوص التي ترد فيهما هاتان الصيغتان، فهو ينطلق من تلك القاعدة التي أقرّها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص37.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص37-38.

ومن هذا المنطلق قعد السمّامرائي قاعدة في تفسير الإبدال الصوتي الصرفي المصحوب بالإدغام، فقال: "يستعمل بناء (يتفعّل) لما هو أطول زمنًا، وقد يستعمله في مقام الإطالة و التفصيل، و يستعمل (يفّعًل) للمبالغة في الحديث و الإكثار منه"1.

ومن المواضع القرآنيّة التي دخلت عليها ظاهرة الإبدال الصوتي الصرفيّ، وتتبّعها السّامرائي، فأثبت بها ما ذهب إليه من التوجيه المعنوي، نذكر:

- عند قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ أُمَمِ مِن قَبْلِكَ فَأَخَذُنَهُم بِٱلْبَأْسَآءِ وَٱلظَّرَّاءِ لَعَلَّهُمُ يَتَضَرَّعُونَ ﴾ 2، وقوله سبحانه: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِن نَبِيِّ إِلَّا أَخَذُنَا أَهْلَهَا بِٱلْبَأْسَآءِ وَٱلظَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ يَضَرَّعُونَ ﴾ 3؛ فجاءت في آية الأنعام (يتضرّعون) على وزن (يتفعّلون) و في الأعراف (يضرّعون) على وزن (يفعلون) بالإبدال والإدغام.

والاختلاف في الصيغتين يعود حسب الستامرائي 4 إلى اختلاف الستياق والمقام: فالإرسال في آية الأنعام إلى الأمم عبر مدار التاريخ، أمّا آية الأعراف فالإرسال موجّه إلى قرية واحدة؛ فناسب طول الصيغة طول الإرسال كما ناسب قصر الصيغة قصر الإرسال، يقول فاضل الستامرائي: "والأمم أكثر من القرية، وهذا يعني تطاول الإرسال على مدار التاريخ، فلما طال الحدث واستمرّ جاء بما هو أطول بناء، فقال: (يتضرّعون) ولما كان الإرسال في الأعراف إلى القرية (يضرّعون) فجاء بما هو أقصر من البناء"5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الأنعام، الآية 42.

<sup>3</sup> سورة الأعراف، الآية 94.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص39.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص39.

كما أنّ الله تعالى قال في الأنعام: ﴿أَرْسَلْنَاۤ إِلَى ۖ التي الْعراف قال: ﴿أَرْسَلْنَا فِي كُم وَالإِرسال إلى يقتضي التبليغ ولا يقتضي المكث، أمّا الإرسال (في) التي تفيد الظرفية، فينبغي المكث الطويل في القرية أو المدينة ممّا يؤدّي بأهلها إلى زيادة التضرّع، والمبالغة فيه لذلك استعمل (يتضرّعون) في الأنعام، و(يضرّعون) في الأعراف الأكثر تضعيفا ومبالغة ق، " ولا شكّ أنّ هذا يدعوا إلى زيادة التضرّع والمبالغة فيه، فحاء بالصيغة الدالة على المبالغة في الحدث والإكثار منه فقال: ﴿لَعَلَّهُمْ يَضَرَّعُونَ ﴾ ، فوضع كلّ مفردة في مكانها اللّائق بها" أن والسّامرائي هنا يستند على السّياق في بيان ماذهب إليه، ويشير إلى حسن توافق الكلمة مع سياقها اللّغوي.

- عند قوله تعالى: ﴿وَجِئْنَا بِبِضَاعَةِ مُّزْجَنَةٍ فَأُوْفِ لَنَا ٱلْكَيْلَ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَأَ إِنَّ ٱللَّهَ يَجْزِى ٱلْمُتَصَدِّقِينَ﴾ 6.

وقوله حلّ وعزّ: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمَوْمِينَ وَٱلْصَّيرِينَ وَٱلصَّيرِينَ وَٱلصَّيرِينَ وَٱلْصَّيرِينَ وَٱلْصَيمِينَ وَٱلْحَيْفِينَ وَٱلْحَيْفِينَ وَٱلْحَيْفِينَ وَٱلْحَيْفِينَ وَٱلْحَيْفِينَ وَٱلْصَيمِينَ وَٱلصَّيمِينَ وَٱلْصَيمِينَ وَٱلْحَيْفِينَ فُرُوجَهُمُ وَٱلْحَيْفِظِينَ وَٱللَّاكِرِينَ ٱللَّهَ وَٱلْمَامِينَ وَٱللَّاكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّكِرَتِ أَعَدَ ٱللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ 7.

<sup>·</sup> سورة الأنعام، الآية 42، وتمامُها: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَآ إِلَىٓ أُمَمِ مِّن قَبْلِكَ فَأَخَذْنَهُم بِٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ يَتَضَرَّعُونَ﴾

<sup>2</sup> سورة الأعراف، الآية 94، وتمامُها: ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّبِيٍّ إِلَّآ أَخَذُنَآ أَهُلَهَا بِٱلۡبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّاءِ لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُونَ﴾.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص39.

<sup>4</sup> سورة الأعراف، الآية 94، وتمامُها: ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّبِيٍّ إِلَّآ أَخَذُنَآ أَهُلَهَا بِٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُونَ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص39.

<sup>6</sup> سورة يوسف، الآية 88.

 $<sup>^{7}</sup>$  سورة الأحزاب، الآية 35.

وقوله: ﴿إِنَّ ٱلْمُصَّدِقِينَ وَٱلْمُصَّدِقَتِ وَأَقْرَضُواْ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا يُضَعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجُرُ كَرِيمُ﴾ أ.

بيّن السّامرائي أنّ الفرق في استعمال الصيغتين واضح في هذه التعابير القرآنية فجاء في سورة يوسف (المتصدّقين)، وفي سورة الأحزاب (المتصدّقين والمتصدّقات)، أمّا في سورة الحديد فجاء التعبير بر المبصّد في المبحدّقين والْمُصَدِّقين والْمُصَدِّقين)، وفي سورة الإبدال والإدغام، وهذه الاستعمالات وردت كلّ منها مناسبة لسياقها، يقول السّامرائي: "و قد ناسب كل تعبير موطنه" من ثمّ ذكر الأسباب التي جعلت كلمة (متصدّقين) مناسبة لآية يوسف، وهي: 3

- أنّ كلمة (متصدّقين) مناسبة لقوله: (و تصدّق علينا) بالفكّ.
- أخّم طلبوا الصدقة ولم يطلبوا أن يبالغ لهم فيها، وذلك من حسن أدبهم.
- أنّه لو قال: (إنّ الله يجزي المصّدّقين) لأفاد ذلك أنّ الجزاء للمبالغين في الصدقة دون من لم يبالغ.

أمّا مناسبة كلمة (متصدّقين) لآية سورة الأحزاب-جاء بما على الأصل من غير إدغام- راجع لمقام التفصيل في الصّفات وتعدادها والإطالة في ذكرها، فناسب الفكّ وليشمل عموم أصحاب الصدقة، وقد ناسب ذكر كلمة (مصدّقين) في آية الحديد- بالإبدال والإدغام-؛ لأنّ المقام مقام ذكر المبالغين في الصدقات، وذكر سبحانه أنّه يضاعف لهم ولهم أجر كريم، كما أنّه تكرر ذكر الإنفاق والنهي عن البخل في سورة الحديد، فناسب ذكر المبالغة في الصدقة 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الحديد، الآية 18.

<sup>2</sup> المرجع السابق، ص40.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص40.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص41.

- عند قوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَۚ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْتِلَافَا كَثِيرَا ﴾ أ، وقوله جلّ وعلا: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَاۤ ﴾ أ، وقوله: ﴿ أَفَلَمْ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ ٱلْأُوّلِينَ ﴾ 3. يَدَبَّرُواْ ٱلْقَوْلَ أَمْ جَآءَهُم مَّا لَمْ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ ٱلْأُوّلِينَ ﴾ 3.

بينّ السّامرائي <sup>4</sup> أنّ كلمة (يتدبّرون) جاءت في آية سورة النّساء وآية سورة محمّد، وفي الآية الأخرى جاءت (يدّبّروا) —بالإبدال والإدغام—؛ ذلك أنّ المقام في الآيتين الأوليين يحتاج إلى طول تدبّر وتأمّل، وأنّ المقام في الآية الأخرى يحتاج إلى مبالغة في التدبّر، ثمّ فصّل وأوضح ذلك في النّقاط التالية: <sup>5</sup> – ما ورد في آية النساء، فيمكن القول إنّ النظر في القرآن الكريم وتخريج مايبدوا مختلفًا لأوّل وهلة يحتاج إلى طول تدبّر وتأمّل؛ وذلك من ناحية أنّ النظر يكون شاملا للقرآن كلّه على وجه العموم، وليس في قسم منه، كما أنّه من ناحية النظر في عدم الاختلاف بين آياته، فجاء التعبير بلفظ (يتدبّرون).

- ما ورد في آية سورة محمّد، فإنّ ذلك التدبّر يحتاج إلى طول تأمّل ونظر، وذلك أنّ قبل الآية قوله تعالى: ﴿أُوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَىٰ أَبْصَارَهُمْ ﴾ 6.

فهم مصابون بالصمّ والعمى، وعلاوة على ذلك أنّ قلوبهم مقفلة: ﴿ أُمُ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقُفَالُهَا ﴾ . والمصاب بأمراض قلبيّة محتاج إلى طول تكرار التذكير للوصول إلى الإدراك الصحيح والفهم السّليم وفتح قلوبهم المقفلة، وهي أوصاف تستدعى طول التدبّر والنّظر، فجاء التعبير بلفظ (يتدبّرون).

<sup>1</sup> سورة النّساء، الآية 82.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة محمّد، الآية 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> سورة المؤمنون، الآية 68.

<sup>4</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص42.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص42–43.

<sup>6</sup> سورة محمّد، الآية 23.

<sup>7</sup> سورة محمّد، الآية 24، وتمامُها: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبِ أَقْفَالُهَآ ﴾.

- أمّا في آية سورة المؤمنون فجاء التعبير بلفظ (يدّبّروا) ولم يقل (يتدبّروا)؛ ذلك أنّه آخذهم على عدم مضاعفة التدبّر، وعدم المبالغة فيه من ناحية، ومن ناحية أخرى آخذهم على عدم إعمال قلوبهم في التدبّر.

وقد قال: ﴿أَفَلَمْ يَدَّبَّرُواْ ٱلْقَوْلَ﴾ ، ولم يأت التعبير بـ ( أفلم يدّبّروا القرآن) كما في الآيتين السابقتين، والقول قد يشمل الآية والآيتين منه، فدعاهم إلى تدبّر القول؛ وهذا يتطلّب وقتا أقصر من تدبّر عموم القرآن، فلمّا قصّر من المبتدبّر قصّر من التدبّر، ولما أطاله في الآيتين السابقتين أطال في البناء عموم القرآن، فلمّا قصّر من المبتدبّرون).

من خلال هذه النّماذج التي أشار إليها السّامرائي- وهي عيّنة ممّا ذكره في هذا الباب- يتّضح جليًّا ربطه بين الإبدال الصوتي الصرفي المصحوب بالإدغام والمعنى.

ومن أمثلة إبدال الصوامت التي رصدها فاضل السّامرائي أيضًا، إبدال السّين صادًا في كلمة (بصطة):

- فوردت بالصّاد في وصف قبيلة عاد قوم هود عند قوله تعالى: ﴿أَوَعَجِبْتُمُ أَن جَآءَكُمُ ذِكْرُ مِّن رَجُلِ مِّن وَصف قبيلة عاد قوم هود عند قوله تعالى: ﴿أَوَعَجِبْتُمُ أَن جَآءَكُمُ ذِكْرُ مِّن رَجُلِ مِّنكُمُ لِيُنذِرَكُمُ وَٱذْكُرُوٓا إِذْ جَعَلَكُمُ خُلَفَآءَ مِن بَعْدِ قَوْمِ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخُلُق بَصِّطَةً فَٱذْكُرُوٓا ءَالآءَ ٱللّهِ لَعَلَّكُمْ تُفُلِحُونَ ﴿ .

ووردت بالسين في وصف طالوت، قال حلّ عزّ: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيتُهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ قَدُ بَعَثَ لَكُمْ فَوَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ قَدُ بَعَثَ لَكُمُ مَا لَكُمُ عَلَيْنَا وَخَنْ أَحَقُّ بِٱلْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةَ مِّنَ طَالُوتَ مَلِكًا قَالُوٓا أَنَّى يَكُونُ لَهُ ٱلْمُلْكُ عَلَيْنَا وَخَنْ أَحَقُّ بِٱلْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةَ مِّنَ

سورة المؤمنون، الآية 68، وتمامُها: :﴿ أَفَلَمْ يَدَّبَّرُواْ ٱلْقَوْلَ أَمْ جَآءَهُم مَّا لَمْ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾.

<sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص44

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الأعراف، الآية 69.

ٱلْمَالِ قَالَ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ و بَسْطَةً فِي ٱلْعِلْمِ وَٱلْجِسْمِ وَٱلْجِسْمِ وَٱلْجِسْمِ وَٱلْجِسْمِ وَٱلْجِسْمِ وَٱلْجِسْمِ وَٱلْجِسْمِ وَٱلْجِسْمِ وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ و مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ اللهِ .

فطالوت إنمّا هو شخص واحد، وأمّا عاد فهي قبيلة، ومن المعلوم أنّ الصاد أقوى من السين وأظهر، فكان السين الذي هو أضعف أليق بالشخص الواحد والصاد الذي هو أقوى وأظهر أليق بالقبيلة، ووصف الجماعة<sup>2</sup>، ولا ريب أنّ هذا من الموافقات العجيبة في العربيّة، فقد ناسب هنا الإبدال الصوتيّ المعنى ووسّعه.

ومن مظاهر الإبدال الصوتي الذي هو من قبيل الإبدال بين الصوائت، ما رصده السّامرائي في حركة ضمير الهاء عند قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ يَدُ ٱللَّهِ فَوقَ أَيدِيهِم فَمَن تَكَثَ فَإِنَّا يَنكُثُ عَلَىٰ نَفسِهِ وَمَن أُوفَىٰ بِمَا عُهَدَ عَلَيهُ ٱللَّهَ فَسَيُؤتِيهِ أَجرًا عَظِيمًا ﴾ 3.

ذكر فاضل السّامرائي سبب مجيء (عليهُ 4) بالضمّة وهي أثقل الحركات؛ فأرجعه إلى الدّلالة على ثقل هذا العهد وعظمه، وبيّن أنّ هذه البيعة كانت يوم الحديبية، فكانت بيعة على الموت في نصرة الرسول، ونصرة دينه، ولا شكّ أنّ البيعة على الموت أشدّ وأثقل أنواع البيعات وأقواها، ومن وجوه تعظيم هذه البيعة أيضًا؛ أنّ الطرف المبايع هو الله 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة البقرة، الآية 247.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص54.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الفتح، الآية  $^{10}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> قرأ الجمهور (عليه) بكسر الهاء، وضمّها (حفص)، ومن اللّطائف أنّ قراءة الجمهور بالكسر ملائمٌ للوفاء بالعهد وإبقائه وعدم نقضه، فهو عهد لايتبدّل ولا يتغيّر، كما أنّ قراءة (حفص) يُتوصّل بها إلى تفخيم لفظ الجلالة الملائم لتفخيم أمر العهد وتعظيمه. (يُنظر: محمود بن عبد الله الألوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، تح: غياث الحاج أحمد وعمّار بكور وآخرون، مؤسّسة الرّسالة -بيروت- لبنان، ط1، 2010م، ج25، ص252).

أ. يُنظر: فاضل السّامرائي، بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، ص 103.

وعقب السامرائي معللًا: "... فهو كما ترى عهد عظيم ثقيل، فناسب أن يأتي بأثقل الحركات وهي الضمّة مجانسة لثقل هذا العهد، ثمّ إنّ الضمّة ينطق معها لفظ الجلالة بتفخيم اللّام بخلاف الكسرة، فإنها ينطق معها لفظ الجلالة بترقيق اللام، فجاء بالضمّ ليتفخّم النّطق بلفظ الجلالة إشارة إلى تفخيم العهد فناسب بين تفخيم الصوت وتفخيم العهد، وهو تناظر جميل".

هنا نجد السمارائي قد رصد التغيّر في حركة الضمير، ثمّ علّل تلك السمة الصوتية وربطها بالدّلالة، وبيّن بلاغة التناسب بين الصوت والمعنى؛ الّذي شكّل تناظرًا وتكاملًا معنويًا عجيبًا في الآية الكريمة، كما اعتمد السّامرائي في تحليله على عنصر السّياق.

### ثالثًا. رصد العدول الصوتى في الفاصلة القرآنية:

من المسلمات في عُرف اللّغة وجود مستويين تعبيريين؛ أحدهما يخضع فيه التعبير للمألوف والعادة، والآخر يُعدلُ فيه عن المألوف ليؤدّي وظائف وأغراضًا يسعى إليها المتكلّم، فيعدُّ العدول² منبّهًا أسلوبيًا ومقياسًا فنيًّا، تُقاس به درجة الكلام في سلّم البلاغة.

ومعلوم أنّ آيات القرآن الكريم تنتهي بفواصل منسجمة بعضها مع بعض، وهي: "الكلمات التي تتماثل في أواخر حروفها أو تتقارب، مع تماثل أو تقارب صيغ النطق بها، وتكرّر في السّورة تكررًا يُؤذِن بأنّ تماثله أو تقاربها مقصود من النّظم في آيات كثيرة متماثلة "3، ولعلّ التعريف الذي ذكره (محمّد الحسناوي) من التعريفات الجامعة الدقيقة، حيث يقول: "الفاصلة كلمة آخر الآية -كقافية الشّعر

المرجع السابق، ص10-1. 2 يعرّف تمام حسّان مصطلح العدول بأنّه: خروج عن الأصل، أو مخالفة القاعدة، ولكنّ ذلك الخروج وتلك المخالفة اكتسبا في الاستعمال اللّغوي قدرًا من الاطّراد رقى بمما إلى مرتبة الأصول التي يقاس عليها. (يُنظر: تمّام حسّان، البيان في روائع القرآن، عالم

الكتب-القاهرة- مصر، ط1، 1993م، ص347).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص104.

<sup>3</sup> ابن عاشور، التّحرير والتّنوير(تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير كتاب الجحيد)، الدار التونسية للنشر، تونس، د ط، 1984م، ج1، ص 75.

وسجعة النّشر- توافق أواخر الآي في حروف الرويّ، أو في الوزن، ممّا يقتضيه المعنى، وتستريح إليه النّفوس"1.

لقد تتبّع السّامرائي الفاصلة القرآنية ورصد مظهرًا دقيقًا يخصّ فواصل آي القرآن الكريم؛ المتمثّل في عدم الالتزام بالفاصلة بعد الالتزام بحا في النّص القرآنيّ، وهذا يعدّ عدولًا صوتيًّا، فالمتدبّر يُدركُ بأنّ فواصل القرآن لم تلتزم "حرف الرويّ دائمًا التزام الشّعر والسّجع، ولم تهمله إهمال النثر المرسل، بل كانت لها صبغتها المتميّزة في الالتزام، والتحرّر من الالتزام، فهناك الفواصل المتماثلة والمتقاربة والمنفردة"3.

وفي هذا الصدد يقول أبو عمرو الدّاني (ت 444هـ): " وقد تجيء آئ السّور مبنيّة على ضرب من التشاكل متفق غير مختلف، وقد تجيء على ضربين مختلفين، وعلى أضرب مختلفة، وقد يختلط ذلك التشاكل بعضه ببعض ويتقدم ويتأخّر في السّورة الواحدة وفي السّور الكثيرة، وتقع بين ذلك فواصل نوادر تشبهن ما قبلهن أو ما بعدهن فيهن أو مثلهن في سور أُخر، وذلك من الإعجاز المخصوص به القرآن الذي أخرس الفصحاء والبلغاء، وأعجز الألِبَّاء والفقهاء "4.

ميّز الباحثون مظاهر العدول الصوتيّ في الفاصلة القرآنية على ثلاثة مستويات: 5

<sup>2</sup> وهذا العدول قريب ممّا رآه (ميشال ريفاتير - Michel Riffaterre) في أهمّ خاصيّة للأسلوبيّة عنده، وهو ما أطلق عليه مصطلح (التضاد البنيوي)؛ وهو نموذج لغوي ينكسر بعنصر غير متوقّع، والتضاد النّاجم على هذا الاختلاف هو المثير الأسلوبي. ( يُنظر: صلاح فضل، علم الأسلوب: مبادئه وإجراءاته، ص227-228).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد الحسناوي، الفاصلة في القرآن، دار عمّار للنّشر والتّوزيع-عمّان- الأردن، ط2، 2000م، ص29.

<sup>3</sup> محمّد الحسناوي، الفاصلة في القرآن، ص145.

<sup>4</sup> عثمان بن سعيد أبو عمرو الدّاني، البيان في عدّ آي القرآن، تح : غانم قدوري الحمد، منشورات مركز المخطوطات والتّراث والوثائق، الكويت، ط1، 1994م، ص111.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: سليم سعداني، من دلالات العدول الصوتي في الفاصلة القرآنية، مجلّة علوم اللّغة العربيّة وآدابما، الجلّد 9، العدد1، الجزائر 2017م، ص10.

- على مستوى السور القرآنية حسب مواضيعها؛ والمقصود بهذا العدول أن تتردّد نفس القصّة القرآنية في أكثر من سورة بفواصل تختلف عن ورودها في سورة أو سور أحرى.
- على مستوى انفراد فاصلة في سلسلة إيقاعيّة من نفس السّورة؛ أي: خروج حرف الفاصلة عن حروف سلسلة من الفواصل.
- على مستوى توالي الستلاسل الإيقاعيّة؛ ويكون في نفس السّورة، وخلفيّته هيمنة فواصل بحرف موحّد أو وزن أو ذات وزن موحّد، والعدول فيها هو ظهور سلسلة مغايرة من الفواصل بحرف موحّد كذلك أو وزن موحّد يكون مخالفًا للأوّل.

من خلال استقراء جهود فاضل صالح السّامرائي نلمس عنايته بمظهر العدول الصوتيّ للفاصلة القرآنيّة على مستوى السّور القرآنية حسب مواضيعها؛ فقد وقف عند هذا الملمح كثيرًا، ومن أمثلة ذلك:

في قصة موسى -عليه السلام- مع سحرة فرعون:

جاء في (سورة طه): ﴿ فَأُلْقِيَ ٱلسَّحَرَةُ سُجَّدَا قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِرَبِّ هَارُونَ وَمُوسَىٰ﴾<sup>1</sup>.

وفي (سورة الشّعراء): ﴿فَأُلْقِى ٱلسَّحَرَةُ سَجِدِينَ، قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ، رَبِّ مُوسَىٰ وَفِي (سورة الشّعراء): ﴿فَأُلْقِى ٱلسَّحَرَةُ سَجِدِينَ، قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ، رَبِّ مُوسَىٰ وَهَارُونَ﴾2.

بيّن السّامرائي أنّه قدّم في (طه) ذكر هارون، وفي (الشّعراء) ذكر موسى لما تقتضيه أواخر الآي، فأواخر الآي، وفي ( الشّعراء) تقتضي أن تكون فأواخر الآية، وفي ( الشّعراء) تقتضي أن تكون كلمة (موسى) هي الفاصلة، ولكنّه نبّه إلى ملحظ آخر يقتضي تقديم ما قدّم وتأخير ما أخّر، وهو الفرق بين القصّتين في السّورتين، حيث:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة طه، الآية 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الشّعراء، الآيات46-47-88.

<sup>3</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، التعبير القرآني، دار عمّار-عمان- الأردن، ط4، 2006م، ص 222-223.

- إنّ ذكر (هارون) تكرّر في (سورة طه) كثيرًا، وقد جعله الله شريكًا لموسى في تبليغ رسالته، في حين لم يرد في سورة الشّعراء إلّا قليلا، فقد جاء في (طه):

أ. ﴿ وَٱجْعَل لِّي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي، هَارُونَ أَخِي، ٱشْدُدْ بِهِ ٓ أَزْرِي، وَأَشْرِكُهُ فِيٓ أَمْرِي﴾ أ.

ب. ﴿ ٱذْهَبُ أَنتَ وَأَخُوكَ بِءَايَتِي وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي﴾ 2؛ فقد أمر –سبحانه- كلّا من موسى عليه السّلام وهارون بالذهاب إلى فرعون.

ج. وكرّر ذلك فقاال: ﴿ ٱذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ وَ طَغَىٰ، فَقُولًا لَهُ وَ قَوْلًا لَيِّنَا لَعَلَّهُ و يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ﴾ 3.

د. فكان الجواب منهما: ﴿ قَالَا رَبَّنَآ إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفْرُطَ عَلَيْنَآ أَوْ أَن يَطْغَىٰ ﴾ 4.

ه. وقد طمأنهما ربّهما معا: ﴿ قَالَ لَا تَخَافَأُ إِنَّنِي مَعَكُمَاۤ أَسْمَعُ وَأَرَىٰ ﴾ 5.

و. وأمرهما معا: ﴿ فَأُتِيَاهُ فَقُولَآ إِنَّا رَسُولَا رَبِّكَ فَأُرْسِلُ مَعَنَا بَنِيَّ إِسُرَّءِيلَ وَلَا تُعَذِّبُهُمُّ قَدُ جِعُنَكَ بِاَيَةٍ مِّن رَّبِكَ وَٱلسَّلَامُ عَلَىٰ مَن ٱتَّبَعَ ٱلْهُدَىٰٓ﴾ 6.

ز. كان خطاب فرعون لهما معًا: ﴿ قَالَ فَمَن رَّبُّكُمَا يَامُوسَى ﴾ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة طه، الآيات 29-30-31-32.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة طه، الآية 42.

<sup>3</sup> سورة طه، الآيات 43-44.

<sup>4</sup> سورة طه، الآية 45.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة طه، الآية 46.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة طه، الآية 47.

 $<sup>^{7}</sup>$  سورة طه، الآية 49.

ح. ثمّ نُسب كليهما إلى السّحر: ﴿ قَالُوٓاْ إِنْ هَانَانِ لَسَحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُم مِّنُ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثْلَىٰ ﴾ أ.

ط. ﴿ وَلَقَدُ قَالَ لَهُمُ هَارُونُ مِن قَبَلُ يَكَقَوْمِ إِنَّمَا فُتِنتُم بِهِ ۚ وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّحْمَانُ فَٱتَّبِعُونِي وَأَطِيعُواْ أَمْرِي ﴾ ۚ؛ وفيها نصح هارون للقوم بعد تخليفه عليهم.

ي. ﴿ قَالَ يَاهَارُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُّوٓاْ، أَلَّا تَتَّبِعَنِ ۖ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي ﴾ 3؛ وفيها عتاب موسى عليه السّلام أخاه هارون بشدّة.

وفي (الشّعراء) لم يرد ذكر (هارون) إلّا قليلا، وذلك في قوله: ﴿ فَأَرْسِلُ إِلَىٰ هَارُونَ ﴾ أ، وقوله: ﴿ فَأَدْهَبَا بِاَيَاتِنَا ۗ إِنَّا مَعَكُم مُّسۡتَمِعُونَ ﴾ 5.

المتدبّر لنظم السّورتين عبد أنّ الخطاب في آيات سورة طه كان موجّها لموسى وهارون معًا، أمّا في آيات سورة الشّعراء فالخطاب موجّه لموسى وحده: ﴿ قَالَ لَيِنِ ٱتَّخَذُتَ إِلَهًا غَيْرِى لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱللّمَ سُجُونِينَ ﴾ 7، وقد نُسب السّحر إلى موسى –عليه السّلام – وحده ولم يُنسب معه هارون كما في آيات سورة طه: ﴿ قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلَهُ وَ إِنَّ هَلذَا لَسَحِرُ عَلِيمٌ، يُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنُ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِ عَلَيمٌ، يُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّن أَرْضِكُم بِسِحْرِه عَلَيمٌ، وَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴾ 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة طه، الآية 63.

 $<sup>^2</sup>$  سورة طه، الآية 90.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة طه، الآيات 92–93.

<sup>4</sup> سورة الشّعراء، الآية 13، وتمامُها: ﴿ وَيَضِيقُ صَدْرِي وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلُ إِلَىٰ هَلرُونَ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الشّعراء، 15.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص223.

<sup>7</sup> سورة الشّعراء، الآية 29.

 $<sup>^{8}</sup>$  سورة الشّعراء، الآيات  $^{34}$ 

إنّ القصة في طه مبنيّة على التثنية، وفي الشّعراء مبنيّة على الإفراد من جهة، ومن جهة أخرى ذكرت آيات سورة طه خوف موسى-عليه السّلام-1، قال تعالى: ﴿ فَأُوجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُّوسَىٰ ﴾ ولم تُذكر هذه الحال في الشّعراء، فاقتضى كلّ ذلك المغايرة، يقول السّامرائيّ: " فأنت ترى أنّه ذُكرت جوانب الكمال والقوّة في موسى في الشّعراء، ولم تذكر حالة الضعف البشري الذي اعتراه، فاقتضى كلّ ذلك المغايرة في التعبير بين القصّتين، وأظنّك لو قيل لك: قدّم وأخر بين الاسمين حسبما يقتضيه السّياق، لقدّمت هارون على موسى في طه، وموسى على هارون في الشّعراء" .

ممّا سبق يتضح أيضًا اهتمام السّامرائيّ بالكشف عن دلالات العدول الصوتيّ في الفاصلة القرآنيّة، وقد مثّل لذلك بمواضع كثيرة، نذكر منها:

قوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَزْغُ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ و سَمِيعُ عَلِيمُ ﴾ .

- وقوله سبحانه: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَزْغُ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ وَ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ 5.

- وقوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلُطَنٍ أَتَنَاهُمْ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبْرُ مَّا هُم بِبَلِغِيةٍ فَٱسْتَعِذُ بِٱللَّهِ ۖ إِنَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص223.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة طه، الآية 67.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص223.

<sup>4</sup> سورة الأعراف، الآية 200.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة فصّلت، الآية 36.

<sup>6</sup> سورة غافر، الآية 56.

ذكر فاضل صالح السّامرائي أنّه جاء التعبير بالاستعاذة من الشيطان الذي نعلمه ولا نراه بقوله: ﴿إِنَّهُو هُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ \* وجاء في من يرى ويبصر من شياطين الإنس بقوله: ﴿إِنَّهُو هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ \* .

ثمّ نقل كلامًا لابن القيّم يقول فيه: " وتأمّل حكمة القرآن كيف جاء بالاستعادة من الشيطان الذي نعلم وجوده ولا نراه بلفظ (السّميع العليم) في الأعراف وحم والسجدة، وجاءت الاستعادة من شرّ الإنس الذين يؤنسون ويُرون بالإبصار بلفظ (السميع البصير) في سورة حم المؤمن ... لأنّ أفعال هؤلاء أفعال معاينة ترى بالبصر، وأمّا نزغ الشيطان فوساوس وخطرات يلقيها في القلب ، يتعلّق بها العلم، فأمر بالاستعادة بالسميع البصير في باب ما يُرى بالبصر ويدرك بالرؤية "4، ولا ربب أنّ هذا من دقّة التعبير وبلاغته.

وفي قصّة نبيّ الله صالح -عليه السّلام- وقومه، وماكان من أمر النّاقة:

قوله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحَا قَالَ يَقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم مِّنَ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۗ قَدُ جَاءَتُكُم بَيِّنَةُ مِّن رَّبِكُمُ هَاذِهِ عَنَاقَةُ ٱللَّهِ لَكُمْ ءَايَةً ۖ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ ٱللَّهِ وَلَا تَمْشُوهَا بِسُوّءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ أَلِيمُ \* 5. تَمَشُّوهَا بِسُوّءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ أَلِيمُ \* 5.

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص226.

<sup>2</sup> سورة فصّلت، الآية 36، وتمامُها: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطُنِ نَزْغُ فَٱسۡتَعِذْ بِٱللَّهِ ۖ إِنَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾.

<sup>3</sup> سورة غافر، الآية 56، وتمامُها: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي عَايَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلُطَانٍ أَتَىٰهُمْ إِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبُرُّ مَّاهُم بِبَلِغِيةً فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۖ إِنَّهُو هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> محمّد النّدوي، التفسير القيّم لابن القيّم، تح: محمّد حامد الفقي، دار الكتب العلميّة-بببيروت- لبنان، د ط، د ت، ص586.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة الأعراف، الآية  $^{5}$ 

وقوله حلّ وعزّ: ﴿ وَيَلْقَوْمِ هَلَذِهِ عَنَاقَةُ ٱللَّهِ لَكُمْ ءَايَةً ۖ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ ٱللَّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوّءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ قَرِيبٌ ﴾ أ.

وقوله: ﴿ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوٓءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ يَوْمٍ عَظِيمٍ ٥٠٠.

ففي آية الأعراف وصف العذاب بالإيلام، وفي هود بالقرب، وفي الشعراء وصف اليوم بالعظمة، وأرجع السمارائي ذلك إلى أنّ آيات سورة الأعراف ذكرت قوم صالح وكثرة تحدّيهم وعتوّهم واستكبارهم واستكبارهم واستهزائهم بنبيّ الله صالح-عليه السمّلام-3، وليس ذلك في السمّور الأحرى: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَكُبَرُوۤا ۚ وَاستهزائهم بنبيّ الله صالح-عليه السمّلام-3، وليس ذلك في السمّور الأحرى: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَكُبَرُوۤا ۚ وَاللّٰهِ عَالَمُ اللّٰهِ عَلَمُ وَقَالُوا يَكُمُ لِكُ ٱلْمُتَلِّعُ ٱلْمُتَنَّمُ بِهِ عَلَمُ وَقَالُوا يَكُمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَعَمَوا اللّٰهُ وَعَمَوا اللّٰهُ وَاللّٰهِ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ ولَا اللّٰهُ وَلّٰهُ ولَا الللّٰهُ ولَا الللّٰهُ ولَا اللّٰهُ ولَا اللّٰهُ ولَا الللّٰهُ ولَا اللّٰهُ ولَا اللّٰهُ اللّٰهُ ولَا اللّٰهُ ولَا اللّٰهُ ولَا اللّٰهُ ولَا اللّٰهُ ولَا الللّٰهُ اللّٰهُ ولَا الللّٰهُ ولَا اللّٰهُ اللّٰهُ ولَا اللّٰهُ ولَا الللّٰهُ ولَا اللّٰهُ ولَا اللّٰهُ ولَا الللّٰهُ ولَا الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ ولَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ ولَا الللّٰهُ الللّٰهُ اللّ

وقد جاء في سورة هود: ﴿ قَالُواْ يَكَلِحُ قَدُ كُنتَ فِينَا مَرْجُوَّا قَبْلَ هَاذَاً أَتَنْهَانَآ أَن نَعْبُدَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا وَإِنَّنَا لَفِي شَكِّ مِّمَّا تَدْعُونَآ إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴾ 5؛ فليس فيه مثل ذلك التّحدي ولم يذكر أغّم عتوا عن أمر ربّم، حتى أغّم لم يصرّحوا بكفرهم، بل ذكروا أخّم في شكّ.

يقول السّامرائي: " فأنت ترى أنّ السّياق في كلّ من الموطنين يختلف عن الآخر، وكذلك ما جاء في سورة الشّعراء فإنّه لم يذكر تحدّيهم ولا عتوّهم واستكبارهم، فاستحقّوا أن يذكر لهم العذاب الأليم في سورة الأعراف، وأمّا في سورة هود فقد وصف العذاب بالقرب لما ذكر قبله: ﴿تَمَتَّعُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة هود، الآية 64.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الشّعراء، الآية 156.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص235.

<sup>4</sup> سورة الأعراف، الآيات 76-77.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة هود، الآية 62.

أَيَّامِرٍ ۚ ذَالِكَ وَعُدُّ غَيْرُ مَكَذُوبٍ ﴾ أَ، وأمّا في الشّعراء فقد وصف اليوم لما ذكر قبلها: ﴿ لَهَا شِرُبُ وَاللّهُ عَرْبُ مَكُذُوبٍ ﴾ [3] وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمِ مَعْلُومِ ﴾ 3 الله على الشّعراء فقد وصف اليوم لما ذكر قبلها: ﴿ لَهَا شِرْبُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّ

لقد أظهرت النّماذج السّالفة الذكر عناية السّامرائي برصد العدول الصوتيّ للفاصلة القرآنيّة وربط ذلك بالدّلالة وتوجيه النّص، فبيّن أنّ القرآن الكريم يختار الفاصلة مراعيًا في ذلك المعنى والسّياق والجرس الإيقاعيّ، وحوّ السّورة، بل وعموم التعبير القرآنيّ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة هود، الآية 65، وتمامُها: ﴿فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامِ ۗ ذَلِكَ وَعُدُّ غَيْرُ مَكْذُوبِ﴾.

<sup>2</sup> سورة الشّعراء، الآية 155، وتمامُها: ﴿قَالَ هَاذِهِ عَنَاقَةُ لَّهَا شِرْبٌ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمِ مَّعْلُومٍ ﴾.

<sup>3</sup> المرجع السابق، ص236.

### 3. مسائل في بلاغة الكلمة على مستوى النّظام التركيبي:

يعدُّ المستوى التركيبي من أهم المستويات اللّسانية التي وقف عندها اللّغويون، ذلك أنّه " من أنسب المستويات اللّغوية التي تسمح للمرسل بتوظيفه لإبراز إستراتيجيّة الخطاب تداوليًّا، ويعدّ عبد القاهر الجرجاني من أبرز من بلور ذلك من خلال توظيفه للتعبير عن القصد الذي يتوخّاه المرسل" أ، فقد أعطى عبد القاهر الجرجاني ملاحظات هامّة في هذا الجانب، وذلك أنّ "نظرته إلى نسق الكلام وارتباط بعضه ببعض جعلته يتّخذ النّظم أساسًا في نقد الكلام، ولذلك كانت الألفاظ عنده رموزا للمعاني المفردة التي تدلّ عليها هذه الرموز " وكانت نظرية النظم الجرجانيّة إشارة مبكّرة لضرورة الاهتمام بالتركيب.

وأكد عبد القاهر في (دلائل الإعجاز) على حتميّة العلاقة بين مكوّنات النّظام التركيبي؛ الصرفيّة والنّحويّة، ورأى أنّ العقل لا يمكن أن يتصوّر معنى فعل أو اسم من دون تعالق مُنظَّم ضمن السّياق؛ فقال: " لا يصحّ في عقل أن يتفكّر متفكّر في معنى (فعل) من غير أن يريد إعماله في (اسم)، ولا أن يتفكّر في معنى (اسم) من غير أن يريد إعمال (فعل) فيه وجعله فاعلًا له أو مفعولًا، أو يريد منه حكمًا سوى ذلك من الأحكام، مثل أن يريد جعله مبتدأ أو خبرًا أو صفة أو حالاً أو ما شاكل ذلك... لم يكن الفعل وحده من دون الاسم وحده من دون اسم آخر أو فعل، كلامًا "ق.

كما شبّه الجرجاني صاحب الكلام الجيّد بالصائغ الذي يحسن خلط الذهب والفضة بنسب تتناسب وقيمة المنتج، فقال: إنّ " واضع الكلام مثل من يأخذ قطعًا من الذهب والفضة فيذيب بعضها في بعض حتّى تصير قطعة واحدة "4"، وبهذا المزج الفنيّ الإبداعيّ الدقيق تكتسب الأدوات والظروف

<sup>1</sup> عبد الهادي بن ظافر الشهري، استراتيجيّات الخطاب(مقاربة لغوية تداوليّة)، دار الكتاب الجديد المتّحدة-بنغازي-ليبيا، ط1، 2004م، ص71.

<sup>2</sup> أحمد مطلوب، بحوث لغوية، دار الفكر-بيروت-لبنان، ط1، 1987م، ص98.

 $<sup>^{3}</sup>$ عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص316.

والضمائر واللواحق، التي لا قيمة لها في ذاتها، نشاطًا لغويًا متجدّدًا، وبناءً إيقاعيًا عميقًا، وتصير من أهمّ الوحدات اللّغوية الفاعلة في بنية التركيب المتكامل والمتجانس<sup>1</sup>.

وقد اهتم السمامرائي برصد مظاهر بلاغة الكلمة القرآنيّة في هذا المسموى اللّغوي، ومن ذلك: أوّلًا. رصد العدول في أبنية المصادر:

تعدُّ ظاهرة العدول من أكثر الظواهر البلاغية تردّدًا في القرآن الكريم، واشتملت أغلب صور تلك الظاهرة على أسرار وقيم مثّلت اختلافًا وتجاوزًا لمسار الخطاب المألوف، وقد ذكر السّامرائي بعض مظاهر العدول الصرفيّ.

فمنهج السّامرائي في دراساته هو الوقوف عند أبنية الكلمات القرآنية وشرحها والكشف عن معانيها ومقاصدها، و ذلك بمقارنة النّصوص القرآنية مع بعضها البعض و إيجاد المقاصد التي من أجلها يختار التعبير القرآني هذه البنية بدلا من بنية أخرى و إظهار مناسبتها واتّساقها مع السّياق الذي ترد فيه فيه كالدّلالات والمعاني قد تكون معروفة أمّا سبب اختيارها في هذا السّياق واختيار غيرها في سياق آخر مع تشابه التعبيرين القرآنيين فهذا هو مجال اجتهاد السّامرائي.

وفي هذا الصدد يقول: "حاولت الوصول إلى المعنى على طريق النظر والموازنة بين النّصوص في استعمال الصيّغ، وهذا النّظر قائم على الاستعمال القرآني أوّلا، علمًا بأنيّ أعلم أنّ القرآن الكريم قد استعمل بعض من الأبنية لمعان خصّها به هو، وقائم أيضًا على دراسة الضوابط العامّة، و الأصول التي وضعها علماء اللّغة، و على المعاني التي يفسّرون بها المفردات أو الأبنية"3.

نقف هنا على نماذج ممّا ذكره السّامرائي في بيان ظاهرة العدول الصرفيّ من خلال تركيزه على العدول بين أبنية المصادر:

<sup>2</sup> يُنظر: شادلي سميرة، التّفسير البياني للنّص القرآني عند فاضل صالح السّامرائي، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الدكتوراه، كليّة الآداب واللّغات والفنون-جامعة جيلالي اليابس سيدي بلعباس، الجزائر، 2016م، ص22.

<sup>1</sup> يُنظر: مها خيربك ناصر، السّياق اللّغوي وفعل المكوّنات الصّرفيّة والنّحوية، ص65.

 $<sup>^{3}</sup>$  فاضل السّامرائي، معاني الأبنية في العربية، ص $^{7}$ .

إنّ المصدر هو اسم دالٌ على الحدث من غير قيد الزّمن، أو الإشارة إلى الفاعل ونحوه، فهو مطلق الدّلالة<sup>1</sup>، يُستعمل أحيانًا استعمال الفعل فيكون له فاعل ومفعول به<sup>2</sup>، ومن المتعارف عليه أنّ الفعل الثلاثي في العربيّة هو الأكثر استعمالًا فيها، وهو إمّا لازم أو متعدِّ، والمتعدّي هو الذي على وزن (فعكل) المفتوح العين، ومن ذلك ضَرَب ضربًا، وقَتَل قَتلًا، أمّا إذا كان فعلُه لازمًا فقياس مصدره على وزن (فعُول) مثل: قعد قُعودًا وجلس جُلوسًا<sup>3</sup>.

وقد يكونُ للفعل الواحد أكثر من مصدر، لاسيما الفعل الثلاثي، فقد ذكر السيوطي أنّ بعض الأفعال لما عشرة مصادر مثل الفعل: (لقي) فمصادره هي: لِقاء، ولِقاءة، ولِقاءة، ولَقَيّا، ولَقِيًّا، ولَقِيًّا، ولَقِيًّا، ولَقِيًّا، ولَقْيَانًا، ولَقْيَانًا، ولَقْيَانًا، ولَقْيَانًا، ولِقْيَانَةً، ومنها أقل من ذلك وهو الفعل(مكث) فمن مصادره: مَكثًا، ومُكثًا، ومِكثًا، ومِكثئا، ومكثئا، ومكثئا، ومُكثقه ، " ولا شكّ أنّه لو لم يختلف المعنى لم تختلف الصيغة، إذ كل عدول من صيغة إلى أخرى لابد أن يصحبه عدول عن معنى إلى آخر "5؛ فكل عدولٍ في المبنى هو عدول في المعنى، وقد حاول السّامرائي في بحوثه أن يلفت النظر إلى هذا المسلك الدقيق خاصّة في تحليلاته للنّص القرآني.

ومن الأمثلة التي أشار إليها نذكر:

<sup>1</sup> يُنظر: خالد بن عبد الله الأزهري، التصريح بمضمون التوضيح في النّحو، ج2، ص3، ويُنظر: ابن قاسم المالكي النّحوي، شرح حدود النّحو للأُبَّذِي، ص108.

<sup>2</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج3، ص126.

<sup>3</sup> يُنظر: محمّد ياس خضر الدوري، دقائق الفروق اللّغوية في البيان القرآني، أطروحة مقدّمة لنيل درجة الدكتوراه، مجلس كليّة التربية-ابن رشد-، جامعة بغداد، العراق، 2005م، ص261.

<sup>4</sup> يُنظر: جلال الدين السيوطي، المزهر في اللّغة وأنواعها، تح: فؤاد علي منصور، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 1998م، ج2، ص 88.

 $<sup>^{5}</sup>$  فاضل السّامرائي، معاني الأبنية في العربية، ص $^{6}$ 

### أ. بين (الصوم) و(الصيام):

يقول فاضل السّامرائي: "وقد اختصّ القرآن الكريم قسما من المصادر بمعنى معين كالصوم والصيام، فقد اختصت كلمة (الصوم) بمعنى الصمت، قال تعالى: ﴿ فَكُلِي وَٱشۡرَبِي وَقَرِّى عَيْنَا ۖ فَإِمّا تَريِنَ مِنَ الْحَمَٰ وَالْمَرِي وَقَرِّى عَيْنَا ۖ فَإِمّا تَريِنَ مِنَ الْكَبْمَرِ أَحَدًا فَقُولِيٓ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَٰنِ صَوْمًا فَلَنْ أُكِلِّمَ ٱلْمَيْوَمَ إِنسِيَّا ﴾ أ، ولم ترد كلمة الصوم في القرآن في غير هذا الموطن، وكأخمّا لما كانت بمعنى الصمت جيء بما على وزنه وخصتها الله به "2.

أمّا كلمة (الصيام) فقد جاءت بمعنى العبادة والفريضة المعروفة أقد اعتمد السّامرائي في توجيه هذا السّياق على عدد الآيات التي خصَّت كل لفظة، فكلمة (الصيام) اختصّت بهذا المعنى، على عكس كلمة (الصوم) التي لم ترد بهذا المعنى في غير هذا الموطن.

# ب. بين (الضُّر) و(الضَّر):

الضَّر والضُّر؛ فهو بالفتح الضرر في كلّ شيء، وبالضمّ الضرر في النّفس من مرضٍ وهُزال، قال تعالى: ﴿ وَأَنْتُ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴾ ، وقال: ﴿ لَا يَمْلِكُونَ فَوَالَّا وَأَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴾ ، وقال: ﴿ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنْفُسِهِمْ نَفْعًا وَلَا ضَرَّا ﴾ ؛ فالضرّ عام مقابل النفع، وهنا الفرق بين المعنيين لاختلاف المبنيين 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة مريم، الآية 26.

 $<sup>^{2}</sup>$  المرجع السابق، ص  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص20.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الأنبياء، الآية 83.

<sup>5</sup> سورة الرعد، الآية 16، وتمامُها: ﴿ قُلُ مَن رَّبُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ قُلُ أَفَا تَخَذْتُم مِّن دُونِهِ ٓ أَوْلِيَآ اَلَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ نَفْعَا وَلَا ضَرَّأَ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلظُّلُمَتُ وَٱلنُّورُ ۖ أَمْ جَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكآ ءَ خَلَقُواْ كَنفُسِهِمْ نَفْعَا وَلَا ضَرَّأَ قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلظُّلُمَتُ وَٱلنُّورُ ۖ أَمْ جَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكآ ءَ خَلَقُواْ كَن فَعُهُمْ نَفُعَا وَلَا ضَرَّأً قُلُ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوِى ٱلظَّلُمَتُ وَٱلنُّورُ ۗ أَمْ جَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكآ ءَ خَلَقُواْ كَن فَعَا وَلَا ضَرَّا قُلُ هَلُ اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّرُ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 18.

# ج. بين (الكفر) و(الكفران) و(الكفور):

الكفران أكثر استعمالًا في جحود النّعمة، والكفر في الدّين، والكُفور فيهما جميعًا، يقول تعالى: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَاتِ وَهُوَ مُؤُمِنُ فَلَا كُفُرَانَ لِسَعْيِهِ وَإِنَّا لَهُ وَكَتِبُونَ اللهُ فَهِي عَمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَاتِ وَهُو مُؤُمِنُ فَلَا كُفُرانَ لِسَعْيِهِ وَإِنَّا لَهُ وَكَتِبُونَ اللهُ عَنى الجحود وتُقابل الشكر، وقد وردت كلمة (الكُفور) محتملة المعنيين، وذلك في قوله سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفُنَاهُ بَيْنَهُمُ لِيَذَكَّرُواْ فَأَبَى ٓ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا فَأَبَى ٓ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا فَأَبَى ٓ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا كُفُورًا فَأَبَى آلَكُهُمُ وَلَا اللهُمُ أَبِي وَاللَّهُمُ لَيَذَكُ لَوْ اللّهَ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

# د. بین (خُسْر) و(خَسَار) و(خُسْران):

استعمل القرآن الكريم (الحُسر) لعموم الحسارة، سواء كانت قليلة أم كثيرة، واستعمل (الحَسار) للدّلالة على الزيادة في الحسارة أو من ذلك قوله تعالى: ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ للدّلالة على الزيادة في الحَسارة على أكبر للله على أكبر وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّللِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ﴾، أمّا كلمة (الحُسران) فجاءت للدّلالة على أكبر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الأنبياء، الآية 94.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الفرقان، الآية 50.

<sup>3</sup> سورة الإسراء، الآية 99.

<sup>4</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 19.

 $<sup>^{5}</sup>$  يُنظر: فاضل السّامرائي، قبسات من البيان القرآني، دار ابن كثير للطباعة والنشر والتوزيع-بيروت- لبنان، ط1، 2013م، 263م.

<sup>6</sup> سورة الإسراء، الآية 82.

الخسران وأعظمه أ، ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿ فَٱعۡبُدُواْ مَا شِئْتُم مِّن دُونِهِ ۚ قُلُ إِنَّ ٱلْخَسِر النَّ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَلَا عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَلَا عَلَا عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَالْمُعُمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا ع

وأرجع السّامرائي تنوّع هذه المصادر واختلاف معانيها إلى سياقاتها المختلفة، ف(الخُسْر) في الآية الكريمة يدلّ على مطلق وعموم الخسارة التي تصيب الإنسان سواء أكانت قليلة أم كثيرة، وآية العصر عنده" هي في بيان الخسر الذي يصيب الإنسان"3.

وقد وجّه ذلك من خلال تناسب السورة، ومن ذلك المناسبة المعنوية لسورة العصر وعلاقتها بالسورة التي قبلها والتي بعدها، إذ قال: " وقعت سورة العصر بين خسرين الخسر الأوّل: ما ذكره في سورة (التكاثر) وهي قبلها، فالذي ألهاه التكاثر حتى زار المقابر فهو في خسر، والخسر الثاني: ما ذكره في سورة (الهمزة) وهي بعدها، فالذي جمع مالا وعدّده إنّما هو في خسر "4.

ثمّ أضاف أنّ الله سبحانه ذكر"في سورة (التكاثر) من ألهاه التكاثر، وما يتبع ذلك رؤية الجحيم وما بعده، وذكر في سورة (العصر) الخاسر؛ وهو من ألهاه التكاثر، وذكر من لم يلهه التكاثر وهم الذين آمنوا وعملوا الصالحات ... - ثمّ - بيَّن في سورة (الهمزة) أحوال بعض الخاسرين من الذين لم يؤمنوا ويعملوا الصالحات...

نلاحظ أنّ السّامرائي ركّز على المقارنة بين الأبنية المتماثلة من خلال ربطها بتوجيه النّص القرآني، علاوة على اهتمامه بالكشف عن دلالات العدول في استعمال الأبنية بأسلوب ماتع يشوّق القارئ، ويجعله يعايش الفروق الدّلاليّة ويميّز بين الأبنية ضمن سياقتها المختلفة التي ترد فيها.

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص263.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الزّمر، الآية 15.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 265.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 259.

<sup>5</sup> فاضل صالح السّامرائي، التناسب بين السّور في المفتتح والخواتيم، دار ابن كثير للطباعة والنشر والتوزيع-بيروت- لبنان، ط1، 2016م، ص 194-195.

# ثانيًا. رصد التقديم والتأخير:

لا ريب أنَّ ظاهرة التقديم والتأخير أحد مميّزات العربية، والتي تمنح المتكلّم القدرة على التعبير عن المعنى الواحد بتراكيب لغوية مختلفة، دون الإخلال بالنّظام اللّغوي وقواعده المعروفة، وتتحلّى هذه الظاهرة في علميّ النّحو والبلاغة، وذلك بحسب المعاني التي تدلّ عليها الظاهرة، يقول عبد القاهر الجرجانيّ: "هو باب كثير الفوائد جمّ المحاسن واسع التصرّف بعيد الغاية، لا يزال يَفْترُّ لك عن بديعه ويُفضي بك إلى لطيفه، ولا تزال ترى شعرًا يروقك مسمعه ويلطف لديك موقعه ثمّ تنظر فتحد سبب أن راقك ولطف عندك أن قدّم فيه شيء، وحوّل فيه شيء، وحوّل اللّفظ عن مكان إلى مكان "1.

فأجاز النُّحاة التقديم والتأخير بين أجزاء الجملة، وربطوا بين المعنى وبين بعض أمثلة التقديم، بينما الأمر عند معربي القرآن مختلف، فالدافع وراء التقديم والتأخير عندهم هو المعنى المراد دائمًا فهم يفرّقون بين المعنى على ترتيب الجملة وبين المعنى على إعادة ترتيبها معتمدين في ذلك دائمًا على السّياقين اللّغوي و المقاميّ ، وقد رأى سيبويه أنّ التقديم دلالة على العناية والاهتمام بالمقدَّم، فقال في (باب الفاعل الذي يتعدّاه فعله إلى مفعول): "كأخّم يقدّمون الذي بيانه أهم هم، وهم ببيانه أعنى، وإن كان جميعا يُهمّا هم ويَعْنيا هم "3.

لكنّ عبد القاهر الجرجانيّ نبّه إلى ضرورة الكشف عن أسباب التقديم والتأخير، فعاب ماذهب اليه سيبويه، ودعا إلى عدم الاكتفاء بالقول لمجرّد العناية والاهتمام، فقال: " وقد وقع في ظنون النّاس أنّه يكفي أن يُقال: أنّه قدّم للعناية، ولأنّ ذكره أهمّ من غير أن يذكر من أين كانت تلك العناية؟ وبما كان

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: محمّد أحمد خضير، الظواهر النّحوية والمعنى في القرآن الكريم، مكتبة الأنجلو المصرية-القاهرة- مصر، ط1، 2001م، ص

 $<sup>^{3}</sup>$ سيبويه، الكتاب، ج $^{1}$ ، ص $^{3}$ 

أهم ؟...." ؛ فرأى عبد القاهر ضرورة بيان أسباب تلك العناية والاهتمام، حتى تتجلّى الغاية من التقديم والتأخير.

إنّ المتتبّع لجهود السّامرائيّ في تشخيص ظاهرة التقديم والتأخير يجده سائرًا فيها على الطريقة الجرجانيّة حَذْوَ القُذَّة بالقُذَّة، يقول: "... فإنّه لايصحّ الاكتفاء بالقول إنّه قدّم هذه الكلمة هنا للعناية بها والاهتمام دون تبيين موطن هذه العناية وسبب هذا التقديم" ويقول أيضًا: "... فقد دخلت في باب العناية التقديم والتأخير، ولا بدّ أن تكون فعلت ذلك لسبب اقتضاه المقام، ويدخل ذلك في باب العناية والاهتمام الذي تتعدّد أسبابه وأنواعه "د."

لقد اعتنى السّامرائيّ بهذا الملمح كثيرًا وأكّد عليه؛ فدعا إلى البحث في أسباب التقديم، يقول في كتاب (معاني النّحو): "تقول العرب: يجتهدُ زيدٌ، وزيدٌ يجتهد، وزيد مجتهد، ومجتهد زيد، وزيد في الدار، وفي الدار زيد، فما الغرض من ذلك ومتى نقول هذا التعبير أو ذاك؟ لقد ذكرنا... أنّ الأصل في الجملة التي مسندها فعل أن يتقدّم الفعل على المسند إليه، نحو: (يقومُ زيد)، فإن تقدّم المسند إليه على الفعل نظرنا في سبب هذا التقديم، كما أنّ الأصل في الجملة التي مسندها اسم أن يتقدّم المسند إليه على الاسم، أو بتعبير آخر أن يتقدّم الخبر على المبتدأ...، فإن تقدّم نظرنا في سبب ذلك "4.

فالقول بما يُسمّى في الدّراسات الحديثة (الرتبة-order) للوظائف النّحوية يعكس جانبًا من المنهج الذي سار عليه النّحاة العرب في تحليل الظاهرة النّحوية وتقعيد قواعدها؛ إذ ينطلقون في ذلك من النظر إلى التراكيب على أساس أنّ لها أصولا تركيبية أوليّة تتوافق مع القواعد التي يضعونها، وأخّا أحيانا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص78.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فاضل السّامرائي، التعبير القرآبي، ص52.

<sup>3</sup> فاضل الستامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص35.

<sup>4</sup> فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج1، ص138.

<sup>5</sup> ذكر تمّام حسّان أنّ الرتبة هي قرينة نحويّة ووسيلة أسلوبيّة؛ أي: أخّا في النّحو قرينة على المعنى، وفي الأسلوب مؤشّر أسلوبيّ، ووسيلة إبداع، وتقليب عبارة، واستجلاب معنى. (يُنظر: تمّام حسّان، البيان في روائع القرآن، ص91).

تخالف هذه الأصول فتأتي على صور متنوّعة أ، والسّامرائي اهتمّ بهذا البحث، بل جاوز ذلك إلى معالجة دواعى ذلك التحوّل عن تلك الأصول في النّظم العربي.

وقد رصد السمّامرائيّ أحوال التقديم، فميّز بين قسمين:

# 1. تقديم اللّفظ على عامله:

وقف السّامرائي على ظاهرة تقديم اللّفظ على عامله في رحاب النصّ القرآنيّ، واعتنى ببيان دلالاتها اللّغوية وأغراضها البلاغيّة، ومن المواضع التي بحثها نذكر:

فالتقديم هنا حسب السمّامرائي يفيد الاختصاص؛ أي: نخصُّك- يا الله - وحدك بالعبادة والاستعانة، وقد مثّل لهذا الغرض بكثير من النماذج القرآنية، منها:

<sup>1</sup> يُنظر: لطيفة إبراهيم النجار، دور البنية الصرفية في وصف الظاهرة النّحوية وتقعيدها، ص201.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة الفاتحة، الآيات  $^{-}$ 6.

<sup>3</sup> سورة الزُّمر، الآية 66.

<sup>4</sup> سورة البقرة، الآية 172، وتمامُها: ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقُنَكُمْ وَٱشُكُرُواْ لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> فاضل السّامرائي، التعبير القرآني، ص49.

- عند قوله تعالى: ﴿قُلُ هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ءَامَنَا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلُنَا فَسَتَعُلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ أ؛ فقدّم الفعل (آمنّا) على الجار والمجرور (به) وأُخر (توكلنا) عن الجار والمجرور (عليه)، وذلك أنّ الإيمان لما لم يكن منحصرا في الإيمان بالله، بل لا بدّ معه من رسله وملائكته وكتبه واليوم الآخر وغيره ممّا يتوقّف صحّة الإيمان عليه، بخلاف التوكّل فإنّه لا يكون إلّا على الله وحده لتفردة بالقدرة والعلم القديمين الباقيين، قدّم الجار والمجرور فيه ليؤذن باختصاص التوكّل من العبد على الله دون غيره لأنّ غيره لا يملك ضرًّا ولا نفعًا فيتوكّل عليه .

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿أَلَآ إِلَى ٱللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ﴾ 3؛ لأنّ المعنى أنّ الله تعالى مختصّ بصيرورة الأمور إليه دون غيره 4.

- عند قوله تعالى: ﴿وَعِندَهُ وَمَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُوَۚ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَبِ تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَبِ مَّيْنِ ﴾ 5؛ فقدّم الظرف الذي هو الخبر على المبتدأ (مفاتح الغيب) وذلك لاختصاصه سبحانه بعلم الغيب، وقد أكّد ذلك الاختصاص بأسلوب آخر هو أسلوب القصر، فقال: (لا يعلمها إلّا هو) 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الملك، الآية 29.

<sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص50.

<sup>3</sup> سورة الشّورى، الآية 53، وتمامُها: ﴿صِرَاطِ ٱللَّهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ ۚ أَلَآ إِلَى ٱللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص50.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة الأنعام، الآية  $^{5}$ 

يُنظر: المرجع نفسه، ص51.

ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿وَٱقْتَرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحَقُّ فَإِذَا هِى شَخِصَةٌ أَبْصَارُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يَوَيْلَنَا قَدْ خُلِنَا فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَانَا بَلْ كُنَّا ظَلِمِينَ ﴾ أ؛ قدّم الخبر (شاحصة) على المبتدأ (أبصار) لقصد التحصيص 2.

جاء في (المثل السائر): " فإنّه إنّما قال ذلك، ولم يقل: (فإذا أبصار الذين كفروا شاخصة)، لأمرين؛ أحدهما: تخصيص الأبصار بالشخوص دون غيرها، أمّا الأوّل فلو قال: (فإذا أبصار الذين كفروا شاخصة)، لجاز أن يضع موضع (شاخصة) غيره، فيقول: حائرة أو مطموسة، أو غير ذلك، فلمّا قدّم الضمير اختص الشخوص بالأبصار دون غيرها، وأمّا الثّاني: فإنّه لما أراد أنّ الشخوص خاص بحم دون غيرهم دلّ عليه بتقديم الضمير أوّلا، ثمّ بصاحبه ثانيا، كأنّه قال: (فإذا هم شاخصون دون غيرهم)، ولولا أنّه أراد هذين الأمرين المشار إليهما لقال: (فإذا أبصار الذين كفروا شاخصة)، لأنّه أخصر بحذف الضمير من الكلام".

فتقدّم الضمير (هي) دلّ على أخمّ مختصون بالشخوص دون غيرهم من سائر أهل المحشر<sup>4</sup>، وتقديم الخبر أفاد أنّ الأبصار هي المختصّة بالشخوص من سائر الصّفات، كونما حائرة مدهوشة ممّا تعاين من الأهوال.

كما رأى السمّامرائي أنّ التقديم من هذا النّوع قد يكون لغرض آخر كالمدح والثناء والتعظيم والتحقير وغير ذلك من الأغراض، ومن التقديم الذي لا يفيد الاختصاص:

سورة الأنبياء، الآية 97.

 $<sup>^{2}</sup>$  يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج $^{1}$ ، ص $^{138}$ .

<sup>3</sup> ضياء الدّين ابن الأثير الجزري، المثل السّائر في أدب الكاتب والشّاعر، تح: الشيخ كامل محمّد محمّد عويضة، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 1998م، ج2، ص24.

<sup>4</sup> يُنظر: يحي بن حمزة العلوي، الطِّراز المتضمّن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، مطبعة المقتطف، مصر، د ط، 1914م، ج2، ص69.

- عند قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبُنَا لَهُ وَ إِسُحَاقَ وَيَعُقُوبَ كُلًّا هَدَيْنَا ۚ وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبُلُ ۗ وَمِن ذُرِيَّتِهِ عَلَى اللَّهُ وَسُنِينَ ﴾ أَنُوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَارُونَ وَكَذَالِكَ نَجُزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ أَنُوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَارُونَ وَكَذَالِكَ نَجُزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ أَنُو مَا الله عناه أنّنا ما هدينا إلّا نوحًا هو من باب المدح والثناء.

- عند قوله تعالى: ﴿فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا تَقُهَرُ، وَأُمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا تَنْهَرُ ﴾ ؛ إذ ليس المقصود به جواز قهر غير اليتيم ونمر غير السائل، وإنمّا هو من باب التوجيه فإنّ اليتيم ضعيف وكذلك السائل، وهما مظنّة القهر 4، فقدّمهما للاهتمام بشأنهما والتوجيه إلى عدم استضعافهما.

فصفوة القول إنّ تقديم اللّفظ على عامله يأتي في الغالب بغرض التخصيص، وقد يُعدل عن هذا الغرض إلى أغراض أخرى كالمدح والثناء.

# 2. تقديم اللّفظ على غير عامله:

رصد السّامرائي تقديم الألفاظ على غير العامل، مُشيرًا إلى أهميّة السّياق اللّغويّ والمقاميّ في ذلك، يقول: " إنّ تقديم الألفاظ بعضها على بعض له أسباب عديدة يقتضيها المقام وسياق القول، يجمعها قولهم: إنّ التقديم إنّما يكون للعناية والاهتمام، فما كانت به عنايتك أكبر قدّمته في الكلام، والعناية باللّفظة لا تكون من حيث أنّما لفظة معيّنة بل قد تكون العناية بحسب مقتضى الحال، ولذا كان عليك أن تقدّم كلمة في موضع ثمّ تؤخّرها في موضع آخر لأنّ مراعاة مقتضى الحال تقتضي ذاك".

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة الأنعام، الآية 84.

 $<sup>^{2}</sup>$  يُنظر: فاضل السّامرائي، التعبير القرآني، ص51

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الضّحى، الآيات 9 $^{-10}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص51.

المرجع نفسه، ص51–52 المرجع

ولا ريب أنّ النّص القرآني أعلى مثل في ذلك فإنّا نراه يقدّم لفظة مرة ويؤخّرها مرّة أخرى على حسب المقام، فنراه مرّة يقدّم السّماء على الأرض ومرة أخرى يقدّم الأرض على السّماء، وفي موضع يقدّم الإنس على الجنّ وفي موضع آخر يقدّم الجنّ على الإنس<sup>1</sup>، وغيرها من الأمثلة الكثيرة.

يقول فاضل السّامرائيّ: "إنّ القرآن الكريم دقيق في وضع الألفاظ ورصفها بجنب بعض دقّة عجيبة فقد تكون له خطوط عامّة في التقديم والتأخير، وقد تكون هناك مواطن تقتضي تقديم هذه اللّفظة أو تلك، كلّ ذلك مراعي فيه سياق الكلام والاتساق العام في التعبير على أكمل وجه وأبحى صورة..."2، وقد أوضح السّامرائي هذا الأمر من خلال تفسيراته وتحليلاته اللّغوية، ومن ذلك نذكر:

- قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقُتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ 3؛ قدّم (الحنّ) على (الإنس)، فبدأ بالأقدم ثمّ الذي يليه، فحلق الجنّ قبل خلق الإنس ودليل ذلك قوله جلّ وعزّ:

﴿ وَٱلْجَانَ خَلَقَنَهُ مِن قَبْلُ مِن نَّارِ ٱلسَّمُومِ ﴾ ، فذكر الجنّ أوّلًا، وبيّن السّامرائي أنّ هذا ممّا اقتضاه سياق الكلام فجاء متدرّجًا حسب القِدم والأولويّة في الوجود.

ومن ذلك تقديم (عاد) على (ثمود)، قال تعالى: ﴿وَعَادَا وَثَمُودَاْ وَقَد تَّبَيَّنَ لَكُم مِّن مَّسَكِنِهِمُ ﴾ ، فإنّ عادا أسبق من ثمود.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر المرجع السابق، ص52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص53.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الذّاريات، الآية  $^{56}$ .

<sup>4</sup> سورة الحجر، الآية 27.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص53.

<sup>6</sup> سورة العنكبوت، الآية 38، وتمامُها: ﴿وَعَادَا وَتَمُودَاْ وَقَد تَّبَيَّنَ لَكُم مِّن مَّسَاكِنِهِمُّ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعُمَالَهُمُ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ﴾.

- قوله سبحانه: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَنَبِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيّانَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَنِكَ رَفِيقًا ﴾ أ؛ فقدّم (الله) على (الرسول) ثمّ قدّم السّعداء من الخلق بحسب تفاضلهم، فبدأ بالأفضلين وهم النبيّون ثم ذكر من بعدهم بحسب تفاضلهم، فهذا تقديم بحسب الفضل والشرف 2.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيَّنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُّوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ وَمُوسَىٰ وَمِن ذلك قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذُنَا مِنْهُم مِّيثَنَقًا غَلِيظًا﴾ 3؛ فبدأ بالرسول - صلّى الله عليه وسلّم - لأنّه أفضلهم.

- قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُطِعُ كُلَّ حَلَّافِ مَّهِينٍ، هَمَّازِ مَّشَّآعِ بِنَمِيهِ، مَّنَّاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَدِ أَثِيمٍ ﴾؛ " فإنّ الهمّاز هو العيّاب وذلك لا يفتقر إلى مشي بخلاف النّميمة فإنمّا نقل للحديث من مكان إلى مكان عن شخص إلى شخص"5.

فبدأ بالهمّاز؛ وهو الذي يعيب النّاس وهذا لا يفتقر إلى مشي ولا حركة، ثمّ انتقل إلى مرتبة أبعد في الإيذاء وهو أنّه يمنع الخير عن الآخرين، وهذه الإيذاء وهو المشي بالنّميمة، ثمّ انتقل إلى مرتبة أبعد في الإيذاء وهو الاعتداء، فإنّ منع الخير قد مرتبة أبعد في الإيذاء ممّا تقدّمها. ثمّ انتقل إلى مرتبة أخرى أبعد ممّا قبلها وهو الاعتداء، فإنّ منع الخير قد لا يصحبه اعتداء، أمّا العدوان فهو مرتبة أشد في الإيذاء، ثمّ ختمها بقوله: (أثيم) وهو وصف جامع لأنواع الشرور، فهي مرتبة أخرى أشد إيذاء أم فهذا تقديم حسب الرتبة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة النّساء، الآية 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص54.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الأحزاب، الآية 7.

 $<sup>^{4}</sup>$  سورة القلم، الآيات  $^{10}$  –  $^{11}$ 

حمال الدين عبد الواحد بن عبد الكريم الزملكاني، البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن، تح: حديجة الحديثي، مطبعة العاني-بغداد- العراق، ط1، 1974م، ص 292.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، التعبير القرآني، ص56.

ومن ذلك قوله تعالى في من يكنز الذهب والفضّة: ﴿يَوْمَ يُحُمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوى وَمن ذلك قوله تعالى في من يكنز الذهب والفضّة: ﴿يَوْمَ يُحُمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوى اللهِ وَمِنَا مُعْمَ وَظُهُورُهُمُ هَاذَا مَا كَنَزْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ فَذُوقُواْ مَا كُنتُمْ تَكُنِرُونَ اللهُ اللهِ وَبَاهُ مُحلس فبدأ بالجباه ثمّ الجنوب ثمّ الظهور، " قيل: لأخمّ كانوا إذا أبصروا الفقير عبسوا وإذا ضمّهم وإيّاه مجلس ازوروا عنه وتولّوا بأركانهم وولوه ظهورهم "2، وهنا يتّضح التدرّج بحسب الرتبة.

- قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةَ لِلنَّاسِ وَأَمْنَا وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَهِمَ مُصَلَّى وَعَهِدُنَا إِلْنَ هِوَا أَن طَهِرَا بَيْتِيَ لِلطَّآمِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلرُّكَعِ ٱلسُّجُودِ ﴾ 3؛ وهنا تقديم بحسب الكثرة والقلّة 4، فكل طائفة هي أقل من التي بعدها فتدرج من القلة إلى الكثرة.

فالطّائفون أقلّ من العاكفين؛ لأنّ الطّواف لا يكون إلّا حول الكعبة، والعكوف يكون في المساجد عمومًا، والعاكفون أقلّ من الراكعين؛ لأنّ الركوع، ومعناه الصلاة؛ تكون في كلّ أرض طاهرة، أمّا العكوف فلا يكون إلّا في المساجد، والراكعون أقلّ من الساجدين؛ لأنّ لكلّ ركعة سجدتين، ثمّ إنّ كلّ راكع لابدّ أن يسجد، وقد يكون سجود ليس له ركوع؛ كسجود التلاوة، وسجود الشكر، فهنا تدرّج من القلّة إلى الكثرة.

<sup>1</sup> سورة التوبة، الآية 35

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> جار الله الزّمخشري، الكشّاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، تح: خليل مأمون شيحا، دار المعرفة-بيروت-لبنان، ط3، 2009م، ص432.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> سورة البقرة، الآية 125.

<sup>4</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، التعبير القرآبي، ص57.

<sup>5</sup> يُنظر: ابن قيّم الجوزيّة، بدائع الفوائد، ج1، ص114-115.

ولهذا التدرّج سبب اقتضاه المقام، فإنّ الكلام على بيت الله الحرام، قال تعالى: ﴿ وَعَهِدُنَاۤ إِلَىۤ إِبُرَاهِكُم وَإِسۡمَعِيلَ أَن طَهِرَا بَيۡتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلرُّكَعِ ٱلسُّجُودِ﴾ أَ: فالطائفون هم ألصق المذكورين بالبيت لأخّم يطوفون حوله، فبدأ بهم ثمّ تدرّج إلى العاكفين في هذا البيت أو في بيوت الله عموما، ثمّ الركّع السجود الذين يتوجهون إلى هذا البيت في ركوعهم وسجودهم في كلّ الأرض<sup>2</sup>.

وقد يكون الكلام بالعكس فيتدرّج من الكثرة إلى القلّة، وذلك نحو<sup>3</sup> قوله تعالى: ﴿يَمَرْيَمُ ٱقْنُتِي لِرَبِّكِ وَٱسْجُدِى وَٱرْكَعِي مَعَ ٱلرَّرَكِعِينَ﴾ ؛ فبدأ بالقنوت وهو عموم العبادة، ثمّ السجود وهو أقلّ وأخصّ، ثمّ الركوع وهو أقلّ.

ومن هذا النّوع من التقديم قوله تعالى: ﴿وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُوۤاْ أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَلَّا مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ وقدم السارق على السارقة، لأنّ السرقة في الذكور أكشبَا نَكُلّاً مِّنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ وقدم السارق على السارقة، لأنّ السرقة في الذكور أكثر.

<sup>1</sup> سورة البقرة، الآية 125، وتمامُها: ﴿وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَا وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَاهِمَ مُصَلَّى ۖ وَعَهِدْنَا إِلَىٰ وَالْرُكَعِ ٱلسُّجُودِ﴾.

يُنظر: فاضل السّامرائي، التعبير القرآني، ص58.  $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص58.

<sup>4</sup> سورة آل عمران، الآية 43.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص59.

<sup>6</sup> سورة المائدة، الآية 38، وتمامُها: ﴿وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُوٓاْ أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَلَا مِّنَ ٱللَّهِ ۖ وَٱللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمٌ﴾.

- قوله تعالى: ﴿ قُل لاّ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعَا وَلا ضَرَّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ﴿ اللَّهُ على الضّرر، وهو تقديم اقتضاه السياق، فقد تقدّم هذه الآية قوله جلّ وعزّ: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ الضّرر، وهو تقديم اقتضاه السياق، فقد تقدّم هذه الآية قوله جلّ وعزّ: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُو ٱلْمُهْتَدِي ۖ وَمَن يُضْلِلُ فَأُوْلَنبِكَ هُمُ ٱلْخَلْسِرُونَ ﴾ 2، وفيها قدّم الهداية على الضّلال، وبعد ذلك قال: وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَاسْتَكُثَرْتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ ٱلسُّوَءُ ﴿ ققدّم الخير على السوء ولذا قدّم النّفع على الضّرر إذ هو المناسب للسّياق 4.

<sup>1</sup> سورة الأعراف، الآية 188، وتمامُها: ﴿ قُل لَآ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعَا وَلَا ضَرَّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَا تُعْرِدُ وَبَشِيرٌ لِقَوْمٍ يُؤُمِنُونَ﴾.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة الأعراف، الآية 178.

<sup>3</sup> سورة الأعراف، الآية 188، وتمامُها: ﴿ قُل لَّا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعَا وَلَا ضَرَّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَا شَتَكُثَرُتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ ٱلسُّوٓءُ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾.

<sup>4</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص60.

<sup>5</sup> سورة يونس، الآية 49، وتمامُها: ﴿ قُل لَآ أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرَّا وَلَا نَفْعًا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُ ۚ إِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسۡتَءۡخِرُونَ سَاعَةَ وَلَا يَسۡتَقُدِمُونَ﴾.

 $<sup>^{6}</sup>$  سورة يونس، الآيات 11–12.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص60.

ويأتي بعد هذه الآية قوله: ﴿قُلُ أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَتَلَكُمْ عَذَابُهُ و بَيَنَتًا أَوْ نَهَارًا مَّاذَا يَسْتَعُجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجُرِمُونَ﴾ أ؛ فكان المناسب تقديم الضّرر على النّفع.

وفي سورة الرعد² جاء قوله سبحانه: ﴿ قُلُ أَفَا تَّخَذْتُم مِّن دُونِهِ ٓ أُولِيَآ ۚ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ نَفْعَا وَلَا ضَرَّأَ ﴾ وقد مالنفع على الضرر، وذلك لتقدّم قوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ يَسْجُدُ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعَا وَكَرْهَا وَظِلَالُهُم بِٱلْغُدُوِّ وَٱلْآصَالِ ﴾ وقد مالطوع على الكره.

وقال: ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَّفْعَا وَلَا ضَرَّا ﴾ 5؛ فقدّم النَّفع على الضّر.

وذلك لتقدّم قوله: قُلُ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَآ أَنفَقُتُم مِّن شَيْء فَهُوَ يُخُلِفُه وَمَآ أَنفَقُتُم مِّن شَيْء فَهُوَ يُخُلِفُه وَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّزقِينَ وَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّزقِينَ وَهُوَ خَيْرُ الرَّزقِينَ وَهُوَ خَيْرُ الرَّزقِينَ وَهُوَ خَيْرُ الرَّزقِينَ وَهُوَ خَيْرُ الرَّزقِينَ وَلَا السلام.

ونحو هذا التقديم تقوله تعالى: ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوْاْ أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَآءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخُرِجُ بِهِ عَلَى النَّاس، وقال في زَرْعَا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَامُهُمْ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ﴾ \*؛ فقدّم الأنعام على النّاس، وقال في

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة يونس، الآية 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص60.

<sup>3</sup> سورة الرعد، الآية 16، وتمامُها: ﴿قُلْ مَن رَّبُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ قُلْ أَفَا تَخَذْتُم مِّن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآ اَ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ نَفْعَا وَلَا ضَرَّأَ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوِى ٱلظُّلُمَتُ وَٱلنُّورُ ۖ أَمْ جَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكَآءَ خَلَقُواْ كَنْ شَيْءِ وَهُوَ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّرُ ﴾.

 $<sup>^{4}</sup>$  سورة الرعد، الآية 15.

<sup>5</sup> سورة سبأ، الآية 42، وتمامُها: ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَّفْعَا وَلَا ضَرَّا وَنَقُولُ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ النَّارِ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة سبأ، الآية 39.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص63.

<sup>8</sup> سورة السّجدة، الآية 27.

موضع آخر: ﴿ وَفَلَكِهَةً وَأَبَّا، مَّتَلَعًا لَّكُمْ وَلِأَنْعَلِمِكُمْ ﴾ أ؛ فقدّم النّاس على الأنعام، وذلك أنّه لم تقدّم ذكر الزرع في آية السجدة ناسب تقديم الأنعام، بخلاف آية عبس فإنمّا في طعام الإنسان قال تعالى: ﴿ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ عَ، أَنّا صَبَبْنَا ٱلْمَآءَ صَبَّا، ثُمّ شَقَقْنَا ٱلْأَرْضَ شَقّا، فَأَنْبَتْنَا فِيهَا حَبَّا، وَعِنبًا وَقَضْبَا، وَزَيْتُونَا وَنَحْلًا، وَحَدَآيِقَ غُلْبًا ﴾ ثُمّ فعاء ذكر طعام الإنسان فأنبَتْنَا فِيهَا حَبَّا، وَعِنبًا وَقَضْبَا، وَزَيْتُونَا وَنَحْلًا، وَحَدَآيِقَ غُلْبًا ﴾ ثابتن، فناسب قديم الإنسان على الأنعام بعده وهو الأبّ؛ أي: التبن، فناسب تقديم الإنسان على النّاس في آية السجدة.

ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَقُتُلُوٓاْ أَوْلَدَكُم مِّنَ إِمْلَقِ نَّحُنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمُ ۚ ﴾، وقوله سبحانه: ﴿ وَلَا تَقُتُلُوٓاْ أَوْلَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِ ۖ خَنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمُ ۚ إِنَّ قَتُلَهُمْ كَانَ خِطْءَا سبحانه: ﴿ وَلَا تَقُتُلُوٓاْ أَوْلَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِ ۖ خَنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمُ ۚ إِنَّ قَتُلَهُمْ كَانَ خِطْءَا كَبِيرًا ﴾ 5؛ فقدم رزق الأبناء على الأبناء 6، وفي الآية الثانية قدّم رزق الأبناء على الآباء،

وذلك أنّ الكلام في الآية الأولى موجّه إلى الفقراء دون الأغنياء فهم يقتلون أولادهم من الفقر الواقع بهم لا أنّهم يخشونه، فأوجبت البلاغة تقديم عِدَقِهم بالرزق تكميل العِدَةِ برزق الأولاد.

أمّا الآية الثانية فالخطاب لغير الفقراء وهم الذين يقتلون أولادهم حشية الفقر، ليس لأخّم مفتقرون في الحال لكن يخافون أن يسلبهم كلف الأولاد ما بأيديهم من الغني، فوجب تقديم العِدَةِ برزق الأولاد

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة عبس، الآيات  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة عبس، الآيات 24-25-26–27-28–29-30.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص63.

سورة الأنعام، الآية 15، وتمامُها: ﴿ قُلُ تَعَالُواْ أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَ شَيْعًا وَبِالُولِدَيْنِ إِحْسَنَا اللهِ وَاللهِ وَمَا بَطَنَ وَلِا تَقْتُلُواْ وَلَا تَقْتُلُواْ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْتُلُواْ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلَا تَقْتُلُواْ الْنَقْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾.

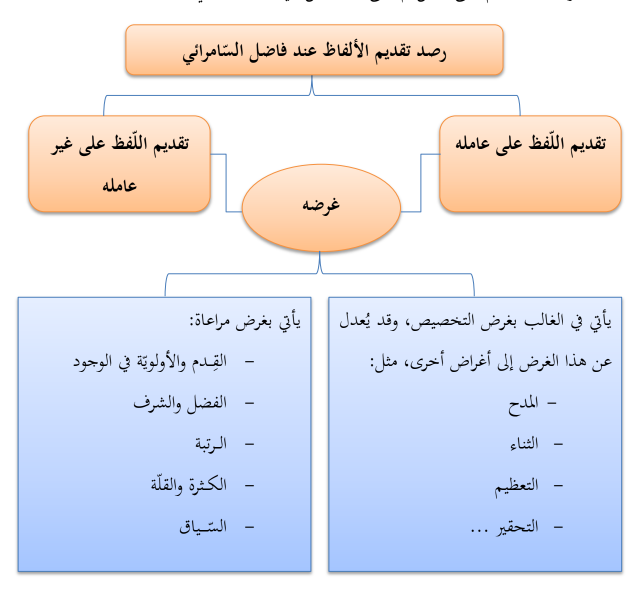
<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الإسراء، الآية 31.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص63–64.

حتّى يأمنّهم - سبحانه- ما يخافون من الفقر $^{1}$ .

ومن خلال الأمثلة السابقة نلحظ أنّ تقديم اللّفظة في موضع وتأخيرها في موضع آخر جاء حسب ما يقتضيه سياق الآيات الكريمة.

بناءً على ما سبق فيمكن القول إنّ السّامرائي قد رصد تقديم اللّفظ على غير عامله وحدّد دواعي هذه الظاهرة ومقاصدها الدّقيقة في النّص القرآنيّ، ويُمكن توضيح ما جاء في عناية السّامرائي بتقديم الألفاظ سواء أكان تقديم على عامل أم على غير عامل، في المخطّط الآتي:



<sup>1</sup> يُنظر: ابن أبي الإصبع المصري، بديع القرآن، تح: حفني محمّد شرف، نحضة مصر للطباعة والنّشر والتوزيع، مصر، د ط، د ت، ص

#### ثالثًا.. رصد ظاهرة التضمين:

من القضايا التي لفتت أنظار اللّغويين قضية (التضمين)، فصرفوا جهدا كبيرا في بحثها وتحقيقها<sup>1</sup>، والتضمين كما يعرّفه السّيوطي: "هو إعطاء الشيء معنى الشيء، ويكون في الحروف والأفعال والأسماء "<sup>2</sup>؛ فهو على أقسام ثلاثة: تضمين بين الحروف وتضمين بين الأسماء وتضمين بين الأفعال.

وقد تناول السّامرائي قضية التضمين؛ وركّز فيها على تفصيل القول في مسألة نيابة الحروف الجرّ بعضها عن بعض، والتضمين بين الأفعال، كما سيأتي توضيح ذلك:

#### 1. نيابة الحروف بعضها عن بعض:

التضمين بين الحروف بابٌ واسعٌ، قد وقع فيه خلاف بين النّحاة وتعدّدت آراؤهم فيه، ويظهر هذا الاختلاف والجدل الرحبُ بين العلماء جليًّا عند تناولهم لمسألة تناوب حروف الجرّ، فكان هذا الحقل من الحروف أرضًا خصبةً نما فيها الخلاف بشكل كبير حتى صيّرهم فرقًا كلٌّ ينتصر لرأيه ويدفع عنه بالأدلّة والبراهين، والتناوب بين الحروف<sup>3</sup> هو خروج الحرف عن معناه الأصلي إلى معنى حرف آخر. وقد بيّن السّامرائي ما ذهب إليه النّحاة في دراساتهم لهذه الظاهرة اللّغوية، وهم على ثلاثة طوائف:

- طائفة ترى أنّ حروف الجرّ لا تتعاقب، وما أوهم ذلك فهو من باب تضمين الفعل معنى آخر يتعدّى بذلك الحرف أو بتأويل يقبله اللفظ، أو مجيئه يكون من باب الشذوذ وهو رأي معظم البصريين.
  - طائفة ترى أنّ حروف الجرّ ينوبُ بعضها عن بعض وهو رأي معظم الكوفيين.
  - رأي وسط بين الرأيين يُجيز إنابة الحروف عن بعض إذا كان هناك تقارب في المعنى بينهما. وتفصيل هذه الآراء وفق الآتى:

<sup>2</sup> جلال الدين السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، تح: محمّد أبو الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، د ط، 1974م، ج3، ص136.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: مختار درقاوي، التصحيح اللّغوي ومباحثه، ألفا للوثائق-قسنطينة-الجزائر، ط1، 2017م، ص112.

<sup>3</sup> يُنظر: إيناس محمد درباس، التضمين بين حروف الجرّ في صحيح البخاري( دراسة نحوية دلالية)، رسالة مقدَّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة الآداب-قسم اللّغة العربية-، الجامعة الإسلامية-غزّة-فلسطين، 2010م، ص44.

# أ. مذهب الجمهور من البصريين:

يرى جمهور البصريين أنّ حروف الجرّ لا تتناوب وأنّه ليس لحرف الجرّ إلّا معنى واحد حقيقي، فالحرف (في) مثلًا يؤدّي معنى الظرفية و الحرف (على) للاستعلاء، و(من) للابتداء و(إلى) للانتهاء، وأنّ الفعل هو الّذي ينبغي أن يُضمَّن معنى يُناسب حرف الجرّ الّذي تعدّى به، وحرف الجرّ يبقى على معناه الأصلي أو بتأويلٍ يقبله اللفظ بمثابة الرابط بين الفعل والحرف، وفي الحالتين يكون الحرفُ مؤشّرًا ودليلًا لوجود معنى آخر خفيّ مُضمَّن في اللفظ المذكور له دلالته 1.

ويقول في هذا الصدد ابن هشام الأنصاري: "مذهبُ البصريين أنّ أحرف الجرّ لا ينوبُ بعضها عن بعض بقياسٍ، كما أنّ أحرُف الجزم وأحرُف النصب كذلك، وما أوهم ذلك فهو عندهم إمّا مؤوّلًا تأويلًا يقبله اللفظ، كما قيل في ﴿وَلَأُصَلِّبَنَّكُمُ فِي جُذُوعِ ٱلثَّخُلِ  $^{2}$ : إنّ (في) ليست بمعنى تأويلًا يقبله اللفظ، كما قيل في ﴿وَلَأُصَلِّبَنَّكُمُ فِي جُذُوعِ ٱلثَّيء، وإمّا على تضمين الفعل معنى فعل (على)، ولكن شُبّه المصلوب لتمكّنه من الجذع بالحال في الشّيء، وإمّا على تضمين الفعل معنى فعل يتعدّى بذلك الحرف، كما ضمّن بعضهم: (شربن بماء البحر) معنى  $^{3}$  روين، و(أحسن) في ﴿وَقَدُأُحُسَنَ بِعضهم: (شربن بماء البحر) معنى  $^{3}$  روين، و(أحسن) في ﴿وَقَدُأُحُسَنَ بَعْنَ اللَّهُ عَلَى شَذُوذُ إِنَابَة كَلَمَةٍ عَن أُخرى، وهذا الأخير هو مجملُ الباب كلّه عند

2 سورة طه، الآية 71، وتمامُها: ﴿قَالَ ءَامَنتُمْ لَهُ وقَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمُّ إِنَّهُ و لَكَبِيرُكُمُ ٱلَّذِي عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرُ ۖ فَلَأُقطِّعَنَّ أَيْنَا أَشَدُ عَذَابَا وَأَبْقَى ﴾.

<sup>1</sup> يُنظر : المرجع السابق، ص44.

<sup>3</sup> البيت لأبي ذؤيب الهُذلي-يصف السّحاب-، وفيه يقول: (شَرِبْنَ بِمَاءِ البَحْرِ ثُمَّ ترفَّعَتْ \* \* مَتَى لَجُتِحٍ خُضْرٍ، لَهُنَّ نَثِيجُ)، (يُنظر: ابن عقيل، شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، ج3، ص6.)

<sup>4</sup> سورة يوسف، الآية 100، وتمامُها: ﴿وَرَفَعَ أَبَوَيْهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُّواْ لَهُ وسُجَّدَاً وَقَالَ يَنَأَبَتِ هَاذَا تَأُويلُ رُءْيَنَ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقَّا وَقَدْأَحْسَنَ بِنَ إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ وَجَآءَ بِكُم مِّنَ ٱلْبَدُو مِنْ بَعْدِ أَن نَّزَغَ ٱلشَّيْطَنُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخْوَتِيَ ۚ إِنَّ لَطِيفُ لِمَا يَشَآءُ إِنَّهُ وهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴿.

أكثر الكوفيين"<sup>1</sup>؛ ويقصد ابن هشام -بالأخير- التناوب بين حرف جرّ وآخر، وهو مذهب الجمهور من الكوفيين.

#### ب. مذهب الجمهور من الكوفيين:

أجاز أكثر الكوفيين تناوب حروف الجرّ، وذلك أغّم يرون التوسّع في معاني حروف الجرّ، بحيثُ لا يقتصر الحرف على معنى واحد بل له أكثر من معنى يؤدّيه على الحقيقة لا على المجاز، وهم يعدُّون ذلك من باب ( المشترك اللفظي)<sup>2</sup>، وهو رأي معظم الكوفيين فخصَّصُوا في كُتبهم أبوبًا لدحول حروف الخفض بعضها مكان بعض وذكروا في ذلك الكثير من الشواهد القرآنية.

فنجد ابن قتيبة في كتابه (أدب الكاتب) قد عقد بابًا لدخول بعض الصفات مكان بعض واستدلَّ بآيات وأبيات من الشعر<sup>3</sup>، ومن ذلك قوله بمجيء (الباء) بمعنى (عن) في قول الله تعالى: ﴿فَسُكَلُ بِهِ عَنِي اللهُ وَي قوله تعالى: ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهَوَى ﴾ أي: عنه، وفي قوله تعالى: ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهَوَى ﴾ أي: بالهوى، وأمثلة أخرى كثيرة أورد فيها مجيء الحرف بمعنى حرف آخر.

لقد رد جمعٌ من العلماء على أنصار هذا المذهب قولهم بجواز تناوب الحروف، ونذكر منهم أبو هلال العسكري الذي بيّن أنّ المحقّقين من أهل العربية يقولون إنّ حروف الحرّ لا تتعاقب، حتّى قال ابن

141

<sup>. 151–150</sup> ابن هشام الأنصاري، مغنى اللّبيب عن كُتب الأعاريب، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المشتركُ الفظي: هو اللفظ الواحد الدالّ على معنيين مختلفين أو أكثر، مثل: عين الماء، عين الإنسان، عين العدوّ وغيرها. ( يُنظر: جلال الدين السّيوطي، المزهر في اللّغة وأنواعها، ج1، ص 292).

<sup>3</sup> يُنظر: ابن قتيبة، أدب الكاتب، تح: محمّد الدالي، مؤسّسة الرسالة-بيروت- لبنان، د ط، د ت، ص506-508-509.

<sup>4</sup> سورة الفرقان، الآية 59، وتمامُها: ﴿ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَنُ فَسُعَلْ بِهِ عَجْبِيرًا ﴾.

<sup>5</sup> سورة النَّجم، الآية 3.

درستويه (ت347هر) في جواز تعاقبهما إبطال لحقيقة اللّغة وإفساد الحكمة فيها والقول بخلاف ما يوجبه العقل والقياس، كما بيّن أنمّا إذا تعاقبت خرجت عن حقائقها 1.

أمّا ابن حتى فيقول: "هذا باب يتلقّاه النّاسُ مغسولًا ساذجًا من الصنعة، وما أبعد الصواب عنه وأوقفه دونه، ذلك أخّم يقولون: إنّ (إلى) تكون بمعنى (مع)، ويحتجون بذلك بقول الله سبحانه: همّن أنصَارِيّ إِلَى ٱللّهِ عُنَى مع الله، ويقولون أنّ (إلى) تكون بمعنى (على) ويحتجون بقوله عزّ اسمه: هوَلَا صُلِبَنّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنّخُلِ 3، أي: عليها "4؛ ومن هنا فقد عدّ ابن جني مسألة التناوب بعيدة عمّا تعارف عليه أهل العربية.

وبعدما ذكر جملة من الشواهد نجده يستكمل تصوّره للمسألة فيقول:" ولسنا ندفع أن يكون ذلك كما قالوا، لكنّا نقول: إنّه يكون بمعناه في موضع دون موضع، على حسب الأحوال الداعية إليه والمسوِّغة له، فأمّا في كلّ موضع وعلى كلّ حالٍ فلا؛ ألا ترى أنّك إذا أخذت بظاهر هذا القول غُفلًا هكذا لا مقيّدًا، لزمك عليه أن تقول: سرتُ إلى زيدٍ وأنت تُريد معه، وأن تقول: زيد في الفرس وأنت تريدُ عليه، مقيّدًا، لزمك عليه أن يطول ويتفاحش"<sup>5</sup>.

من خلال هذا الكلام يتضح أنّ ابن حنّي لا يرى تناوب الحروف لما في ذلك من فوضى تعمُّ اللّغة، وإذا جاء فهناك أحوال داعية إليه.

142

<sup>1</sup> يُنظر: أبو هلال العسكري، الفروق اللّغوية، تح: محمّد إبراهيم سليم، دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع-القاهرة-، مصر، د ط، دت، ص24.

<sup>2</sup> سورة آل عمران، الآية 52، وتمامُها: ﴿فَلَمَّا أَحَسَّ عِيسَىٰ مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَارِيَ إِلَى ٱللَّهِ قَالَ ٱلْحُوَارِيُّونَ نَحُنُ أَنصَارُ ٱللَّهِ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَٱشْهَدُ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ﴾.

<sup>3</sup> سورة طه، الآية 71، وتمامُها: ﴿قَالَ ءَامَنتُمْلَهُ وقَبُلاً نُ ءَاذَنَلَكُمْ إِنَّهُ ولَكَبِيرُكُمُ ٱلَّذِي عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ فَلاَّقَطِّعَنَ أَيْدِيكُمُ وَأَرْجُلَكُم قِنْجُلَفِوَلاً صُلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِوَلَتَعْلَمُنَّا أَيُّنَا أَشَدُّ عَذَابَا وَأَبْقَىٰ﴾.

 $<sup>^{4}</sup>$  ابن جنّي، الخصائص ج $^{2}$ ، ص $^{306-307}$ ).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص308.

#### ج. المذهب الوسط بين الفريقين:

وذهب بعض العلماء مذهبًا وسطًا بين الرأيين السابقين، فجعلوا إبدال بعض الحروف عن بعض مشروطًا بالاتّفاق في المعنى أو تقاربه بين الحرفين، ونذكر منهم المبرّد، يقول: "وحروف الخفض يبدل بعضها من بعض إذا وقع الحرفان في المعنى" أ، ومثال ذلك قولك: اشكر المحسن لإحسانه وعلى إحسانه، الحرف(على) جاء في مكان (اللام) التي معناها السببية أو التعليل فأفاد ما تُفيده (اللام)، ولكن إفادته على سبيل الجاز؛ لأنّ لام التعليل تُفيد التمكُن والاتّصال القويّ بين السبب والمسبب أو بين العلّة والمعلول، والاستعلاء يُشبهها في أنّه يُفيد التمكُن والاتّصال بين الشيئين، فلهذا التشابه صحّ استعمال الاستعلاء مجازًا مكان السبية والتعليل .

وقد وضّح ابن السيّد البطليوسي (ت521هـ) هذه الفكرة بقوله: "هذا الباب أجازه قوم من النّحويين أكثرهم من الكوفيين، ومنعه منه قوم أكثرهم البصريون، وفي القولين جميعًا نظر؛ لأنّ من أجازه دون شرط وتقييد، لزمه أن يُجيز: سرتُ إلى زيد، وهو يُريد مع زيد، قياسًا على قولهم: إنّ فلانًا لظريف عاقل إلى حسب ثاقب؛ أي: مع حسب، ولزمه أن يجيز زيد في عمرو ؟ أي: مع عمرو "3.

والسّامرائي يسلك هذا المسلك الّذي تقدّم ذكره، فهو يرى التوسّط بين القائلين بالجواز والقائلين بالجواز والقائلين بالجواز والقائلين بالجواز والقائلين بالجواز والقائلين بالجواز والقائلين بالمنع، وفي ذلك يقول: " والحقّ أنّ الأصل في حروف الجرّ أن لا ينوب بعضها عن بعض، بل الأصل أنّ لكلّ حرف معناه واستعماله، ولكن قد يقترب معنيان أو أكثر من معاني الحروف، فتتعاور الحروف على هذا المعنى الحبي الله المعنى المعنى المعنى الله المعنى الله المعنى الله المعنى الله المعنى الله المعنى المعنى المعنى الله المعنى الله المعنى الله المعنى المعنى المهناء المهنا

1/12

<sup>1</sup> المبرّد، الكامل في اللّغة والأدب، تح: محمّد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي - القاهرة- مصر، ط3، 1997م، ج3، ص73. 2 يُنظر: عبد العزيز عبده أبو عبد الله، المعنى والإعراب عند النّحويين ونظريّة العامل، دار الكتاب للنشر، ليبيا، ط1، 1982م، ص 449.

<sup>3</sup> ابن السيّد البطليوسي، الاقتضاب، تح: مصطفى السقا وحامد عبد الجيد، مطبعة دار الكتب المصريّة- القاهرة- مصر، د ط، 1996م، ج 2، ص 262-263.

 $<sup>^{4}</sup>$  فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج $^{3}$ ، ص $^{7}$ 

ويقول أيضًا: "قد ينوب حرف عن حرف لأداء معنى معيّن، ولكنّ الأصل عدم النيابة بل إبقاء الحرف على أصل معناه، ولسنا نذهب مذهب من يجعل نيابة الحروف عن بعضها هي الأصل، وأنّ الحرف الواحد يقع بمعنى عدّة حروف بصورة مطرّدة "1؛ فهو يُجيز إنابة الحروف عن بعض إذا كان هناك تقاربُ في المعنى بينهما.

#### 2. التضمين بين الأفعال:

رصد الستامرائي ظاهرة التضمين على مستوى الأفعال، ونبّه إلى أنمّا تأتي لغرض بلاغي لطيف، وهو الجمع بين معنيين بأخصر أسلوب، وذلك بذكر فعل وذكر حرف جرّ يستعمل مع فعل آخر، فنكسب بذلك معنيين 2؛ معنى الفعل الأوّل، ومعنى الفعل الثاني.

وذلك نحو قوله تعالى: ﴿وَنَصَرُنَاهُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِعَايَاتِنَا ﴾ وقد ذهب قوم إلى أن (من) هنا بمعنى (على)، وهذا فيه نظر، فإنّ هناك فرقا في المعنى بين قولك (نصره منه) و(نصره عليه) فالنصر عليه؛ يعني التمكّن والاستعلاء عليه والغلبة 4، قال تعالى: ﴿وَيُخْزِهِمْ وَيَنصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ ﴾ أمّا (نصرناه منهم)؛ فإنّه بمعنى نجيّناه منهم، أو منعناه منهم، قال تعالى: ﴿وَيَنقَوْمِ مَن يَنصُرُنِي مِنَ ٱللّهُ إِن طَرَدتُهُمْ أَفَلَا تَذكّرُونَ ﴾ فليس المعنى من ينصرني على الله، بل من ينجيني ويمنعني منه؟

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السّابق، ص 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 12.

<sup>3</sup> سورة الأنبياء، الآية 77، وتمامُها: ﴿وَنَصَرُنَاهُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بَِّايَتِنَأَ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءٍ فَأَغْرَقُنَاهُمْ أَجْمَعِينَ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة التوبة، الآية 14، وتمامُها: ﴿ قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ ٱللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَنصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمِ مُّوَمِنِينَ﴾.

<sup>6</sup> سورة هود، الآية 30.

والفرق بين قولنا<sup>1</sup>: (نجيّناه من القوم) وقولنا: (نصرناه من القوم) أنّ التنجية تتعلّق بالنّاجي فقط، فعندما تقول (نجيته منهم) كان المعنى أنّك خلصته منهم، ولم تذكر أنّك تعرّضت للآخرين بشيء، كقولنا: (أنجيناه من الغرق)، فلا نقول: (نصرناه من الغرق)، لأنّ الغرق ليس شيئا يُنتصف منه.

والتعبير بـ (النصر منه) فيه جانبان في الغالب: جانب النّاجي، وجانب الذين نُحّي منهم، فعند قولك: (نصرته منه) كان المعنى أنّك نجيّته وعاقبت الآحر، أو أخذت له حقّه منه.

لقد أوضحت الأمثلة التي عالجها السّامرائي أنّ التضمين يفيدُ الجمع بين معنيين في تعبير واحد؛ معنى الفعل المذكور، والفعل المحذوف الذي ذكر شيء من متعلّقاته.

ومن صور التضمين التي رصدها فاضل السّامرائي (التضمين بين الفعل المتعدّي والفعل اللّزم)، ورأى فيه ما ذهب إليه المجمع اللّغوي القاهري، فالتضمين" أن يؤدّي فعل أو ما في معناه في التعبير مؤدّى فعل آخر، أو ما في معناه فيعطى حكمه في التعدية واللّزوم"3، وهو قياسيّ لا سماعيّ، يُشترط فيه:4

- تحقيق المناسبة بين الفعلين.
- وجود قرينة تدلّ على ملاحظة الفعل الآخر، ويؤمن معها اللبس.
  - ملاءمة التضمين للذوق العربي.

على أساس هذه الشّروط سار السّامرائي في بحثه للمسألة، وتتبّعها في النّص القرآني تحليلا وتفسيرا، فأشار إلى:

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص13.

<sup>3</sup> عبّاس حسن، النّحو الوافي، ج2، ص 594.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 594.

- تضمين الفعل المتعدّي معنى الفعل اللّازم؛ وذلك عند قوله تعالى: ﴿فَلْيَحُذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ أُمُرِهِ وَأَن تُصِيبَهُمْ فِتُنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ \* أَ فإنّ (حالف) فعل متعدّ، يقال: (خالف أمره) ولا يقال: (خالفت عن أمره)، ولكن ضمّن معنى الابتعاد والخروج والانحراف، كأنّه قال: (فليحذر الذين يبتعدون عن أمره، أو ينحرفون عن أمره.

- تضمين الفعل اللّازم معنى الفعل المتعدّي؛ وذلك عند قوله تعالى: ﴿وَلَا تَعْزِمُواْ عُقْدَةَ ٱلنِّكَاحِ حَقَىٰ يَبُلُغَ ٱلْكِتَابُ أَجَلَهُ ﴾ 3؛ لأنّ (عزم) فعل لازم، وقد ضمّن معنى (ولا تنووا) 4.

ورأى السّامرائي أنّ العدول إلى طريقة ما في التعبير بأقصر طريق ظاهرة من ظواهر العربية، من ذلك قوله تعالى: ﴿وَٱذْ كُرِ ٱسْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا ﴾ 5؛ فقد جمع معنيي: التبتل والتبتيل؛ أي: التدرّج والكثرة في آن واحد 6.

<sup>1</sup> سورة النور، الآية 63، وتمامُها: ﴿ لَا تَجُعَلُواْ دُعَآءَ ٱلرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَآءِ بَعْضِكُم بَعْضَاً قَدْ يَعْلَمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ يَتَسَلَّلُونَ مِنكُمْ لِوَاذًا فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾.

<sup>. 13</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج $^{3}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> سورة البقرة، الآية 235، وتمامُها: ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُم بِهِ مِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَآءِ أَوْ أَكْنَتُمْ فِي اللهُ اللهُ اللهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ وَلَكِن لَّا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَّا أَن تَقُولُواْ قَوْلًا مَّعُرُوفَا ۚ وَلَا تَعُزِمُواْ عُقْدَةَ النَّهُ عَلَمُ مَا فِي آَنفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَٱعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾. التِّكَاحِ حَتَّىٰ يَبْلُغَ ٱلْكِتَبُ أَجَلَهُ وَٱعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي آَنفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ وَٱعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾.

<sup>4</sup> يُنظر: ابن هشام الأنصاري، مغني اللّبيب عن كُتب الأعاريب، ص 898.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة المزمّل، الآية 8.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج3، ص 13.

ومنه قوله تعالى: ﴿وَٱدْعُوهُ خَوْفَا وَطَمَعًا ﴾ أ؛ فاستعمال المصدر بدلا من اسم الفاعل أكسب التعبير معنى الحالية، والمفعول لأجله، والمفعولية المطلقة، بخلاف ما لو قال: (أدعوه خائفين)، فإنّه ليس فيه إلّا معنى الحالية 2.

ومستصفى القول إنّ السّامرائي قد رصد ظاهرة التضمين واعتنى بأبعادها الدلاليّة ومقاصدها البلاغيّة، كما أوضح الخلاف حول مسألة تناوب الحروف بين جماهير النّحاة، وأيَّا كان نوع الخلاف فهي في نظره ظاهرة لا تُخالف طبيعة اللّغة وروحها.

<sup>1</sup> سورة الأعراف، الآية 56، وتمامُها: ﴿وَلَا تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفَا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 13.

# 4. مسائل في بلاغة الكلمة على مستوى النّظام الدلالي:

يُعدُّ السّامرائي من الباحثين الذين تتبّعوا بلاغة الكلمة القرآنيّة على المستوى الدلاليّ، فرصد جملة من الظواهر، نذكر منها:

# أُوَّلًا. رصد التعبير بصيغتي (فَعَّل) و(أَفْعَل):

يرى أكثر العلماء جواز تعاقب الصيغتين (فعّل) و (أفعل) على المعنى الواحد، وكلّ صيغة لديهم تمثّل لهجة معيّنة، وقد نقل هذا سيبويه عن شيخه الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت170ه) ، يقول: "وقد يجيء فَعَلتُ وأفعلتُ المعنى فيهما واحد، إلّا أنّ اللّغتين اختلفتا، زعم ذلك الخليل، فيجيء به قوم على فعلت، ويُلحق قوم فيه الألف، فيبنونه على أفعلتُ، كما أنّه قد يجيء الشيء على أفعلتُ لا يُستعملُ غيره، وذلك ... صرّ أذنيه و أصرّ أذنيه، وبكر وأبكر، وقالوا: بكر فأدخلوه مع أبكر، وبكّر كأبْكر... "2؛ وهو ممّا يدلّ على كثرة تناوبهما على المعنى الواحد.

أقرّ السّامرائي بهذه الظاهرة في العربيّة، لكنّه نبّه إلى ضرورة التمييز بين الاستعمالين في رحاب القرآن الكريم؛ ذلك أنّ كلّ عدول من صيغة إلى أخرى لابدّ أن يصحبه عدول عن معنى إلى آخر، وهي قاعدة قرّرها السّامرائي في كتابه (معاني الأبنية في العربيّة) ، يقول: "... قد يرد في القرآن الكريم فعل وأفعل بمعنى واحد أو كأفّما بمعنى واحد، مثل: نجّى وأنجي، ونبّأ وأنبأ، ونزّل وأنزل، ونحن نحاول أن نتلمّس الفرق بينهما في الاستعمال القرآني "4.

ومن المواضع التي رصدها السّامرائي:

<sup>1</sup> وفي تحديد تاريخ وفاة الخليل وقع اختلاف بين أهل السّير والتراجم، فقيل توفي سنة: 160هـ، و170هـ، و175هـ.. وغير ذلك. (يُنظر: شمس الدين أحمد ابن حلّكان، وفايات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، تح: إحسان عبّاس، دار صادر- بيروت- لبنان، د ط، د ت، ج2، ص 248).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سيبويه، الكتاب، ج4، ص61.

<sup>3</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، معانى الأبنية في العربية، ص 6.

<sup>4</sup> فاضل السّامرائي، بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، ص58.

- استعمال (كرَّم) و(أكرَم)؛ ومن ذلك قوله تعالى في سورة الإسراء: ﴿ وَلَقَدُ كَرَّمُنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَحَمَلُنَاهُمْ فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَرَزَقُنَاهُم مِّنَ ٱلطَّيِبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ﴾ أ.

وقوله في سورة الفحر: ﴿فَأَمَّا ٱلْإِنسَانُ إِذَا مَا ٱبْتَلَاهُ رَبُّهُ وَفَأَكُمُهُ وَنَعَّمَهُ وَفَيَقُولُ رَبِّيَ أَكُومُهُ وَنَعَّمَهُ وَفَيَقُولُ رَبِّيَ أَكُرَمَن ﴾ 2.

في آية الإسراء ذكر (كرَّم)، والمعنى؛ تكريم لبني ءادم على وجه العموم والدوام، وفي آية الفجر جاء التعبير برأكرم)، ويدلّ السّياق على أنّ المقصود إكرام الله للإنسان بالمال، فاستُعمل التكريم لما هو أبلغ وأدوم وأعمّ، فدلالة (كرَّم) أفادت التكثير والمبالغة أن وقد أشار السّامرائي في هذا الصّدد إلى قاعدة عامّة، يقول: "إنّ (فعَّل) يفيد التكثير والمبالغة غالبًا، نحو: قطَّع وفتَّح وكسَّر وحرّق وسعّر، ... وقد يخرج هذا المثال أعني مثال فعَّل عن التكثير إلى معانٍ أحرى كالتّعدية، نحو: فرَّحته، والنّسبة إلى أصل الفعل، نحو: فسَّقه وكفَّره؛ أي: نسبه إلى الفسق والكفر وغير ذلك، من المعاني "4.

- استعمال (نزّل)، و(أنزل)؛ يقول السّامرائي: " (نزّل) يمكن أن يستعمل لأكثر من معنى، فإنّ هذا الفعل قد يكون للتدرّج والتكثير ... وقد يكون للمبالغة والاهتمام، فما استعمل فيه (نزّل) يكون أهمّ وآكد ممّا استعمل فيه (أنزل)".

وقد مثّل السّامرائي لهذه القاعدة من خلال مواضع منها:

<sup>1 . 10</sup> سورة الإسراء، الآية 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الفجر، الآية 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص59.

<sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 58.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص 61.

- قوله تعالى: ﴿قَالَ قَدُ وَقَعَ عَلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ رِجْسُ وَغَضَبُ ۖ أَتُجَادِلُونَنِي فِي أَسُمَآءِ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّا نَزَّلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلُطَانٍ فَٱنتَظِرُوٓا إِنِّي مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلُمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلُمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلُمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلُمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلْمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلْمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلْمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلْمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلْمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلَمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلْمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلَمُنتَظِرِينَ أَلَمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلَمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلَمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلَمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلَمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلَمُنتَظِرِينَ ﴾ أَلَمُنتَظِرِينَ إِلَيْنَا لَهُ لَيْنَا لَهُ لَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ لِينَا لِينَا لَهُ لَعَلَيْ إِلَى اللَّهُ لِينَا إِلَى اللَّهُ لَيْكُمُ اللَّهُ لِينَا لَهُ لَهُ اللَّهُ لِينَا لَهُ لَعَلَيْ إِلَى اللَّهُ لِينَا لَهُ اللَّهُ لَوْلَا لَهُ لَكُمُ اللَّهُ لِينَا لِينَا لَهُ لَكُمُ لَهُ اللَّهُ لِينَا لَهُ الْتُلْكُونِ أَلَمُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ لَوْلَا لَهُ لَكُمُ لِينَا لَهُ لَعَلَيْكُ اللَّهُ لَيْكُونِ اللَّهُ لِينَا لَهُ لَهُ لَهُ لَيْكُونِ لَهُ لِينَا لِينَا لَهُ لِينَا لَيْكُونِ لَهُ لَيْكُونِ لَهُ لِينَا لَهُ لِينَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَالْكُلُونُ لِينَا لِينَا لَهُ لِينَا لِينَا لَهُ لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لَهُ لَا لِينَا لِينَا لِينَا لَهُ لِينَا لَهُ لِينَا لِينَا لِينَا لَهُ لِينَا لَهُ لِينَا لِينَا لِينَا لَهُ لِينَا لِينَا لِينَا لِينَا لَهُ لَالِينَا لِينَا لَهُ لِينَا لَعُلِينَا لِينَا لِينَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لِينَا لَهُ لَا لَهُ لِينَا لَهُ لَالْكُونِ لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لِينَا لِينَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لِينَا لَهُ لَا لِينَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لِينَا لَهُ لِينَا لَهُ لَا لِينَا لِينِهِ لَا لَهُ لِينَا لَهُ لَا لِينَا لِينَا لِ

وقوله: ﴿مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسْمَاءَ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمُ وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلُطَانٍ إِن ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَر أَلَّا تَعْبُدُوۤا إِلَّا إِيَّاهُ ذَالِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَاكِنَّ أَكْثَرَ سُلُطَانٍ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَر أَلَّا تَعْبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ ذَالِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَاكِنَّ أَكْثَرَ اللَّهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

بالنّظر في سياق هذه الآيات يتّضح الفرق $^{3}$ :

فما ورد في سورة الأعراف من الجادلة والمحاورة والتحدّى أشد من سورة يوسف، فقد جاء في الأعراف: ﴿ قَالُواْ أَجِعُتَنَا لِنَعُبُدُ اللّهَ وَحُدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا فَأُتِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ، قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ رِجْسُ وَغَضَبُ أَتُجُدِلُونَنِي فِي كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ، قَالَ قَدْ وَقَعَ عَلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ رِجْسُ وَغَضَبُ أَتُجُدِلُونَنِي فِي أَسْمَآءِ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّا نَزَّلَ اللّهُ بِهَا مِن سُلُطَنِ فَانتَظِرُواْ إِنِي مَعَكُم مِّن المُنتَظِرِينَ، فَأَنجَيْنَكُ وَالّذِينَ مَعَهُ و بِرَحْمَةٍ مِّنَا وَقَطَعْنَا دَابِرَ اللّذِينَ كَذَّبُواْ بِاَينِينَا وَمَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ ﴾ • .

<sup>1</sup> سورة الأعراف، الآية 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة يوسف، الآية 40.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 62.

<sup>4</sup> سورة الأعراف، الآيات 70- 71- 72.

في حين لم يكن الأمر في قصة يوسف – عليه السّلام – كذلك، وإنمّا هو عرض لعقيدته قبل أن يؤوّل الرؤيا للفتيين ، فقد قال: ﴿يَصَاحِبَي ٱلسِّجْنِ ءَأَرْبَابٌ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ ٱللَّهُ ٱلْوَاحِدُ ٱلْقَهَّارُ ﴾ ثمّ أوّل لهما الرؤيا.

فما جاء في سورة الأعراف أشد، كما يتضح من سياق الآيات فناسب ذلك مجيء (نزَّل) المضاعف، واستعمل لما هو أشدّ وأقوى.

- استعمال (نَجَّى) و (أَنجَى)؛ يقول السّامرائي: " فإنّ الملاحظ أنّ القرآن الكريم كثيرا ما يستعمل (نَجَّى) للتلبث والتمهل في التنحية، ويستعمل (أُنجَى) للإسراع فيها، فإنّ (أَنجَى) أسرع من (نَجَّى) في التحلّص من الشدّة والكرب"3، ومن أمثلة ذلك:

قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ نَجَيْنَكُم مِّنَ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَآءَكُمُ وَيَسْتَحُيُونَ فِسَآءَكُمُ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ وَيَسْتَحُيُونَ فِسَآءَكُمُ وَفِي ذَالِكُم بَلَآءٌ مِّن رَّبِكُمْ عَظِيمٌ، وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَيَسْتَحُيُونَ فِاللّهُ مَّ الْبَحْرِ لَمْ تستغرق فَأَنْجَيْنَكُمْ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ اللّه علما كانت النّجاة من البحر لم تستغرق وقتا طويلا ولا مكثا أن جاء التعبير باستعمال (أنجى) بخلاف البقاء مع آل فرعون فإنّه استغرق وقتا طويلا ومكثا، فاستعمل له (نَجَى).

ونحو قوله تعالى في سيّدنا إبراهيم عليه السّلام: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُواْ ٱقْتُلُوهُ أَوْ حَرِقُوهُ فَأَنجَنهُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلنَّارِ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَتِ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ رَّبُّكُمُ ٱلَّذِي يُزْجِى لَكُمُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة يوسف، الآية 39.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 66.

<sup>4</sup> سورة البقرة، الآيات 49- 50.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 66.

ٱلْفُلُكَ فِي ٱلْبَحْرِ لِتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ ۚ إِنَّهُ و كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ أ؛ فإنّه لم يذق حرّها وإنّما كانت بردًا وسلامًا عليه 2، فجاء التعبير باستعمال (أنجاه).

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿رَّبُّكُمُ ٱلَّذِي يُزْجِى لَكُمُ ٱلْفُلُكَ فِي ٱلْبَحْرِ لِتَبْتَغُواْ مِن فَضْلِهِ ۚ إِنَّهُ و كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا، وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلظُّرُّ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهً فَلَمَّا نَجَّلَكُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَفُورًا ﴾ 3.

وقوله: ﴿فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ دَعَواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا خَجَّنَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ 4.

وقوله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُسَيِّرُكُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ۖ حَتَّىٰۤ إِذَا كُنتُمْ فِي ٱلْفُلُكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفُ وَجَآءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعُواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَيِنَ أَنجَيْتَنَا مِنْ هَاذِهِ لَنكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ، فَلَمَّا أَنجَاهُمْ إِذَا هُمْ يَبغُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ أَنجَاهُمْ إِذَا هُمْ يَبغُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ مَتَعَ ٱلْفَاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ مَتَعَ ٱلْفَيْوَةُ ٱلدُّيْوَةُ ٱلدُّنْيَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنبِّعُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴿

جاء في آيتي الإسراء والعنكبوت (نجّاكم) و(نجّاهم)، وفي سورة يونس (أنجيتنا)<sup>6</sup>؛ وذلك أنّ الأمر في يونس أشدّ، فإنّه —كما ذكر سبحانه – أنّ ريحًا عاصفًا جاءتهم وهم في الفلك، وأنّ الموج جاء هم

<sup>1</sup> سورة العنكبوت، الآية 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 66.

<sup>3</sup> سورة الإسراء، الآيات 66- 67.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة العنكبوت، الآية 65.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة يونس، الآيات 22- 23.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 67.

من كلّ مكان، وظنّوا أنمّ أحيط بهم، وأنمّ عاهدوا الله لئن أنجاهم ليكونن من الشاكرين، ولم يتعهدوا في الحالتين الأخريين، وهي حالة تتطلّب الإسراع في نجاتهم وعدم المكث فيما هم فيه، فجاء التعبير من (أنجى).

أمّا في سورة الإسراء فقد قال تعالى: ﴿وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فِي ٱلْبَحْرِ ﴾ أ؛ فلم يحدّد نوع الضرّ ولا شدّته، فقد يكون خفيفا، ثمّ إنّ المس أخفّ من الإصابة، وقد عبّر بالمسّ في الآية، فاحتمل ذلك المكث في البحر أكثر ممّا في يونس<sup>2</sup>، فكان التعبير من (نحَّى).

وأمّا في العنكبوت فلم يذكر أنّه أصابهم مكروه أو مسّهم ضرّ، وإنّما هي حالة خوف تعتري كلّ من ركب البحر فيدعوا لنفسه بالنّجاة ، فقال تعالى: ﴿ نَجَّالُهُمْ ﴾ ، فاستعمل (أنجى) للإسراع في النّجاة، واستعمل (نجّى) لما فيه مُكث وتمهّل.

لقد اجتهد فاضل السّامرائي في رصد الفروق الدّلاليّة بين استعمال التعبيرين (فعّل) و(أفعَل)، وحاول استقراء النّص القرآني ليوجّه ذلك الاختلاف بين الصيغتين، فاهتدى إلى وجود علاقة مناسبة بين الاستعمال وسياق الآيات، فكلّ مفردة في القرآن الكريم جاءت لتؤدّي معنًا مخصوصًا وغرضًا مقصودًا، يتجلّى من خلاله بلاغة الكلمة ولطائف التعبير القرآني.

<sup>1</sup> سورة الإسراء، الآية، 67، وتمامُها: ﴿وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ ۖ فَلَمَّا نَجَّلُكُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ أَعْرَضْتُمُ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَفُورًا﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 67.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 67.

<sup>4</sup> سورة العنكبوت، الآية 65، وتمامُها: ﴿فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ دَعَوُاْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا خَجَّلَهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ﴾.

#### ثانيًا. رصد التعبير بالإفراد والتثنية والجمع:

بيّن فاضل صالح السّامرائي أنّ القرآن الكريم قد يستعمل الكلمة مفردة في موطن ويستعمل المثنى في موطن آخر يبدو شبيها بالأوّل، وقد يستعمل جمعًا في موطن ويستعمل جمعًا آخر للمفردة نفسها في موطن آخر، وقد يستعمل المفرد في موطن هو من مواطن الجمع<sup>1</sup>، وما إلى ذلك من المواطن التي تستدعى التأمّل والتدبّر، ومن المواضع التي رصدها نذكر:

- قوله تعالى: ﴿ فَأُتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَاۤ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ﴾ 2.

وقوله سبحانه: ﴿فَأُتِيَاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأَرْسِلُ مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ﴾ 3.

وقوله حلّ وعزّ: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِاَيَتِنَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِیْهِ ۦ فَقَالَ إِنِّي رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِینَ ﴾ 4.

جاء في آية الشّعراء: ﴿إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ وَفِي بِالإِحْبِارِ بِالمَفْرِدِ عَنِ المَثْنَى، وفي آية طه: ﴿إِنَّا رَسُولُ رَبِّ وَفِي سورة الزخرف: ﴿إِنِّى رَسُولُ رَبِّ وَإِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ ﴾ والأخبار بالمفرد عن المثنى، وفي سورة الزخرف: ﴿إِنِّى رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ والإحبار بالمفرد عن المفرد.

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الشّعراء، الآية 16.

<sup>3</sup> سورة طه، الآية 47.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الزّخرف، الآية 46.

<sup>5</sup> سورة الشّعراء، الآية 16، وتمامُها: ﴿ فَأُتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَآ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة طه، الآية 47، وتمامُها: ﴿فَأُتِيَاهُ فَقُولَآ إِنَّا رَسُولَا رَبِّكَ فَأَرْسِلُ مَعَنَا بَنِيّ إِسْرَتِويلَ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> سورة الزّحرف، الآية 46، وتمامُها: ﴿وَلَقَدُ أُرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِّاكِتِنَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِۦ فَقَالَ إِنِّي رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾.

وقد فرق السّامرائي بين الآيات على أساس سياقاتما أن ذلك أنّ سورة الشّعراء ورد فيها ذكر لهرون مع موسى، غير أنّ القصّة مبنيّة على الوحدة، لا على التثنية، فقد جاء على لسان موسى: ﴿قَالَ رَبِّ مِع موسى، غير أنّ القصّة مبنيّة على الوحدة، لا على التثنية، فقد جاء على لسان موسى: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّى آَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ، وَيَضِيقُ صَدْرِى وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلُ إِلَىٰ هَلُونَ، وَلَهُمْ عَلَىٰ إِنِّى آَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ، قَالَ كَلَّ فَادُهُبَا بِاَيَتِنَا ﴿ إِنَّا مَعَكُم مُّستَمِعُونَ، فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ، أَنْ أَرْسِلُ مَعَنَا بَنِي إِسْرَآءِيلَ ﴾ 2.

ثُمِّ انتقل الخطاب إلى الوحدة: ﴿قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثُتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴾ قَالَ وَبُعُونُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ، قَالَ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ، قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّ إِن كُنتُم مُّوقِنِينَ، قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ وَ أَلَا تَسْتَمِعُونَ، قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ أَلْإِن كُنتُم مُّوقِنِينَ، قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ وَ أَلَا تَسْتَمِعُونَ، قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَ أَلْإِن كُنتُم مُّوقِنِينَ، قَالَ لِينَ اللَّيْكُم اللَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُم لَمَجُنُونُ وَاللَّ رَبُّ وَاللَّهُ مَا اللَّيْ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَلِينَ، قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِي أُرْسِلَ إِلَيْكُم لَمَجُنُونُ وَمَا بَيْنَهُمَ أَلْ إِن كُنتُم تَعْقِلُونَ، قَالَ لَيِنِ ٱتَخَذْتَ إِلَاهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَكَ وَلَى اللَّهُ وَلِينَ لَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى الوحدة فِي الخطاب.

في حين بُني الكلام في سورة طه على التثنية: ﴿ آذُهَبُ أَنتَ وَأَخُوكَ بِاَيَتِي وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي، الْذَهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ وَ طَغَىٰ ﴾ 5.

 $^{6}$ ويمكن أن نوضّح الفرق بين السّياقين وفق الآتي:

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص88.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة الشّعراء، الآيات  $^{12}$   $^{-13}$ 

<sup>3</sup> سورة الشّعراء، الآية 18.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الشّعراء، الآيات 23-24-25-26-27-29.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة طه، الآيات 42–43.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص89.

| سورة الشّعراء                                                | سورة طه                                                   |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| ﴿ وَلَهُمْ عَلَىٰٓ ذَنْبُ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴾ 2      | ﴿ قَالَا رَبَّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفُرُطَ عَلَيْنَا |
|                                                              | أَوْ أَن يَطْغَىٰ﴾ <sup>1</sup>                           |
| ﴿ وَلَهُمْ عَلَىٰٓ ذَنْبُ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ﴾        | ﴿قَدۡ جِعۡنَكَ بِاَيَةِ مِّن رَّبِكَ﴾ 3                   |
| ﴿قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلَهُ وَإِنَّ هَلْذَا لَسَحِرٌ عَلِيمٌ، |                                                           |
| يُرِيدُ أَن يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِ ع         | يُخْرِجَاكُم مِّنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا                |
| فَمَاذَا تَأُمُرُونَ﴾ 6                                      | وَيَذُهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثْلَى ﴾ 5                |

يقول الستامرائي: "فلمّا بني الكلام في طه على التثنية، قال: ﴿إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ ﴾ "؛ بتثنية الرسول، ولما بني الكلام في الشّعراء على الوحدة مع إشارات إلى هارون قال: ﴿إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ المُعارد الرسالة وتثنية الضمير، ولما لم تكن آية إشارة إلى هارون في الزّخرف، قاله بإفراد الضمير والرسول: ﴿إِنِّي رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ (١٠٥٠)؛ فسبب الاحتلاف يعود إلى السّياق.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة طه، الآية 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الشّعراء، الآية 14.

<sup>3</sup> سورة طه، الآية 47، وتمامُها: ﴿فَأُتِيَاهُ فَقُولَآ إِنَّا رَسُولَا رَبِّكَ فَأُرْسِلُ مَعَنَا بَنِيٓ إِسْرَّءِيلَ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الشّعراء، الآية 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة طه، الآية 63.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة الشّعراء، الآية 35.

<sup>7</sup> سورة طه، الآية 47، وتمامُها: ﴿فَأُتِيَاهُ فَقُولَآ إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ فَأُرْسِلُ مَعَنَا بَنِيَّ إِسُرَّءِيلَ﴾.

<sup>8</sup> سورة الشّعراء، الآية 16، وتمامُها: ﴿ فَأُتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَآ إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾.

º سورة الرّخرف، الآية 46، وتمامُها: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِّايَتِنَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِۦ فَقَالَ إِنِّي رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ﴾.

<sup>10</sup> المرجع السابق، ص89–90.

ومن الصور التي رصدها السّامرائيّ نذكر أيضًا:

- عند قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ﴾ أ.

وقوله: ﴿ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ﴾ 2.

وقوله: ﴿ أُو ٱلطِّفُلِ ٱلَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُواْ عَلَىٰ عَوْرَاتِ ٱلنِّسَآءِ ﴾ 3.

وقوله: ﴿ وَإِذَا بَلَغَ ٱلْأَطْفَالُ مِنكُمُ ٱلْحُلُمَ فَلْيَسْتَغْذِنُواْ كَمَا ٱسْتَغْذَنَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ - وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ • .

يُلاحظ استعمال (طفل) و (أطفال) للجمع، وقد رصد السّامرائي <sup>5</sup> هذه الظاهرة وفسّرها بناءً على ما يلي:

أُ سورة الحجّ، الآية 5، وتمامُها: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبِ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن مُّضُغَةٍ مُّخَلَقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَقَةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمُّ وَنُقِرُ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسمَّى ثُمَّ خُرِجُكُمْ فَعُ قِيْ مُخَلِّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَقَةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمُّ وَنُقِرُ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسمَّى ثُمَّ خُرِجُكُمْ فِي وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَيْلَا يَعْلَمَ مِن بَعْدِ عِلْمِ شَيْعَا وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَيْلَا يَعْلَمَ مِن بَعْدِ عِلْمِ شَيْعَا وَرَبَتْ وَرَبَتْ وَأَبْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهيجٍ ﴾.

<sup>2</sup> سورة غافر، الآية 67، وتمامُها: ﴿هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن تُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخُرِجُكُمْ طِفُلَا ثُمَّ لِتَبُلُغُوۤاْ أَشُدَّكُمْ تُعُقِلُونَ﴾. لِتَبُلُغُوۤاْ أَشُدَّكُمْ تُعَلَّكُمْ تَعُقِلُونَ﴾.

قسورة النّور، الآية 31، وتمامُها: ﴿ وَقُل لِّلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ ءَابَآيِهِنَّ أَوْ ءَابَآيِهِنَّ أَوْ ءَابَآيِهِنَّ أَوْ ءَابَآيِهِنَّ أَوْ عَلَيْهِيَّ أَوْ عَلَيْ جُعُولِهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ ءَابَآيِهِنَّ أَوْ ءَابَآيِهِنَّ أَوْ عَلَيْهِ بَعُولَتِهِنَّ أَوْ عَلَيْهِ بَعُولَتِهِنَّ أَوْ بَغِي إِغْوَلِهِنَّ أَوْ بَغِي إَنْ عَلَيْهُ اللّهِ بَعُولَتِهِنَّ أَوْ عَامَلُونَ أَوْ يَعْمُولُونَ عَلَيْهِ أَوْ يَعْمُولُونَ هَا مَلَكَتْ أَيْمَنَهُنَّ أَو الطِّفُلِ ٱلّذِينَ لَمْ يَظْهَرُواْ عَلَى عَوْرَتِ ٱلنِّسَآءِ ۖ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا النَّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱلمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفُلِحُونَ ﴾.

 $<sup>^{4}</sup>$  سورة النّور، الآية 59.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 90.

- إنّ العرب قد تستعمل كلمة (طفل) للمذكر والمؤنث المفرد والمثنى والجمع، فتقول: حارية طفل، وحاريتان طفل، وجوار طفل، وغلام طفل، وغلمان طفل، كما تستعملها على القياس، فتقول: طفل وطفلة وطفلان وطفلان وأطفال وطفلات أ، فاستعمل (الطفل) للجمع معروف عند العرب وبه حرت ألسنتهم.

- سبب تخصيص كل موطن بالاستعمال الذي ورد فيه يظهر من السّياق<sup>2</sup>:

قال تعالى في سورة الحجّ: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقُنَكُم مِّن تُرابِ ثُمَّ مِن نُّطُفَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُّضُغَةٍ مُّخَلَقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلَقَةٍ لِنَّبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي تُرَابِ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُضْغَةٍ مُّخَلَقَةٍ وَغَيْرٍ مُخَلَقَةٍ لِنَّبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى ثُمَّ نُخُرِجُكُمْ طِفْلَا ثُمَّ لِتَبْلُغُواْ أَشُدَكُم مَّن اللَّرْضَ عَن يُرَدُّ إِلَى أَرْدَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَيْلَا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْعَا وَتَرَى ٱلأَرْضَ عَلَيْهَا الْمَآءَ آهُتَزَّتُ وَرَبَتُ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ 3 هَامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ آهُتَزَّتُ وَرَبَتُ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ 3 هامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ آهُتَزَّتُ وَرَبَتُ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ 3 هامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ آهُتَزَّتُ وَرَبَتُ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ 3 هامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ آهُتَزَّتُ وَرَبَتُ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ﴾ 3 هامِدَةً فَإِذَا أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ آهُتَزَتْ وَرَبَتْ وَرَبَتْ وَرَبَتْ عَلَى الْمُآءَ وَرَبَتْ وَرَبَتْ وَالْمَاعِةُ فَا أَنْ وَلِيْ الْمَآءَ الْمُآءَ وَرَبَتْ وَرَبَتْ وَلَيْبَتْ مِن كُلِّ وَوْجِ بَهِيجٍ ﴾ 3 أَنْ وَلَيْ وَلَا اللّهُ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُرْبَعُ فَرَجُهُ مُ اللّهُ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُرْبُعُ الْمُرْبِعُ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُرْبِعُ الْمُرَادِ اللْمُآءَ الْمُآءَ الْمُرْبُولِ الْمُؤْمِدِ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمَآءَ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُرَاقِعُ الْمُرْبِعُولِ الْمُرَاقِ الْمُآءَ الْمُؤْمِ الْمُرْافِعُ الْمُآءَ الْمُآءَ الْمُرْبُولِ ال

وقال في سورة غافر: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُّطُفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ فِي يُعْرِجُكُمْ طِفْلَا ثُمَّ لِتَبُلُغُوٓاْ أَشُدَّكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُواْ شُيُوخَا وَمِنكُم مَّن يُتَوَفَّى مِن قَبُلُ فَيُرِجُكُمْ طِفْلَا ثُمَّ لِتَبُلُغُوٓاْ أَشُدَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ \* . وَلِتَبُلُغُوٓاْ أَجَلَا مُّسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ \* .

وقال في سورة النّور: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِيَسْتَعُذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمْ وَٱلَّذِينَ لَمْ يَبُلُغُواْ ٱلْحُلُمَ مِنكُمْ ثَلَثَ مَرَّتِ مِن قَبُلِ صَلَوْةِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُم مِّنَ يَبُلُغُواْ ٱلْحُلُمَ مِنكُمْ ثَلَثَ مَرَّتِ مِّن قَبُلِ صَلَوْةِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُم مِّنَ ٱلظَّهِيرَةِ وَمِن بَعْدِ صَلَوْةِ ٱلْعِشَآءِ ثَلَثُ عَوْرَاتٍ لَّكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحُ الطَّهِيرَةِ وَمِن بَعْدِ صَلَوْةِ ٱلْعِشَآءِ ثَلَثُ عَوْرَاتٍ لَّكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: ابن منظور، لسان العرب، ج11، ص402.

<sup>2</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، ص 90.

<sup>3</sup> سورة الحجّ، الآية 5.

<sup>4</sup> سورة غافر، الآية 67.

بَعْدَهُنَّ طَوَّفُونَ عَلَيْكُم بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضِ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَتُ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَتُ وَاللَّهُ عَلَيمٌ اللَّهُ لَكُمُ اللَّعْذَنَ ٱلَّذِينَ مِن حَكِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ حَكِيمٌ اللَّهُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمٌ عَلَيمُ عَل

فجاء التعبير في آية الحجّ وآية غافر بالإفراد (طفل)، في حين جاء التعبير في آية النور بالجمع (الأطفال)<sup>3</sup>؛ ذلك أنّ آيتي الحجّ وغافر تتكلّمان على خلق الإنسان من تراب ثمّ من نطفة ثمّ علقة، فبُني الكلام على خلق الجنس وليس على خلف الإفراد، فلم يقل: (خلقناكم من نطف ثمّ من علقات)، أو ثمّ من مضغات، بل بناه على المفرد الذي يفيد الجنس، فكان التعبير بالنّطفة والعلقة والمضغة والطفل، فناسب ذلك التعبير بالجنس، وثمّا زاد ذلك حسنا أنّ كلمة (طفل) تستعمل في كلام العرب للمفرد والجمع، فكانت أنسب من كل ناحية.

وأمّا آية النّور فمبنيّة على الجمع لا على الإفراد ولا على الجنس، وهي مبنيّة لعلاقات الإفراد في المجتمع، فالذين لم يبلغوا الحلم هم الأطفال وليس طفلا واحدا، ولذلك جاءت (الأطفال) بصيغة الجمع فناسب ذلك ما قبله ولا يناسبه الإفراد، لأنّ الكلام على الجمع<sup>4</sup>، ومن ناحية أخرى فآية النّور في الكلام على العلاقات الاجتماعية وهذا يتطلب مجتمعا لا فردا فناسب الجمع أيضا.

من خلال ما ذكره فاضل السّامرائي في تحليلاته يظهر جليًّا دور السّياق في تحديد النّمط التعبيري، فالقرآن الكريم جعل كلّ تعبير في موضعه الذي هو أليق به، تبعًا لما يناسب سياق الآيات الكريمة، كما ركّز السّامرائي على دلالات استعمال الكلمة القرآنية بالإفراد والتثنية والجمع.

<sup>1</sup> سورة النّور، الآية 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة النّور، الآية 59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 91.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص 91.

#### ثالثًا. رصد تعاور الكلمات:

أشار فاضل السّامرائي إلى ظاهرة تعاور الكلمات في التعبير القرآني؛ والمقصود من ذلك أنّ القرآن القرآن الكريم يستعمل مفردة في موضع ويستعمل غيرها في موضع آخر شبيه به، بل في القصّة الواحدة قد يستعمل مفردة في موضع ويستعمل غيرها في موضع آخر مع أن القصّة واحدة والموقف واحد<sup>1</sup>، ومن المواضع التي رصدها السّامرائي في هذا الباب نذكر:

- عند قوله تعالى: ﴿وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ۚ فَقُلْنَا ٱضۡرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرَ ۖ فَٱنفَجَرَتُ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنَا ۖ قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسِ مَّشْرَبَهُمُ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ مِن رِّزُقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعْتَواْ فِي مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنَا ۖ قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسِ مَّشْرَبَهُمُ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ مِن رِّزُقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعْتَواْ فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ ؟ .

وقوله: ﴿ وَقَطَّعْنَاهُمُ ٱثْنَتَى عَشْرَةَ أَسْبَاطًا أُمَمَا ۚ وَأُوحَيْنَا إِلَى مُوسَى إِذِ ٱسْتَسْقَاهُ قَوْمُهُوٓ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرَ ۖ فَٱنْبَجَسَتُ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةً عَيْنَا ۖ قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسِ مَّشْرَبَهُمُ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرَ ۖ فَٱنْبَجَسَتُ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةً عَيْنَا ۖ قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسِ مَّشْرَبَهُمُ وَطَلَّلُنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمَنَ وَٱلسَّلُوكَ ۚ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقُنَاكُمُ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ 3. ظلمُونَا وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ 3.

جاء في البقرة: (فانفجرت)، وفي الأعراف: (فانبجست)، وقد أرجع السّامرائي ذلك للأسباب التالية: 4

1. موسى - عليه السلام- هو الذي استسقى في سورة البقرة، فناسب إجابته بانفجار الماء، في حين ذكر في سورة الأعراف أن قومه هم الذين استسقوا موسى، والحالة الأولى أكمل فناسب إجابته بانفجار الماء دون الثانية.

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة البقرة، الآية 60.

<sup>3</sup> سورة الأعراف الآية 160.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 114.

2. في سورة البقرة قوله تعالى: ﴿فَقُلْنَا ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرَ ﴿ أَي: أَنَّ الله قال ذلك لموسى عليه السّلام – قولا في حين ذكر في آية الأعراف أنّ الله أوحى إلى موسى، والحالة الأولى أكمل وأتمّ، فإنّ القول الصريح من الله أكمل وأقوى من الوحي، فناسب ذلك ذكر الانفجار في البقرة والانبجاس في الأعراف.

- عند قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ 2. وقوله: ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ 3.

يشدُّ انتباه المتدبّر للآيتين -وهما من نفس السّورة - التشابه والاختلاف بينهما؛ فمرّة جاء التعبير في ختام الآية الأولى بالعلم والحكمة، وفي الثانية اختتمت بالعزّة والحكمة، وقد ذكر السّامرائي 4 أنّ سبب ذلك يعود إلى الكلام الأوّل المتّصل بإنزال السكينة وازدياد المؤمنين إيمانا، فقد قال تعالى قبلها:

﴿ هُوَ ٱلَّذِى َ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوٓاْ إِيمَانَا مَّعَ إِيمَانِهِمُ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ أَ، وهذا موضع علم وحكمة، فجاء التعبير بالعلم والحكمة في الآية الأولى.

أمّا الآية الثانية فهي في موضع عذاب وعقوبات فقد ذُكرت بعد قوله تعالى: ﴿وَيُعَذِّبَ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُثَرِكِينَ وَاللَّهِ عَلَيْهِمُ دَآيِرَةُ ٱلسَّوْءِ اللَّهِ فَيْ

<sup>1</sup> سورة البقرة، الآية 60، وتمامُها: ﴿ وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَ فَقُلْنَا ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرَ ۖ فَٱنفَجَرَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنَا ۗ قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَّشْرَبَهُمُ ۗ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ مِن رَزْقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعْقَوْاْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾.

<sup>2</sup> سورة الفتح، الآية 4، وتمامُها: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَرْدَادُوۤاْ إِيمَننَا مَّعَ إِيمَنهِمٍ ۗ وَلِلَّهِ جُنُودُ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الفتح، الآية  $^{3}$ 

<sup>4</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، التعبير القرآني، ص 178.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الفتح، الآية 4.

وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾ أ، فهذا موضع عزة وغلبة وحكم فجاء التعبير بالعزة والحكمة، قال سبحانه:

 $\sqrt[6]{2}$  وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا  $\sqrt[6]{2}$ .

- عند قوله تعالى: ﴿ أُو لَمْ يَرَوُاْ أَنَّ ٱللَّهَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَتِ لِكَاتِ لَاقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ 3.

وقوله: ﴿ أَوَ لَمْ يَعْلَمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ يَبْسُطُ ٱلرِّرْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَتِ لِقَوْمِ لِقَوْمِ لَوْمِنُونَ ﴾ .

جاء التعبير في آية الرّوم بالرؤية، وفي آية الرّمر بالعلم؛ وذلك أنّ ألفاظ الرؤية والنظر في سورة الرّوم أكثر ممّا في الرّوم، فقد وردت ألفاظ الرؤية والنظر في الرّوم سبح مرّات، وفي الرّمر ستّ مرّات، ووردت ألفاظ العلم في الزّمر إحدى عشرة مرّة، وفي الرّوم عشر مرّات، فاستحقّت الروم لفظ الرؤية والرّمر لفظ العلم 5.

- عند قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَرِعَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ﴾ .

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة الفتح، الآية  $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الفتح الآية 7، وتمامُها: ﴿وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَلَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾.

<sup>3</sup> سورة الرّوم، الآية 37.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الزّمر، الآية 52.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 179.

<sup>6</sup> سورة النّمل، الآية 87، وتمامُها: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ۚ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ﴾.

وقوله: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ١٠٠

أرجع السّامرائي الفرق بين التعبيرين: (ففزع)، و(فصعق)، إلى اختلاف السّياقين بين الآيتين<sup>2</sup>، ففي ذكر (الصعق) في الزّمر مناسبة لما بعده، وهو قوله تعالى: ﴿فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ﴾ ، فإنّ ذلك في مقابل الصعقة، في حين ختمت آية النّمل بقوله تعالى: ﴿وَكُلُّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ ﴾ ، وهو المناسب للفزع؛ إذ معنى داخرين: صاغرون، فناسب كلّ لفظ مكانه الذي وضع فيه.

يقول السّامرائي: "ثمّ انظر كيف قال بعد آية النّمل: ﴿مَن جَآءَ بِٱلْحُسَنَةِ فَلَهُ و خَيْرٌ مِّنْهَا وَهُم مِّن فَزَعٍ يَوْمَبِذٍ ءَامِنُونَ وَ فَامّنهم من الفزع الذي يصيب الخلائق يوم القيامة، ثمّ انظر مرّة أخرى كيف ناسب حتام السورة أوّلها وما ورد فيها من فزع في قصّة موسى عليه السّلام وذلك قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا رَءَاهَا تَهْتَزُ كَأَنَّهَا جَآنُ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ يَهُوسَىٰ لَا تَخَفُ إِنِي لَا يَخَافُ لَدَى الْمُرْسَلُونَ ﴾ ، وكيف ناسب ذكر الصعقة في الزّمر قوله تعالى: ﴿إِنَّكَ مَيّتُ وَإِنَّهُم

<sup>1</sup> سورة الزّمر، الآية 68، وتمامُها: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ۖ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 179.

<sup>3</sup> سورة الزّمر، الآية 68، وتمامُها: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَلُواتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ۖ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ﴾.

<sup>4</sup> سورة النّمل، الآية 87، وتمامُها: ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ﴾.

<sup>5</sup> سورة النّمل، الآية 89.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة النّمل، الآية 10، وتمامُها: ﴿وَأَلْقِ عَصَاكَ ۚ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهْتَزُ كَأَنَّهَا جَآنُ وَلَى مُدْبِرًا وَلَمْ يُعَقِّبُ ۚ يَمُوسَىٰ لَا تَخَفُ إِنّى لَا يَخَافُ لَدَىً ٱلْمُرْسَلُونَ﴾.

مَّيِّتُونَ﴾ أ، وقوله: ﴿ ٱللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِي لَمْ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا ۖ فَيُمْسِكُ ٱلَّتي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَىٰ إِلَىٰٓ أَجَل مُّسَمَّىٰ ١٤٠٠.

إنّ تعاور المفردات يعدُّ مظهرًا من مظاهر بلاغة الكلمة القرآنية، وهو استعمال دقيق في النّظم القرآني يرتكز على قرينة السّياق ومناسبة الخطّ التعبيري للسّور القرآنية، ولا شكّ أنّ المواضع التي رصدها السّامرائي في هذا الباب تعينُ القارئ على تذوّق أساليب القرآن الكريم، وتجعله يعايش الفروق الدّلاليّة بين المواطن المتشابحة من آيات الذِّكر الحكيم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الزّمر، الآية 30.

<sup>2</sup> سورة الزّمر، الآية 42، وتمامُها: ﴿ ٱللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا ۖ فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخُرَىٰٓ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُّسَمَّىٰٓ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتٍ لِّقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾.

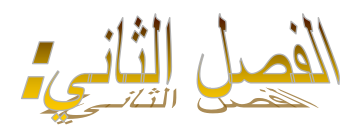
<sup>3</sup> المرجع السابق، ص 179- 180.

#### 5. خلاصة الفصل:

من خلال ما عُرِض في هذا الفصل يُهتدى إلى نتائج يمكُن سردها وفق الآتي:

- عناية السّامرائي بدراسة بنية الكلمة جعله يباشر توافقات عجيبة بين المباني والمعاني في العربيّة، خاصّة عند ربطها بفاعليّتها في تبليغ معنى النّص القرآني تبليغًا بديعًا، وهي أيضًا تُشكّل ملحظًا دقيقًا يمكن الاستعانة به في تحديد وظيفتها النّحوية، كما أنّ لها دورًا مهمًّا في الحكم على سلامة النّظم اللّغوي.
  - اهتمام فاضل السّامرائي بالسّياق في معالجة واستقراء دلالة الكلمة داخل النّص القرآني.
    - عنيَ السّامرائي بظواهر لغويّة، وقد أقرّ بوقوعها في العربيّة كالتضمين.
- تستمد الكلمة من سياقها التركيبي وخصائصها النّحوية شحنة بلاغيّة وبيانيّة، وما سرّ تلك الشحنة إلّا من إضافتها لأخواتها وأن تقرّ موضعها اللائق بها معنى؛ من خلال إحداث التواصل اللّغوي، ومبنى؛ من خلال إحداث التماسك بين التراكيب والأساليب من دون إقحام ولا تعسّف، ومتى توفّر في الكلمة ذلك حدث التواصل والتفاعل والتأثير في نفس المتلقي.
- بلاغة الكلمة عند السمامرائي تتحدد من بلاغة النّص، ومن حُسن انتقائها وتموقعها في سياقها اللّغوي، ومن حُسن مطابقتها لسياقها الخارجيّ؛ أي: يمكن تقييد بلاغة الكلمة بثلاثة شروط أوّلها: بلاغة النّص، والثاني: حسن انتقائها، والثالث: تواففها مع السّياق؛ لغويًا كان أو مقاميًا.
- إنّ المتأمّل في تحليلات وتوجيهات فاضل السّامرائي يدرك أنّه مارس مهمّة التحليل البلاغيّ أو التّحليل الأسلوبي بالمفهوم الحديث-؛ حيث نجد مظاهر تلك الممارسة واضحة في اهتمامه برصد بلاغة الكلمة داخل النّص القرآني، ومن أبرز ملامح التحليل الأسلوبيّ لديه عنايته بمستويات اللّغة، والتماسه لجماليّات المفردة القرآنية.

وبعد أن تناولنا في هذا الفصل دراسة الكلمة وفق ما قدّمه فاضل صالح السّامرائي في ممارسته اللّغوية النّحوية، نقف في الفصل التطبيقي الموالي على ما يخصّ دلالة الجملة العربيّة والتّحليل النّحوي الجمليّ لديه.



# نحو الجملة وأثره في استنطاق الدّلالات لدى فاضل السّامرائي

#### 

لقد اعتنى فاضل صالح السّامرائي بمفهوم الجملة ووقف على مختلف أحوالها وأنماطها، كما عرف نحو الجملة كآليّة إجرائيّة طبّقها خلال ممارساته النّصية؛ والتي ارتبطت بالقرآن الكريم، ولا ريب أنّ تلك الممارسة حملت في طيّاتها التّحليل النّحوي للجملة.

فاستطاع السّامرائي من خلال تجربته الرائدة في البحث النّحوي أن يقطع شوطًا كبيرًا في دراسة الجملة العربية؛ حيث سلك مسلكًا خاصًّا في تحليل هندستها اللّفظيّة والدلاليّة، ونقف في هذا الفصل على مسائل من تصوّرات السّامرائي النّحوية والمعنوية للجملة العربية، إضافة إلى الكشف عن أثر تلك التصوّرات في تحليله للجملة القرآنيّة واستنطاق دلالاتها.

### 1.مسائل في التصوّر النّحوي للجملة العربيّة:

من الثابت علميًّا أنّ الوظيفة الأساسيّة للنّحو تدور حول ما يتّصلُ بالجملة ونظمها، بدايةً من تحديد مفهومها، وتحليل مقوّماتها، وتوضيح خصائصها، والكشف عن أنماطها، وضبط صورها، ثمّ انتهاءً بتقنين هذا كلّه في شكل قواعد تُساعد على فهم وتفسير المعنى، كما تُمكّن المتكلّم من اكتساب القدرة على التعبير الدقيق عند استخدامها.

ولقد كان مقتضى هذا كلّه أن تحتل البحوث المتصلة بالجملة منزلة رفيعة تتساوق مع ما للجملة من أهميّة عظيمة في اللّغة؛ لذا نجد السّامرائي يفرد الجملة العربية باهتمام وجهد خاص، ولعلّ ذلك الاهتمام يبرز جليًّا في مؤلّفين من مؤلفاته اللّغوية هما: (الجملة العربيّة: تأليفها وأقسامها)، و(الجملة العربيّة والمعنى)، حيث طرح من خلالهما مجموعة من التصوّرات والأفكار، وبحث العديد من الآراء والمذاهب النّحوية<sup>2</sup>، تمذهب ببعضها وردّ بعضها الآخر، فهو النّحوي المحقّق والعالم المجتهد، ومن المسائل التي وقف عندها في تصوّره النّحوي للجملة، نذكر:

# أوّلًا. مفهوم الجملة:

تقدّم معنا في الفصل التمهيدي<sup>3</sup> من الدّراسة مفهوم الجملة العربيّة، وذكرنا الخلاف الّذي دار بين النّحاة حول العلاقة بين مصطلحيّ الجملة والكلام؛ حيث ذهب قسم منهم إلى أنّ الكلام هو الجملة، وذهب آخرون إلى التفريق بينهما.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: علي أبو المكارم، مقوّمات الجملة العربيّة، دار غريب للطّباعة والنّشر والتّوزيع- القاهرة- مصر، ط1، 2006م، ص18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نذكر في هذا المقام أنّ من أبرز البحوث التي اعتنت بدراسة كتابي: (الجملة العربيّة تأليفها وأقسامها، والجملة العربيّة والمعنى)، ما قدّمه الباحثان: محمّد يوسف محمّد إبريوش، السّامرائي وآراؤه النّحوية، رسالة مقدّمة لنيل درجة الماجستير، كليّة الدّراسات العليا، جامعة الخليل، فلسطين، 2017م، ص 201-149، ويُنظر: نسيم عصمان، الجملة والمعنى عند فاضل السّامرائي، مجلّة حوليات التّراث-مجلّة تصدر عن جامعة مستغانم-، العدد 18، الجزائر 2018م، ص 183).

<sup>3</sup> يُنظر: الفصل التمهيدي، ص23-24-25.

وقد أشار السّامرائي إلى هذه المسألة، وذهب مذهب القائلين بالتّفريق بين مفهوم الجملة والكلام، يقول: " ألا أنّ الذي عليه جمهور النّحاة أنّ الكلام والجملة مختلفان، فإنّ شرط الكلام الإفادة ولا يشترط في الجملة أن تكون مفيدة وإنّما يشترط فيها إسناد سواء أفاد أم لم يفد، فهي أعمّ من الكلام؛ إذ كلّ كلام مفيد، وليس كل جملة مفيدة... "1، وقد سبق لنا أيضا أن ذكرنا أنّ أوّل من حسم الخلاف وجمع الجمهور على التفريق بين المصطلحين – الجملة والكلام – هو ابن هشام الأنصاري.

فقد اعترض صاحب (المغني) على النّحاة القدماء كالزّمخشريّ وغيره، وثمّا يؤكّد هذا ما ذكره حين قال: "وبهذا يظهر لك أخّما ليسا مترادفين كما يتوهمه كثيرٌ من النّاس، وهو ظاهر قول صاحب المفصّل الزمخشري-، فإنّه بعد أن فرغ من حدّ الكلام، قال: (ويسمّى جملة)، والصّواب أخّا أعمّ منه؛ إذ شرطه الإفادة بخلافها، ولهذا تسمعهم يقولون: جملة الشّرط، جملة الجواب، جملة الصّلة، وكلّ ذلك ليس مفيدًا، فليس بكلام"2.

وابن هشام هنا يرفض القول بالترادف بين الجملة والكلام الذي توهمه الرّمخشري (ت 538ه)، فبين المصطلحين فوارق وعلاقة عموم وخصوص؛ إذ أنّ الجملة أعمّ من الكلام، ثمّ ساق ابن هشام لذلك مثالا يتعلّق باستعمال النّحاة لمصطلح الجملة في قولهم: جملة الصّلة، وجملة الشّرط، ومعلوم أنّه قد يتوفّر فيهما عنصر الإفادة وقد لا يتوفّر.

كما نجد من النّحاة المتأخّرين الرّضي الاسترباذي (ت88هه) الّذي فرّق بين الجملة والكلام عن طريق الإسناد التامّ والإسناد الناقص، وفي ذلك يقول: "والفرق بين الجملة والكلام: أنّ الجملة ما تضمن الإسناد الأصلي سواء كانت مقصودة لذاتها، أو لا ...، والكلام ما تضمّن الإسناد الأصلي، وكان مقصودا لذاته، فكل كلام جملة ولا ينعكس "3؛ أي: أنّ الكلام يشتمل على عنصريّ: الإسناد، والفائدة المقصودة من المتكلّم، بخلاف الجملة التي لا يشترط فيها قصد الفائدة من المتكلّم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص12.

ابن هشام الأنصاري، مغني اللّبيب عن كُتب الأعاريب، ص 490.  $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  الإسترباذي، شرح الرضيّ على كافية ابن الحاجب، ج1، ص18.

لقد أشار السّامرائي لذلك بقوله:" والنّحاة يقسّمون الجمل قسمين: الجمل المقصودة لذاتها والجمل المقصودة لغيرها، فالجمل المقصودة لذاتها هي: الجمل المستقلّة، نحو: (حضر محمّدٌ)، و(ليتك معنا)، وأمّا المقصودة لغيرها فهي: الجمل غير المستقلّة، وذلك كالجمل الواقعة خبرًا، أو نعتًا، أو حالًا، أو صلة، ... نحو: (أقبل أحوك وهو مسرع)؛ فجملة: (هو مسرع) ليست مستقلّة، بل هي قيدٌ للجملة قبلها"1.

وزبدة القول: إنّ الفارق بين الكلام والجملة لدى السّامرائي يتمثّل في القصد المفيد الواجب من المتكلّم-فهنا الكلام-، أمّا الجملة فقد نلمس فيها الإفادة وقد لا نلمس، وقد وافق بذلك جمهورا من النّحاة المتأخّرين كابن هشام والأسترباذي وغيرهم من القائلين بعدم الترادف بين الكلام والجملة.

#### ثانيًا. تأليف الجملة:

ساد في التفكير النّحوي لدى القدماء اشتراط الإسناد في بناء الجملة، فهي عبارة عن مركّب من كلمتين أُسندت إحداهما إلى الأخرى، وذكر النُّحاة المسند والمسند إليه منذ وقت مبكّر، فقد عقد سيبويه بابًا فقال: "هذا باب المسند والمسند إليه: وهما لا يستغني أحدهما عن الآخر ولا يجدُ المتكلِّم منه بُدُّا "2؛ أي: الكلام لا بدّ أن يتألَّف منهما.

أمّا الفراء(ت 207هـ) فيقول في معاني القرآن: "ضقت به ذرعًا...، فلمّا جعلت الضيق مسندًا إليك فقلت: ضقت، جاء ذرعًا مفسِّرًا له لأنّ الضيق فيه" أن ثمّ تتابعت كُتب النّحو في ذكرهما فلا تجد كتابًا يخلو من التحدّث عن المسند والمسند إليه.

ثمّ إخّم ربطوا المبتدأ والفاعل بالمسند إليه، فقد عبّر النّحاة "عن المسند إليه في الجملة الاسميّة بعبارة واحدة؛ هي (المبتدأ)، وعبّروا عنه في الجملة الفعليّة بعبارة أخرى؛ وهي (الفاعل)، مع أنّ الفرق بين

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص12.

 $<sup>^2</sup>$ سيبويه، الكتاب، ج $^1$ ، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يحي بن زياد الفرّاء، معاني القرآن، تح: محمّد علي النَّجار، الدّار المصريّة للتأليف والترجمة، مصر، د ط، د ت، ج1، ص71.

الجنسين في المسند فقط، وهو في المسند أيضًا أقل تبيانًا في الحقيقة من الظاهر"<sup>1</sup>، ولعل هذا ما جعل النّحاة يعتمدون في تأليف الجملة على ترتيبٍ مُحدَّد، فذكروا أنّ الكلام لا يتأتّى إلّا من اسمين، أو من اسم وفعل، فلا يتأتّى من فعلين ولا حرفين، ولا اسم وحرف، ولا فعل وحرف، ولا كلمة واحدة؛ لأنّ الإفادة إنّما تحصل بالإسناد<sup>2</sup>، ولا شكّ أنّ استقراء كلام العرب يعضد ذلك.

# أ. موقفه من القول: إنّ الجملة قد تتألّف من حرف واسم:

اختلف النّحاة في حصر تأليف الجملة على المسند والمسند إليه، فسيبويه – مثلًا – يرى أنّه لا خبر لرألًا) التي هي للتمني، نحو: (ألا ماء) لا لفظًا ولا تقديرًا، ومعنى هذا من وجهة نظرهم أنّه أقرّ ترتيبًا غير المعهود، فالحرف مع الاسم عند سيبويه يدخل تحت بوتقة الجملة، ودليله في إقرار ذلك شواهد عديدة، منها قولهم: (إذا كان غدًا فائتني، وإذا كان غدٌ فائتني) بنصب (غد) تارة، وبرفعها أخرى فيقول: "وتقول: إذا كان غدٌ فائتني، وإذا كان يوم الجمعة فالقني، فالفعل لغدٍ واليوم كقولك: إذا جاء غدٌ فائتيني وإن شئت قلت: إذا كان غدًا فائتيني "3.

والمتأمّل في تصوّرات السّامرائي النّحوية يجده يذهبُ إلى غير ما ذهب إليه سيبويه في التخريجين السّابقين، فهو يرى أنّ " الجملة العربيّة تتألّفُ من ركنين أساسيين هما: المسند والمسندُ إليه، وهما عمدة الكلام، ولا يُمكن أن تتألّف الجملة من غير ذلك " ، وفي معرض ردّه على تفسير سيبويه لقولهم: (إذا كان غدًا فائتني، وإذا كان غدٌ فائتني)، يقول: " وفي تفسير سيبويه نظر؛ ذلك أنّ هاتين العبارتين لغتان، لغة تقول: (إذا كان غدًا فائتني) وأخرى تقول: (إذا كان غدٌ فائتني)، ومعنى العبارتين واحد غير أنّ كلّ لغة تعبّر عنه بأسلوب نظير اختلافهم في (ما هذا بشرًا) و (ما هذا بشرٌ)، ولا شكّ أنّ معنى العبارتين

<sup>1</sup> برجشتراسر، التطوّر النّحوي للّغة العربيّة، تع: رمضان عبد التوّاب، مكتبة الخانجي بالقاهرة، مصر، ط2، 1994م، ص132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: جلال الدّين السّيوطي، همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، تح: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 1998م، ج1، ص46.

 $<sup>^{2}</sup>$  سيبويه، الكتاب، ج $^{1}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص16.

واحد، وإلّا فلو كان الأمر كما ذكره سيبويه لم تكن هناك لغتان وليس ثمّة اختلاف، إذ كلّ العرب يقولون: (إذا كان غدًا فائتني، ولا داعي أن يقولون: (إذا كان غدًا فائتني) على تقدير سيبويه؛ أي: إذا كان ما نحن عليه غدًا فائتني، ولا داعي أن يُنسب هذا التعبير إلى بني تميم دون غيرهم، فالحقّ أنّ (غدًا) في لغة تميم تقابل (غد) بالرفع في لغة غيرهم، وأنّ (غدًا) الظرف يقابل (غد) المسند إليه، فالعبارة في لغة تميم مؤلّفة من فعل واسم منصوب على وجه الحقيقة"1.

فالظاهر أنّ السّامرائي قد أنكر تفسير سيبويه للعبارتين-إذا كان غدًا فائتني، وإذا كان غدٌ فائتني-واعتمد في ذلك على دليلن؛ أحدهما: تخريجه هذا على أنّه لغة، وهو دليل استقرائيّ، واستدلّ على ذلك على دليك على الله ورد في القرآن الكريم عند قوله تعالى: ﴿مَا هَلذَا بَشَرًا ﴾ أمّا الدليل الآخر: فهو دليل معنوي؛ فالمعنى بين السّياقين التعبيريين واحد، وحاصل الأمر أنّ السّامرائي دفع قول القائلين أله بأنّ الجملة قد تتكوّن من حرف واسم.

# ب.موقفه من القول: إنّ المسند إليه لا يكون إلّا اسمًا:

من القضايا التي ذكرها السّامرائي في باب تأليف الجملة العربية وقد أبدى رأيه فيها، القول بأنّ المسند إليه لا يكون إلّا اسما، فالنّحاة مختلفون بين قسم يجيز أن يسند إلى الجملة مطلقا، وقسم يقرّ بضرورة أن يكون المسند إليه اسما.

أمّا البصريّون فلم يجيزوا وقوع المسند إليه إلّا اسما، وقد اعتمدوا في ذلك على تأويل النّصوص؛ فهم يرون أنّ الفاعل في كلّ أحواله اسم، فهو عندهم" الاسم المسند إليه فِعْلٌ، على طريقة فَعَلَ، أو شِبْهُهُ،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص20-23.

<sup>2</sup> سورة يوسف، الآية 31، وتمامُها: ﴿ فَلَمَّا سَمِعَتُ بِمَكْرِهِنَّ أَرْسَلَتُ إِلَيْهِنَّ وَأَعْتَدَتْ لَهُنَّ مُتَّكَاً وَءَاتَتُ كُلَّ وَاحِدَةِ مِنْهُنَّ سِكِّينَا وَقَالَتِ ٱخْرُجُ عَلَيْهِنَّ فَلَمَّا رَأَيْنَهُ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَشَ لِلَّهِ مَا هَلذَا بَشَرًا إِنْ هَلذَآ إِلَّا مَلَكُ كَرِيمٌ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أشهرهم: سيبويه، وأبو عليّ الفارسيّ، (يُنظر: حلال الدّين السّيوطي، همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، ص45).

...، والمراد بالاسم: مايشملُ الصّريح، نحو: (قَامَ زَيْدٌ)، والمؤوَّلُ به، نحو: (يُعْجِبُنِي أَن تَقُومَ)؛ أي: قِيَامك" أ.

فقد نُقل عن الخليل بن أحمد أنّه وقف عند قوله تعالى: ﴿ قُلْ كَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾ أو رأى أنّما كفى الله بالرّفع، ولكن لما أُدخلت الباء عملت، والموضع موضع نصب وفي معنى النصب أنّ

وأمّا الكوفيّون فقد أجازو أن تأيي الجملة فاعلًا في بعض المواطن، كما قرّر ذلك الفرّاء، فهو يأنس بالشواهد القرآنية ويرى أنّ جملة الكلام في قوله تعالى: ﴿أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنَ الشّواهد القرآنية ويرى أنّ جملة الكلام في قوله تعالى: ﴿أَفَلُمُ عَبِد اللّه أم زيد.

لقد ذهب السّامرائي مذهبًا يميل فيه إلى الكوفييّن، فقال: " وقد جاء المسند إليه على صورة جملة، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ بَدَا لَهُم مِّنْ بَعْدِ مَا رَأُواْ ٱلْآيَتِ لَيَسْجُنُنَّهُ و حَتَىٰ حِينٍ ﴾ ، وقوله: ﴿ وَاللّهُ عَلَى عَدْ جَاء المسند إليه ﴿ وَإِن مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ إِلّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ عَبْلَ مَوْتِهِ ﴿ ... " ، ويقول: "... قد جاء المسند إليه

<sup>.74</sup> ابن عقیل، شرح ابن عقیل علی ألفیّة ابن مالك، ج2، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> سورة الرعد، الآية 43، وتمامُها: ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَلَا ۚ قُلُ كَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ وَعِلْمُ ٱلْكِتَابِ ﴾.

<sup>3</sup> يُنظر: سيبويه، الكتاب، ج1، ص92.

<sup>4</sup> سورة طه، الآية 128، وتمامُها: ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَكِنِهِمُّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَنتِ لِأُوْلِي ٱلتُّهَيٰ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: الفرّاء، معاني القرآن، ج2، ص 195.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة يوسف، الآية 35.

<sup>7</sup> سورة النساء، الآية 159، وتمامُها: ﴿ وَإِن مِّنَ أَهُلِ ٱلْكِتَابِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ عَ قَبْلَ مَوْتِهِ ۖ وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمُ السَّهِيدَا﴾.

<sup>8</sup> فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص23.

جارًا ومجرورًا، وذلك إذا وقع الجارّ والمجرور نائب فاعل، وذلك نحو: (جُلس في القاعة)، ونحو قوله تعالى: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصَّورِ ﴾ أَ، وقوله: ﴿ فَإِذَا نُقِرَ فِي ٱلنَّاقُورِ ﴾ أَ فالجارّ والمجرور نائب فاعل، فهنا قد تألّفت جملة تامّة من فعل وجارّ ومجرور "3.

والملاحظ أنّ السّامرائي استعمل عبارة (صورة جملة)، وعدل عن قول (جملة) احترازًا من تأويلات النّحاة، فقد نقل ابن يعيش وابن هشام الأنصاري أنّ النّحاة كانوا يتأوّلون، ومن ذلك أخمّ قدّروا الكلام في الآية: ﴿ ثُمّ بَدَا لَهُم مِّن بَعْدِ مَا رَأُواْ ٱلْآيَاتِ لَيَسْجُنُنّهُ و حَتَىٰ حِينٍ ﴾ أي: (ثمّ بدا للكلام في الآية: ﴿ ثُمّ بَدَا لَهُم مِّن بَعْدِ مَا رَأُواْ ٱلْآيَاتِ لَيَسْجُنُنّهُ و حَتَىٰ حِينٍ ﴾ أي: (ثمّ بدا للم بداءً)، وجعلوه هو الفاعل، وقدّروا أسماء محذوفة تكون مبتدأة في الآيات الأحرى، وهو (قوم) أو (مَنْ) الموصولة ونحو ذلك، وقد جاءت الجملة مسندًا إليها بعد همزة التسوية نحو قولك: سواء علي أقمت أم قعدت، ونحو قوله تعالى: ﴿ وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمُ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرُهُمْ لَا يُؤُمِنُونَ ﴾ فقد أعرب النّحاة على وجه العموم كلمة (سواء) خبرًا مقدّمًا، وجملة أأنذرتهم وما بعدها مبتدأ، وقالوا: إنّ هذه الجملة في تأويل مصدر بلا سابك والتقدير: سواء عليهم الإنذار وعدمه.

### ج. قوله في: العمدة والفضلة:

أوضح السّامرائي أنّ الجملة العربيّة تتألّفُ من ركنين أساسيين هما: المسند والمسند إليه، وهما عمدتا الكلام، ولا يُمكن أن تتألّف الجملة من غير مسند ومسند إليه-كما يرى النُّحاة- وهما المبتدأ و الخبر،

<sup>1</sup> سورة الزّمر، الآية 68، وتمامُها: ﴿وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ ۖ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة المدّثر، الآية 8.

<sup>3</sup> المرجع السابق، ص23.

<sup>4</sup> يُنظر: ابن يعيش، شرح المفصّل، ج1، ص93، ويُنظر: ابن هشام الأنصاري، مغنى اللّبيب عن كُتب الأعاريب، ص427.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة يوسف، الآية 35.

 $<sup>^{6}</sup>$  سورة يس، الآية 10.

وما أصله مبتدأ وخبر، والفعل والفاعل ونائب الفاعل ويلحق بالفعل اسم الفاعل<sup>1</sup>؛ فعمدة الكلام هي: المبتدأ والخبر والفعل والفاعل.

وعدَّ النّحويون ما عدا المسند والمسند إليه فضلةً، كالمفاعيل والحال والتمييز والتوابع، وعندهم أنّ المضاف إليه بين الفضلة والعمدة، فإنَّه قد يلتحق بالعمدة وذلك إذا أضيف إلى العمدة ويلتحق بالفضلة إذا أضيف إلى الفضلة 2، ولا يكون المسند إليه إلّا اسمًا وهو المبتدأ الّذي له خبر وما أصله ذلك والفاعل ونائبُ الفاعل، والمسند يكون فعلًا واسمًا، فالفعل هو مسند على وجه الدوام ولا يكون إلّا كذلك، والمسند من الأسماء هو خبر المبتدأ وما أصله ذلك وأسماء الأفعال، فيظهر أنَّ تأليف الجملة العربية يكون بصورتين تبعًا للمسند: فعل مع اسم، واسمٌ مع اسم، وبالتعبير الاصطلاحي فعل وفاعل أو نائبه، ومبتدأ وخبر 3.

ثمّ إنّ السّامرائي استطرد في بيان المراد من الفضلة، فقال: "وليس المقصود بالفضلة عند النّحاة أخّا يجوز الاستغناء عنها من حيث المعنى، كما أنّه ليس المقصود بها أخّا يجوز حذفها متى شئنا؛ فإنّ الفضلة قد يتوقّف عليها معنى الكلام، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقُنَا ٱلسَّمَآءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴾ ، فإنّه لا يمكن الاستغناء عن قوله (لاعبين)، وكقوله تعالى: ﴿وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ﴿ وَلَا يَسْعَنى عن قوله (مرحًا) "6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يلتحق المضاف إليه بالعمدة إذا أضيف إلى العمدة في نحو: أقبلَ عبدُ الله، ويلتحق بالفضلة إذا أضيف إلى الفضلة في نحو: أكرمتُ عبد الله. ( يُنظر: المرجع نفسه، ص13-14).

<sup>3</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج1، ص15.

<sup>4</sup> سورة الأنبياء، الآية 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الإسراء، الآية 37، وتمامُها: ﴿وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۖ إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ ٱلجِبَالَ طُولَا﴾.

<sup>6</sup> المرجع نفسه، ص14.

وقد نبّه السّامرائي <sup>1</sup> إلى أنّ الحذف لا يكون في العمدة ولا في الفضلة إلّا بالقرائن؛ فإنّ العمدة تحذف جوازًا ووجوبًا كالفضلة، وذلك كحذف كلّ من المبتدأ والخبر جوازًا ووجوبًا، وحذف عامل المفعول المطلق جوازًا ووجوبًا وحذف عامل الإغراء والتحذير جوازًا ووجوبًا، وهذه كلّها عُمد، ويحذف أيضًا المفعول به والحال وغيرهما من الفضلات، فليس معنى الفضلة أنّه يمكن الاستغناء عنه متى شئنا، وإنّما المقصود بالفضلة أنّه يمكن أن يتألّف كلام بدونها، إذ كلّ كلام لابد أن يكون فيه عمدة مذكورة أو مقدرة بخلاف الفضلة، فإنّه يمكن أن يتألّف الكلام بدونها.

إنّ خلاصة ما ذهب إليه السّامرائي واستقرّ عليه من الأقوال والأحكام المتعلّقة بتأليف الجملة العربيّة تتمثّل في:2

- تتألّف الجملة من ركنين أساسيين؛ هما: المسند والمسند إليه، وهما عمدة الكلام.
- مازاد عن المسند والمسند إليه فهو (فضلة) عدا المضاف إليه فإنّه يمكن أن يلتحق بالعمدة، أو أن يلتحق بالغضلة، بحسب موقعه بالإضافة.
- ليس معنى الفضلة أنّه يمكن الاستغناء عنها من حيث المعنى أو من حيث الذكر، بل المقصود أنّه يمكن أن يتألّف الكلام من دونها.
  - المسند إليه لا يكون إلّا اسما.
- يمكن أن يكون الاسم مسندًا إليه، ويمكن أن يكون مسندًا أيضا، وأمّا الفعل فهو مسند دائمًا، وأمّا الحرف فلا يكون طرفًا في الإسناد.
- لا تتألّف جملة من فعل وفعل، ولا من حرف مع حرف، أو من حرف مع اسم، أو من حرف مع فعل.

وعلى اختلاف النّحاة إلى أنّ هذه الأحكام تمثّل على وجه العموم مذهب الجمهور منهم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 14.

 $<sup>^{2}</sup>$  يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص $^{10}$ 

### ثالثًا. أقسام الجملة:

اعتمد فاضل صالح السّامرائي أربعة تقسيمات للجملة العربيّة، وهي:

#### أ. الجملة الاسميّة والفعليّة:

يقول السّامرائي: " الجملة الاسميّة هي التي صدرها اسم، كمحمّدٌ حاضرٌ، والجملة الفعليّة هي التي صدرها فعل، نحو: حضرَ محمّدٌ، وكانَ محمّدٌ مسافرًا، وظننت أخاك مسافرًا، والمرادُ بصدر الجملة: (الفعل والمسندُ إليه)، فلا عبرة بما تقدّم عليهما من الحروف والفضلات، فقولك: (أقائمٌ الرّجلان)، و(لعل أباك منطلق) من الجمل الاسميّة، و(قد قام محمّد) و(هل سافر أحوك؟) و(محمّد أكرمت) و(من أكرمت؟)، وهي خُشَعًا أَبْصَارُهُمْ يَخُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ اللهِ عليّة "2.

فالمتأمّل في تعريف الستامرائي للجملتين: الاسميّة والفعليّة يُدركُ أنّه اعتمد في الفصل بينهما على النظر في (المسند والمسند إليه)، دون الاعتداد بالفضلات التي قد تكتنف الجملة العربيّة؛ وذلك أمّا خارجة عن الإسناد.

ثمّ إنّ تعريف السّامرائي فيه ملحظ مهمّ، فبالعودة إلى (مغني اللّبيب) نجد ابن هشام يقول: "ومرادنا بصدر الجملة المسند والمسند إليه، فلا عبرة بما تقدّم عليهما من الحروف، فالجملة من نحو: أقائم الزيدان، وأزيد أحوك؟ ولعل أباك منطلق، وما زيد قائمًا؛ اسميّة، ومن نحو: أقام زيد؟ وإن قام زيد، وقد قام زيد وهلّا قمت؛ فعليّة... "3.

والتعديل الذي طرأ على تعريف ابن هشام واضح في كلام السّامرائي- الّذي ساقه في حديثه عن الجملة الاسميّة والفعليّة-، فصاحب (المغني) يذكر عبارة: (مرادنا بصدر الجملة المسند والمسند إليه)، والسّامرائي يأتي بما هكذا: (المراد بصدر الجملة الفعل والمسند إليه)، وقد علّل ذلك بقوله:"... لأخرج

أسورة القمر، الآية7، وتمامُها: ﴿خُشَّعًا أَبْصَارُهُمْ يَخُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُّنتَشِرٌ﴾.

<sup>2</sup> المرجع السابق، ص157.

 $<sup>^{3}</sup>$  ابن هشام الأنصاري، مغني اللّبيب عن كُتب الأعاريب، ص $^{2}$ 

عن الخلاف في نحو: (كان زيد قائمًا) و (ظنت محمّدًا مسافِرًا)، فإنضما على ما قرّرنا يكونان من الجمل الفعليّة على جميع الأقوال، وأمّا على ما قرّره صاحب المغني فإنضما يكونان من الجمل الاسميّة عند من يرى أنّ (كان) و (ظننت) قيد لا مسند، وأنّ المسند هو الخبر في باب كان، والمفعول الثاني في باب (ظنّ)...

إنّ مردّ الخلاف الّذي أشار إليه فاضل السّامرائي يرجع إلى اختلافهم في دلالة الأفعال الناقصة على الحدث، واختلفوا تبعًا لذلك في كونها هل تقع مسندا؟ فمن يرى أنمّا تدلّ على الحدث يقول بإسنادها، ومن لايرى ذلك لايقول به، فتكون من الفضلات، وعلى هذا تكون جملة (كان أخوك مسافرًا) اسميّة لأنّ الصدر هو (أخوك)<sup>2</sup>، وهو خلاف مبنيّ أيضا على مسألة خلافيّة أخرى؛ هي: هل يتقدّم الفاعل على الفعل؟<sup>3</sup>، فالكوفيّون على الجواز، والبصريون رفضوا وإن وُجِد ذلك فهو مبتدأ وليس فاعلًا.

وقد ذهب بعض المجدثين إلى أنّه إذا كان المسند فعلًا؛ فالجملة فعليّة، ولا تكون الجملة اسميّة إلّا إذا كان المسند والمسند إليه اسمين، وفي هذا الصّدد يقول صاحب كتاب (التطوّر النّحوي للّغة العربيّة):"... الجملة مركّبة من مسند ومسند إليه؛ فإن كان كلاهما اسمًا أو بمنزلة الاسم، فالجملة اسميّة، وإن كان المسند فعلًا أو بمنزلة الفعل فالجملة فعليّة" فهؤلاء يعدّون جملة (محمّد يحضر) جملة فعليّة تقدّم فيها الفاعل. أمّا السّامرائي فيرجّح جملة (محمّد يحضر) جملة اسميّة لا فعليّة وهو رأي الجمهور و ولوكانت الجملة دخول النواسخ عليها، وهي لا تدخل إلّا على الجملة الاسميّة، نحو: (إنّ محمّدًا يحضر)، ولوكانت الجملة دخول النواسخ عليها، وهي لا تدخل إلّا على الجملة الاسميّة، نحو: (إنّ محمّدًا يحضر)، ولوكانت الجملة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص158.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص158.

 $<sup>^{2}</sup>$  يُنظر: ابن عقيل، شرح ابن عقيل على ألفية ابن مالك، ج2، ص $^{2}$  –78–79.

<sup>4</sup> وقد استدلّ البصريون على ماذهبوا إليه من رفض تقديم الفاعل على فعله بسبعة أوجه ذكرها أبو البركات ابن الأنباري في كتابه(أسرار العربيّة)، ( يُنظر: ابن الأنباري، أسرار العربيّة، ص62-63).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> برجشتراسر، التطوّر النّحوي للّغة العربيّة، ص125.

فعليّة لم تدخل عليها النواسخ نحو: (إنّ محمّدا يحضر)، وأنّ النواسخ لا تدخل إلّا على الجمل الاسميّة، فلو كان قولنا: (محمّد يحضر) جملة فعليّة لامتنع إدخال النواسخ عليها كما امتنع في جملة المفعول<sup>1</sup>.

بهذا يكون السمرائي قد نحا منحى البصريين في تعريف الجملة الاسميّة والفعليّة، ويعضّد أيضًا ماذهب إليه السمرائي ههنا النّظر في المعنى، فمعلوم أنّ الجملة الاسميّة تدلّ على الثبات ولو حوّلت إلى فعليّة لاختلفت دلالتها إلى التجدّد، وفي ذلك خلط وفساد في الذائقة، فيقع التباس لدى المتلقي، وبهذا تضيع فائدة الكلام.

## ب. الجملة الصغرى والكبرى:

تنقسم الجملة من منطلق تركيبها إلى جملة كبرى وصغرى، وإلى جملة لا توصف بكبرى ولا بصغرى  $^3$ ، وهي التي تُسمّى بالجملة البسيطة (Simple Sentence).

ويرى السّامرائي أنّ الجملة الكبرى هي الجملة الاسميّة التي خبرها جملة، نحو: (محمّد سافر أخوه)، و (زيد سافر)، و (كان محمد أخوه منطلق)، و (ظننت محمّدا يسافر أخوه)، أمّا الجملة الصغرى فهي المبنيّة على المبتدأ نحو: (محمّد سافر)، أو ما أصله مبتدأ كالجملة المخبر بها في قولنا: (محمّد سافر أخوه) - (يسافر أخوه) (سافر أخوه) جملة صغرى -، وجملة المفعول الثاني في قولنا: (ظننت محمّدا يسافر أخوه) - (يسافر أخوه) جملة صغرى - 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص159.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يجدر التنبيه أنّ عبارة (الجملة الاسميّة تدلّ على الثبات) من باب التجوّز في القول كما بيّن ذلك السّامرائي، وسيأتي معنا لاحقا الحديث عن رأيه في باب دلالة الجملة الاسميّة والفعليّة.

<sup>3</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص168.

<sup>4</sup> وهي الجملة التي لاتتصل بغيرها اتصالًا إسناديا أو فرعيًا-والمقصود بالإسناد الفرعي المفعول الثاني للفعل الناسخ-؛ نحو: الدار واسعة، نجح الطلّاب، أصبح العلم يسيرا، إن تجتهد تنجح؛ فهذه جمل ليست بكبرى ولا صغرى؛ لأهّا تركيب بسيط. (يُنظر: فخر الدّين قباوة، إعراب الجمل وأشباه الجمل، دار القلم العربي-حلب- سوريا، ط5، 1989م، ص26).

أ. يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص168-169.

من خلال ما تقدّم يظهر جليًّا علاقة الجملتين: الكبرى والصغرى بأركان الإسناد، وهو الأمر الّذي بيّنه السّامرائي حين قال: " وبهذا يتّضح أنّ الجملة الكبرى والصغرى تختص بجملة المبتدأ والخبر وما أصله ذلك، ولا تكون في غيره، فلا تدخل فيها جملة الحال أو جملة النعت، فلا يوصف قولك: (أقبل محمّد غلامه ساع خلفه) بأنّه جملة كبرى ولا توصف جملة (غلامه ساع خلفه) بأنّه جملة كبرى ولا توصف جملة (غلامه ساع خلفه) بأنّه المجلة مستقلة..."1.

## وفي ضوء ما سبق نسجّل مايلي:

- الحملة الكبرى يكون المسند إليه فيها مبتدأ، وهي جملة اسميّة.
- الجملة الكبرى يكون المسند فيها جملة؛ سواء كان جملة اسميّة أم فعليّة.
  - الجملة الصغرى قد يكون المسند إليه فيها مبتدأ وقد يكون فاعلا.
  - الجملة الصغرى يكون المسند فيها مفردا؛ سواء كان اسما أم فعلا.

ويمكن تلخيص ماذكره السّامرائي على النحو الآتي:

| الجملة الكبرى                     | الجملة الصغرى                           |
|-----------------------------------|-----------------------------------------|
|                                   |                                         |
| مسند إليه (لا يكون إلّا مبتدأ)    | مسند إليه (يكون مبتدأ أو فاعل)          |
| +                                 | +                                       |
| مسند (يكون جملة اسميّة أو فعليّة) | مسند (یکون مفردا سواء کان اسما أم فعلا) |
|                                   |                                         |
|                                   |                                         |
|                                   |                                         |

<sup>1</sup> المرجع السابق، ص169.

لقد أشار السّامرائي إلى أنّ الجملة قد تكون صغرى وكبرى باعتبارين وذلك نحو قولنا: (محمّد أبوه غلامه مسافر) فحملة (غلامه مسافر) صغرى لا غير، وأمّا جملة (أبوه غلامه مسافر) كبرى باعتبار غلامه مسافر)، وصغرى باعتبار جملة (محمّد أبوه غلامه مسافر) أ؛ أي: باعتبار مدار ومناط الكلام. واستأنس بما ذكره ابن هشام في (المغني) عند قوله تعالى: ﴿لَّكِنّا هُو ٱللّهُ رَبِّي﴾ فقدير الكلام: (لكن أنا هو الله ربّي)، فرأنا) مبتدأ أوّل، و(هو) ضمير الشأن مبتدأ ثان ولفظ الجلالة (الله) مبتدأ ثالث، و(ربّي) خبر المبتدأ الثالث، والمبتدأ الثالث مع خبره خبر للمبتدأ الثاني، والمبتدأ الثاني مع خبره خبر للمبتدأ الأوّل، فالجملة كلها جملة كبرى، وجملة (الله ربي) جملة صغرى، وجملة (هو الله ربّي). صغرى بالنّسبة لجموع الكلام، وهي في الحين ذاته كبرى بالنّسبة لجملة (الله ربّي).

## ج. الجمل الخبريّة والإنشائيّة:

من المقرّر لدى البلاغيّين أنّ الكلام إمّا حبريّ أو إنشائيّ؛ يقول القزويني في (الإيضاح):" الكلام إمّا خبر، وإمّا إنشاء؛ لأنّه إمّا أن يكون لنسبته حارج تطابقه، أو لا تطابقه، أو لا يكون لها حارج، الأوّل الخبر، والثاني الإنشاء"<sup>4</sup>؛ ومعناه أنّ للخبر نسبة حارجيّة قد تطابقه أو لا تطابقه، بخلاف الإنشاء فهو متعلّق بلفظ المتكلّم.

ومن هنا جاء تعريف السّامرائيّ للجملة الخبرية بأخّا " المحتملة للتصديق والتكذيب في ذاتها بغض النظر عن قائلها، فكلّ كلام يصحُّ أن يوصف بالصدق أو الكذب فهو خبر، فإذا كان الكلام صادقًا لا يحتمل الكذب أو كان كاذبًا لا يحتمل الصدق أو كان يحتملهما فهو خبر، فقولك: (السماء فوقنا)، و(شربت البحر)، و(أسافر غدًا) كلّه خبر "5.

<sup>1</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص169

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: ابن هشام الأنصاري، مغني اللّبيب عن كُتب الأعاريب، ص497.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الكهف، الآية 38، وتمامُها: ﴿ لَكِنَّا هُوَ ٱللَّهُ رَبِّي وَلَا أُشْرِكُ بِرَبِّيٓ أَحَدَا ﴾.

<sup>4</sup> الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ص24.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص170.

وأمّا الجملة الإنشائية فهي ما لا تحتمل الصدق أو الكذب1، وهي على قسمين:

- جملة إنشائية طلبية: وهي ما تستدعي مطلوبًا، كالأمر والنّهي والاستفهام.
- جملة إنشائية غير طلبية: وهي ما لا تستدعي مطلوبًا، كصيغ العقود وألفاظ القسم واتلرجاء ونحوها.

ويرى السّامرائيّ أنّه قد يجتمع في الجملة الواحدة الخبر والإنشاء؛ فتكون خبريّة باعتبار وإنشائيّة باعتبار آخر، يقول: " والّذي يبدو لي أنّ قسمًا ممّا عدّ إنشاءً هو خبر من حيث إنّه يمكن تصديقه أو تكذيبه؛ كالتعجّب والمدح والذمّ ...، إلّا أنّه قد يحول إلى إنشاء باعتبار آخر وهو الاعتبار نفسي انفعاليّ؛ كاستشعار التعظيم والتنزيه والتعجّب ونحوها، فيكون خبرًا باعتبار، وإنشاء باعتبار آخر، أو يحول إلى إنشاء بدلالة أخرى فيكون خبرًا بموجب دلالة، وإنشاء بموجب دلالة أخرى، فقولك: (عافاه الله) يمكن أن يكون خبرًا إذا كنت مخبرًا بذلك، ويكون إنشاء إذا كنت داعيًا "2.

فالستامرائي هنا ينبّه على فاعليّة الدّلالة وقصد المتكلّم في تحديد نوع الجملة أخبريّة أم إنشائيّة، ولعل هذا ما يؤكّد مرّة أخرى ما ذهب إليه فاضل صالح السّامرائي في ضرورة الجمع بين النّحو والمعنى في الدّرس النّحوي.

## د. الجمل التي لها محلّ من الإعراب والجمل التي ليس لها محلّ:

يقوم هذا التقسيم كما بينه السّامرائي $^3$  على إمكانيّة حلول المفرد محلّ الجملة أوْ لا، فإن أمكن حلول المفرد محلّها كان لها محلّ من الإعراب، وإلّا لم يكن لها محلّ من الإعراب.

جاء في كتاب (الجملة العربيّة العربيّة تأليفها وأقسامها):"... قولك: (محمّد يقوم) جملة (يقوم) لها محل من الإعراب، وهو الرّفع على أنمّا خبر؛ لأنّه يمكن تقديرها بالمفرد وهو (قائم)، وكذلك نحو (رأيت

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص170.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص173.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص184.

أخاك ينطلق) فإن جملة ينطلق لها محل من الإعراب؛ وهو النصب على الحال، والتقدير: (رأيت أخاك منطلقًا)، وجملة (ينطلقُ محمّد) لامحل لها من الإعراب لأنّه لايمكن تقديرها بالمفرد"1.

فالأصل في الجملة ألّا يكون لها محل من الإعراب، فإذا كان لها محل من الإعراب؛ قُدّرت بالمفرد وحلّت محلّه وجاز إعرابها، وجاز تأويل مضمونها بمفرد، أو نابت منابه، إذا أمكن ذلك وأمكن حذفها، وإحلال المفرد محلّها، فلها إعرابه، إمّا رفعًا، أو نصبًا أو جرًّا أو جزمًا2.

وهذا الأساس<sup>3</sup> لتقسيم الجمل هو المسلم به عند النّحاة، فماكان يصحّ تقديره بالمفرد من الجمل كان له محلّ من الإعراب وإلّا فلا، مع إقرارهم بوجود جمل لها محلّ من الإعراب رغم أنّه لا يصحّ تقديرها بمفرد، كمجلة خبر ضمير الشأن، نحو: (هو اللّه أحد)، وكأخبار أفعال المقاربة والرجاء والشّروع، مثل قولنا: (كاد زيد يموت) و (جعل يكتب)؛ ذلك أنّ هذه المواضع مواطن جمل لا مواطن مفردات، فإنّنا لا يمكن أن نقول: (كاد زيد ميّتًا)، ولا (جعل كاتبًا).

لقد فصل فاضل السّامرائي في هذه الأقسام وبيّن ما يتفرّعُ عنها من أضرب الجمل وأنوعها، غير أنّنا اكتفينا هنا بما مرّ من التقسيمات الرئيسة التي اعتمدها في دراسة الجملة العربيّة؛ فالغاية من هذا المبحث هو تحديد الملامح العامّة للصّورة النّحوية الجمليّة في تفكيره اللّغوي.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص184.

<sup>2</sup> يُنظر: فخر الدّين قباوة، إعراب الجمل وأشباه الجمل، ص135.

<sup>3</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص185.

## 2. مسائل في التصوّر المعنوي للجملة العربية:

تناولت الدّراسات اللّسانية الحديثة دلالة الجملة تحت ما يُطلق عليه (علم دلالة الجملة/ Constructional Semantics)؛ و (علم الدلالة التركيبي/ Sentence Semantics)؛ وهو العلم الّذي يهتمّ ببيان معنى الجملة، وقد بدأ بحث دلالة الجملة لدى العرب مواكبًا لوضع علم النّحو، ولعل ما يؤكّد ذلك ما رُوي حول أسباب نشأته أ، فالمعنى يكتسب من ترتيب الكلمات على طريقة معلومة وحصولها على صورة من التأليف مخصوص.

كما أنّ النّحو يقوم ببحث العلاقات التي تربط بين الكلمات في الجملة الواحدة وبيان وظائفها؛ إذ أنّه وسيلة نحو التفسير النهائي لتعقيدات التركيب اللّغوي، والدلالة هي التي تبرز الاختلاف بين التراكيب المختلفة، فالنّحو والدلالة يتعاونان معًا على توضيح النّص وتفسيره 2؛ لذا اتّجهت الدراسات اللّغوية الحديثة إلى الربط بينهما في بناء اللّغة.

وقد شكّلت حهود الستامرائي في دراسة الجملة رؤية علميّة واضحة المعالم فسرّ من خلالها العلاقة بين الجملة العربيّة والمعنى. من هنا كان لابدّ من الوقوف على أبرز المسائل المتعلّقة بتصوّر فاضل الستامرائي للمعنى الجملي وطرائق توجيهه:

## أوّلًا. إنتاج الجملة وشرائط سلامة المعنى:

إنّ ترتيب الكلمات على نسق لا يفيد المتلقي معنى سليمًا يُسيِّر التعبير الجمليّ كلاما عبثيًّا غير مفهوم<sup>3</sup>، وتأمّل في قول القائل: (سوف محمّد يحضر) أو (سمع نام لم) أو (السماء يحضر محمّد)، فهذا كلام لم يفد شيئا، ولا شكّ أنّ الغاية من إنتاج الجملة لدى المخاطِب هو إيصال المعنى وإبلاغ رسالةٍ يستطيع المخاطَب (المتلقي) إدراكها وتفسيرها.

<sup>1</sup> يُنظر: محمود عكاشة، التّحليل اللّغوي في ضوء علم الدّلالة، دار النشر للجامعات-القاهرة- مصر، ط2، 2011م، ص119.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص123.

<sup>3</sup> يُنظر: فاضل صالح السّامرائي، الجملة العربيّة والمعنى، دار ابن حزم للطّباعة والنّشر والتّوزيع-بيروت- لبنان، ط1، 2000م، ص7.

من هنا يظهر أنّ المعنى الّذي تؤدّيه الجملة ويستطيع أن يفسّره المتلقي تكتنفه مجموعة من الشّروط والأحوال التي يجب أن تتوافر فيه ليتمّ الفهم ويتحقّق إدراك الدلالة، وقد توقّف السّامرائي عند هذا الأمر، وأوضح أنّ من أبرز الأمور التي ينبغي أن يتّصف بما المعنى الجملي تتمثّل في الآتي:

- أن لا يكون المعنى الذي يؤدّيه التعبير مبتذلا لا فائدة منه أن لكونه من المسلّمات نحو قولك: (اللّيل مظلم والنّهار مضيء) و(النّار محرقة والثّلج بارد)، فهذا ممّا لا فائدة فيه، أو لكون الحكم عامّا يشترك فيه الجميع فلا يفيد الإخبار عنه، مثل قولك: (وُلد لرجلٍ ولد) فهذا وما يماثله من المعلوم ضرورة، ويُستثنى من ذلك الكلام الّذي يأتي لأغراض غير إفادة المخاطب، كأن يكون من باب الإفصاح عمّا تشعر به النّفس من معانٍ من مثل: التعجّب أو التعظيم أو الحزن أو إظهار التحسّر أو التخشّع ونحو ذلك.

- تجنّب التعبير بالمتناقضات في سياق الكلام 2، نحو: (ليس لأخي زيد أخ)، فإنّه لا شكّ أنّ زيدا أخ لأخيه، ونحو هذا المعنى جاء في (الكتاب): " ولو قال: ما كان مثلك أحدًا، أو ما كان زيدٌ أحدًا كان متناقضًا؛ لأنّه قد عُلم أنّه لا يكون زيدٌ ولا مثله إلّا من النّاس. ولو قلت: (ما كان مثلَك اليوم أحدٌ)؛ فإنّه يكون أن لا يكون في اليوم إنسان على حاله، إلّا أن تقول: ( ما كان زيدٌ أحدًا)؛ أي: من الأحدين، وما كان مثلك أحد على وجه تصغيره فتصير كأنّك قلت: (ما ضرب زيدٌ أحدًا) و (ما قتل مثلُك أحدًا) "، فإن كان في التعبير قرينة تصرفه عن ظاهره وتسلّمه من التناقض صحّ القول.

- أن لا يؤدّي التعبير إلى المحال<sup>4</sup>، وذلك نحو قولك: (صلّى جميع الخلق الجمعة الماضية في هذا المسجد)؛ فإنّ هذا محال إذا أريد به الحقيقة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 9.

 $<sup>^{3}</sup>$  سيبويه، الكتاب، ج $^{1}$ ، ص $^{5}$ 5.

<sup>4</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة والمعني، ص9.

- أن يفيد الجزء الثاني من الكلام ما لايفيده الجزء الأوّل، فإن لم يأت الجزء الثاني بفائدة غير ما أفاده الجزء الأوّل لم يصحّ الكلام<sup>1</sup>، ومثاله قولك: (مُميتُ الرجل قاتله)؛ فإنّ هذا التعبير غير مفيد، إذ هو تحصيل حاصل ومن ذلك أيضا قول القائل: (أخو زيد ابن أبيه) و (قائل الشّعر ناظمه).

وإلى هذا أشار ابن جتي في خصائصه، فقال: "ومن المحال قولك: (أحقّ النّاس بمال أبيه ابنه)، وذلك أنّك إذا ذكرت الأبوّة فقد انطوت على البنوّة، فكأنّك إذًا إنّما قلت: أحقّ النّاس بمال أبيه أحقّ النّاس بمال أبيه، فحرى ذلك محرى قولك: زيد زيد، والقائم القائم، ونحو ذلك ممّا ليس في الجزء الثاني إلّا ما في الجزء الأوّل البتة، وليس على ذلك عقد الإحبار لأنّه يجب أن يستفاد من الجزء الثاني ما ليس مستفادًا من الجزء الأوّل، ولذلك لم يجوّزوا (ناكح الجارية واطئها)، ولا (ربّ الجارية مالكها)؛ لأنّ الجزء الأوّل مستوفٍ لما انطوى عليه الثاني... ولكنّ صحّة المسألة أن تقول: (أحقّ النّاس بمال أبيه أبرّهم به وأقومهم بحقوقه). فتزيد في الثّاني ما ليس موجودا في الأوّل".

فإذا أفاد الجزء الأوّل ما لم يفده الجزء الثاني صحّ الكلام، وفي الأمثلة المعترض على صحّتها قد تجوز إذا أريد بها أغراض أحرى من غير أن تأتي لتعبّر عن الحقيقة المحضة.

- أن يكون التعبير صحيح من جهة اللّغة جاريًا على سنن الكلام الفصيح، فالمعنى ينبغي أن يؤدّى بالتعبير السليم الّذي يُراعى فيه صحّة النّظم وفق المعايير اللّغوية المعروفة 3.

هذا وقد تصحّ كثير من التعبيرات وإن كانت في ظاهرها فاسدة المعنى إذا ما توفّرت على قرائن تحيل المخاطّب إلى تفعيل آليّات التأويل والتقدير والحمل على المجال والمبالغة، وغير ذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 10.

 $<sup>^{2}</sup>$ ابن جنّي، الخصائص، ج $^{3}$ ، ص $^{338-338}$ .

 $<sup>^{1}</sup>$  .  $^{1}$  يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة والمعنى، ص

### ثانيا. دلالة الجملة العربيّة من المنظور العام:

الجملة العربيّة في أدائها للمعنى لدى السّامرائيّ تُساير محورين رئيسين؛ هما:

### 1. محور الدّلالة القطعيّة والاحتماليّة:

يقول السّامرائي: " المدقّقُ في الجملة العربيّة ودلالتها على المعنى يرى أنمّا على ضربين:

- تعبير نصّي أو قطعيّ؛ أي يدلّ على معنى واحد.
  - تعبيير احتماليّ؛ أي: يحتمل أكثر من معنى.

وهذا خط واضح في طبيعة دلالة الجملة العربيّة يبرز للمستقري بصورة جليّة "أ؛ والمراد بذلك أن تكون الجملة ذات دلالة قطعيّة تدلّ على معنى واحد لاتحتمل غيره، مثل: (حضر محمود)، و(سافر حالد)، أو أن تحتمل الجملة أكثر من معنى، نحو: (اشتريتُ قدحَ ماءٍ) - بالإضافة -، و(اشتريتُ قدحًا ماءً)، فالجملة الأولى تعبير احتماليّ؛ لأخمّا تحتمل أنّك اشتريت ماءً مقدار قدح، كما تحتمل أنّك اشتريت القدح - الإناء -، أمّا الجملة الثانية فدلالتها قطعيّة؛ لأخمّا لا تحتمل إلّا أنّك اشتريت ماء مقدار قدح 2.

وبيّن السّامرائي أنّ هناك أسبابًا تدعوا إلى دلالة الاحتمال، يُمكن أن نوجز أبرزها في ما يلي:

## أ. الاشتراك اللّفظي في معنى المفردة:

قد يكون للكلمة أكثر من معنى ، وليس في الجملة ما ينصّ على أحدها، فتكون دلالة الجملة احتماليّة، مثل كلمة (العين)؛ حيث تحمل معاني كثيرة؛ فهي: حاسة البصر، ينبوع الماء، عين الجاسوس وغيرها. ...

ب. الاشتراك في دلالة الصيغة:

يمكن لصيغة أن تشترك في الدلالة على أكثر من معنى، وذلك نحو: (فَعِيل)؛ فقد يشترك هذا البناء في المصدر؛ نحو: صهيل، والصّفة المشبّهة؛ نحو: كريم، واسم المفعول؛ نحو: طريد، والمبالغة؛ نحو: سميع،

السّامرائي، معاني النّحو، ج1، ص1.

<sup>2</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة والمعني، ص12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص13.

و (فُعول)؛ قد يشترك في مبالغة اسم الفاعل، مثل: صبور، واسم المفعول، مثل: رسول أ. وغير ذلك من الصيغ المشتركة.

وقد ترد صيغة في جملة تحتمل أكثر من معنى 2؛ وذلك نحو قوله تعالى: ﴿إِنَّنِي بَرَآءُ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ 3؛ فكلمة (برآء)؛ تحتمل المصدر على المبالغة، فيكون من الإخبار بالمصدر عن الذات، كقوله تعالى: ﴿إِنَّهُو عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ ﴾ 4، وتحتمل أنهًا صفة مشبّهة على وزن (فَعَال)، مثل: جواد.

ونحو أن تقول: ( لا قيام في القاعة)؛ فقد يُراد بالقيام المصدر، ويُحتمل أن يُراد به الجمع؛ أي: (القائمون)، جمع (قائم)، كقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيَامًا ﴾ 5.

# ج. عدم التبيّن أنّ القول كلمة أو كلمتان:

ومثال ذلك قولك: (مالي عندك)؛ فإنمّا تحتمل أن تكون (مالي) هي (مال) مضافة إلى ياء المتكلّم، وتحتمل أن تكون هي (ما) وبعدها جارّ ومجرور على أنمّا اسم موصول أو اسم استفهام 6.

## د. المجيء بصيغة تُفضى إلى اختلاف محتمل في الإعراب والدلالة:

ومثاله في القرآن الكريم: ﴿وَٱدْعُوهُ خَوْفَا وَطَمَعًا ﴿ وَطَمَعًا ﴿ وَطَمَعًا ﴿ وَالْحَلِّهِ الْحِلِّ الْحُوف والطمع، ويحتمل الحالية؛ أي: خائفين وطامعين، ونحو قولنا: (أقبل خمسة عشر رجلًا)؛ فهذا يحتمل الحال

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص14.

<sup>3</sup> سورة الرّخرف، الآية 26، وتمامُها: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآءُ مِّمَّا تَعْبُدُونَ﴾.

<sup>4</sup> سورة هود، الآية 46، وتمامُها: ﴿ قَالَ يَننُوحُ إِنَّهُ ولَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ۗ إِنَّهُ و عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ ۖ فَلَا تَسْعَلُنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ ۖ فَلَا تَسْعَلُنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَمٌ ۖ إِنِّهِ أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَاهِلِينَ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الفرقان، الآية 64.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص15.

سورة الأعراف، الآية 56، وتمامُها: ﴿ وَلَا تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفَا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبُ
 مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾.

والتمييز، فمعنى الحال أنمّم أقبلوا يمشون على أرجلهم، ومعنى التمييز أنمّم خمس عشرة جماعة، كلّ جماعة هي رجال، ولو قلنا: (أقبل خمسة عشر رجلًا) لتعيّن التمييز وصارت الدلالة قطعيّة أ.

## ه. ذكر ألفاظ تُفضي إلى الاحتمال في المعنى:

وسواء هذه الألفظ كانت قيودًا أم غيرها، ولو لم تذكر كانت الدلالة قطعيّة، نحو: (ماجاءيي أحوكَ راكبًا)؛ فهذا يحتمل أنّه لم يجئك أصلًا راكبًا أو غير راكب، بخلاف لو قلت: (ما جاءني أحوكَ)<sup>2</sup>.

# و. الحذف الّذي يؤدّي إلى احتمال دلاليّ أو إعرابيّ:

وذلك نحو قوله تعالى: ﴿فَلْيَضْحَكُواْ قَلِيلًا وَلْيَبُكُواْ كَثِيرًا جَزَآءً بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾ 3؛ فهذا يحتمل أنّ المعنى فليضحكوا ضحكًا قليلًا وليبكوا بكاء كثيرًا، فيكون قوله: (قليلًا) و (كثيرًا) من المفعول المطلق، ويحتمل أنّ المعنى فليضحكوا زمنًا قليلًا وليبكوا زمنًا كثيرًا، فيكون قوله: (قليلًا) و (كثيرًا) من الظروف 4.

### 2. محور الدّلالة الظاهرة والباطنة:

أوضح السّامرائيّ أنّ المقصود بالدلالة الظاهرة هو المعنى الّذي يُعطيه ظاهر اللّفظ، مثل: (سافر محمّد)، وأمّا الدّلالة الباطنة فهي الدّلالة التي تُؤدّى عن طريق الجحاز والكنايات والملاحن والاشارات، وغير ذلك، نحو: (رمتني بسهم ريشه الكحل)؛ أي: بنظرة من عين مكحولة، ونحو: (فلانة بعيدة مهوى القرط)؛ أي طويلة العنق.

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص17.

<sup>3</sup> سورة التوبة، الآية 82.

<sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص17.

معاني النّحو، ج1، ص1 أينظر: فاضل صالح السّامرائي، معاني النّحو، ج1، ص1

وقد أطلق عبد القاهر الجرجاني على أمثال هذه الأنساق التعبيريّة مصطلح (معنى المعنى)، جاء في (دلائل الإعجاز): " الكلام على ضربين: ضرب أنت تصل منه إلى الغرض بدلالة اللّفظ وحده، وذلك إذا قصدت أن تخبر عن(زيد) مثلا بالخروج على الحقيقة، فقلت: (خرج زيد)، وبالانطلاق عن (عمرو) فقلت: (عمرو منطلق)، وعلى هذا القياس - ضرب آخر أنت لا تصل منه إلى الغرض بدلالة اللّفظ وحده، ولكن يدلّك اللّفظ على معناه الذي يقتضيه موضوعه في اللّغة، ثمّ تجد لذلك المعنى دلالة ثانية تصل بما إلى الغرض. ومدار هذا الأمر على (الكناية) و (الاستعارة) و (التّمثيل)... وإذ قد عرفت هذه الجملة، فههنا عبارة مختصرة وهي أن تقول: (المعنى)، و(معنى المعنى)؛ تعني بالمعنى المفهوم من ظاهر اللّفظ والذي تصل إليه بغير واسطة، و(بمعنى المعنى)؛ أن تعقل من اللّفظ معنى، ثمّ يفضي بك ذلك المعنى إلى معنى آخر..."1.

ومن الأمثلة التي نقلها الجرجاني<sup>2</sup> وقد جرت بها الألسن العربيّة، قولهم: (هو كثير رماد القدر)، و(طويل النجاد)، وقولهم في المرأة: (نؤوم الضحى)، فهم في جميع ذلك لا يعنون مجرّد اللّفظ، ولكن يدلّ اللّفظ على معناه الذي يوحبه ظاهره، ثمّ يعقل السّامع من ذلك المعنى، على سبيل الاستدلال، معنى ثانيًا هو غرضهم، ف(كثير رماد القدر)؛ أي: أنّه مِضياف، و(طويل النجاد)؛ أي: أنّه طويل القامة، و(نؤوم الضحى) في المرأة أنمّا مترفة مخدومة، لها من يكفيها أمرها.

<sup>1</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص173.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص173.

### ثالثًا. قرائن تفسير المعنى الجملى:

أشار السّامرائي إلى مجموعة من القرائن والخصائص المساعدة على تفسير معنى الجملة العربيّة، وهي:

### 1. القرينة اللّفظية:

هي اللّفظ الدالّ على المعنى المقصود، ولولاه لا يتّضح المعنى أ، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿فَلِمَ تَقُتُلُونَ أَنْبِيآءَ ٱللّهِ مِن قَبُلُ ﴾ أ، فقوله: (من قبل) وضّح أنّ المقصود بقوله: ( تقتلون ) هو الزمن الماضى، وليس الحال أو الاستقبال.

ونحو قولك: (ضربَتْ موسى سلمى)؛ فالتاء عيّنت الفاعل ولولاها لكان (موسى) هو الضارب ولذا إذا لم تكن قرينة تعيّن المقصود وجب حفظ المراتب نحو: (أعطيت زيدًا أحاك) و (أكرم عيسى موسى) و (ضرب من في الدار من على السطح)، وكذلك الأمر في تعيين المحذوف فقد يتعيّن بقرينة لفظية نحو قولك: (خالدا) جوابا لمن قال: من أكرمت؟ فإن المعنى: أكرمت خالدًا.

### 2. القرينة العقلية:

هي التي تتضح من المنطق العقلي<sup>4</sup>، نحو: (أرضعت الصغرى الكبرى)؛ فإنّ العقل يعيّن المرضعة في الجملة ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿وَأُشُرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ﴾ <sup>5</sup>؛ فإنّ العجل لا يُشرب في القلوب وإنّ المعنى وأشربوا حُبّ عبادة العجل<sup>6</sup>.

<sup>1</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة والمعني، ص60.

<sup>2</sup> سورة البقرة، الآية 91، وتمامُها: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ نُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَهُمُ قُلُ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْبِيَآءَ ٱللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ﴾.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص60.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص61.

مورة البقرة، الآية 93، وتمامُها: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعُنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ خُذُواْ مَا ءَاتَيْنَكُم بِقُوَّةِ وَٱسْمَعُواْ
 قَالُواْ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ قُلُ بِئُسَمَا يَأْمُرُكُم بِهِ عَ إِيمَانُكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص61.

ونحو قوله سبحانه: ﴿ وَلَقَدُ أَرَيْنَهُ عَايَتِنَا كُلَّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَى ﴾ أو فلا شك أنّ الله لم يُرِ فرعون كلّ آياته وإنّما أراه الآيات التي آتاها موسى 2، وقوله أيضًا: ﴿ بَلْ فَعَلَهُ وَكَبِيرُهُمْ هَلذًا ﴾ 3؛ فمعلوم عقلا أنّه لا يصح أن يحطّم الصنم الكبير الأصنام الصغار بل جاء بهذا التعبير لغرض مقصود 4.

### 3. القرينة المعنوية:

هي التي يحكم بدلالتها المعنى وصحّته 5، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ لَمُ التي يحكم بدلالتها المعنى وصحّته 5، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ لَمُ يَصِحُ الْمَعْنَى، فَإِنَّ عِيبِهَا لا يخرجها عن كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبًا ﴾ 6؛ أي: سفينة صالحة ولولا هذا التقدير لم يصحّ المعنى، فإنّ عيبها لا يخرجها عن كونها سفينة.

ونحو قوله تعالى على لسان بني إسرائيل لموسى حينما أمرهم بذبح البقرة: ﴿قَالُواْ ٱلْكَنَ جِئْتَ بِٱلْحُقِّ فَالُوا فَذَبَحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ﴾ 7؛ أي: الحق الواضح وإلّا فإنّه قد جاءهم بالحقّ ابتداءً 8.

<sup>1</sup> سورة طه، الآية 56.

<sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص61.

<sup>3</sup> سورة الأنبياء، الآية 63، وتمامُها: ﴿قَالَ بَلْ فَعَلَهُ و كَبِيرُهُمْ هَنذَا فَسْعَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص61.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص61.

<sup>6</sup> سورة الكهف، الآية 79، وتمامُها: ﴿أَمَّا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَتُ لِمَسَكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ فَأَرَدتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبَا﴾.

<sup>7</sup> سورة البقرة، الآية 71، وتمامُها: ﴿قَالَ إِنَّهُ و يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةُ لَآ ذَلُولُ تُثِيرُ ٱلْأَرْضَ وَلَا تَسْقِى ٱلْحَرْثَ مُسَلَّمَةُ لَّا شِيَةَ فِيهِ آلُولُ الْأَرْضَ وَلَا تَسْقِى ٱلْحَرْثَ مُسَلَّمَةُ لَّا شِيَةَ فِيهَا قَالُواْ ٱلْكَنَ جِئْتَ بِٱلْحُقِّ فَذَبِحُوهَا وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص61.

ونحوه قوله تعالى: ﴿فَقُلْنَا ٱضۡرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرَ ۖ فَٱنفَجَرَتُ مِنْهُ ٱثۡنَتَا عَشۡرَةَ عَيُنَا ۖ ﴾ أَي فَصَرب فانفجرت فإنّ المعنى يقتضي ذاك، فالانفجار كان بعد الضرب ، وقوله أيضًا: ﴿فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةُ مِّنْ أَيّامٍ أُخَرَ ۚ ﴾ وفالمعنى يقتضي الإفطار وإلّا لا يكون عليه القضاء 4.

#### 4. القرينة الحالية:

ومثال ذلك لو أنّك رأيت شخصًا في يده خشبة قاصدًا لضرب شخص آخر فتقول: زيدًا؛ أي: اضرب زيدًا. وكقولك لمن نوى الإقامة: إقامة طيّبة 5، ونحو ذلك.

## 5. السياق والمقام:

لقد فرّق السّامرائي بين السّياق والمقام وبيّن أهّما وإن كانا قد يتداخلان في بعض المواطن غير أنّ لكل منهما سماته الخاصّة، فالسّياق هو مجرى الكلام وتسلسله واتّصال بعضه ببعض، وأمّا المقام فهو الحالة التي يُقال فيها الكلام وذلك كأن يكون المقام مقام حزن وبكاء أو مقام فرح وسرور أو مقام تكريم أو مقام ذمّ أو غير ذلك. فقد يتكلّم متكلّم بكلام فيُقال هذا الكلام لا يناسب المقام، وذلك لأنّه قد جاء بكلام يدلّ على الفراق والحزن في مقام سرور وفرح  $\frac{6}{2}$ .

أَ سورة البقرة، الآية 60، وتمامُها: ﴿ وَإِذِ ٱستَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عَ فَقُلْنَا ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرَ ۖ فَٱنفَجَرَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَة عَيْنَا ۖ قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسِ مَّشْرَبَهُمُ ۖ كُلُواْ وَٱشْرَبُواْ مِن رِّزْقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعْقُواْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص61–62.

<sup>3</sup> سورة البقرة، الآية 184، وتمامُها: ﴿أَيَّامَا مَّعْدُودَاتِّ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرَّ وَعَلَى اللَّهِ 184، وتمامُها: ﴿أَيَّامٍ أُخَرُ وَأَن مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أُخَرُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص62.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص63.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص63.

ونحو قوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ أُنَاسُ يَتَطَهَّرُونَ ﴾ ؛ فإنّ ظاهره المدح ولكنّ السّياق الذي وردت فيه العبارة يدلّ على أنّ المتكلّمين لا يريدون بها المدح بل الذمّ، ذلك أنّ هذا القول هو قول الكفّار في لوط-عليه السّلام- وآله، حينما نهاهم عن فعل الفاحشة أن ففي الآية الكريمة بيان قولهم، قال الله تعالى عنهم: ﴿وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ عَ إِلّا أَن قَالُوٓا أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمُ إِنّهُمُ أُنَاسُ يَتَطَهّرُونَ ﴾ .

أمّا قرينة المقام فإنمّا تدلّ على المعنى سواء تبيّنت من السّياق أم لا<sup>7</sup>، وقد أورد الثعالبيّ (ت469هـ) في (فقه اللّغة وسرّ العربية) أنّ العرب يقولون للرّجل يستجهلونه: ( يا عاقل)، وللمرأة

<sup>1</sup> سورة هود، الآية 87، وتمامُها: ﴿قَالُواْ يَشُعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَّتُرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَآ أَوْ أَن نَّفُعَلَ فِي ٓ أَمُوَالِنَا مَا نَشَرُكُ إِنَّكَ لَأَنتَ ٱلْحُلِيمُ ٱلرَّشِيدُ﴾.

<sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص64.

<sup>3</sup> سورة هود، الآية 87.

<sup>4</sup> سورة الأعراف، الآية 82، وتمامُها: :﴿وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ٓ إِلَّا أَن قَالُوٓاْ أَخْرِجُوهُم مِّن قَرْيَتِكُمُ ۖ إِنَّهُمُ أُنَاسُ يَتَطَهَّرُونَ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص64.

<sup>6</sup> سورة الأعراف، الآية 82.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص65.

يستقبحونها: (يا قمره) ، فالمقام يوضّع أنّ هذا من باب الذمّ لا من باب المدح، ونحوه أن تقول ساخرًا وذامًّا: (أنت أشعر من المتنبيّ) و (هو أجود من حاتم)؛ فحقيقة المعنى مخالفة لظاهر اللّفظ والذي يُبيّن ذلك المقام الّذي تُقال فيه العبارة. ولذا قد تكون العبارة الواحدة مدحًا وذمًّا بحسب المقام، نحو قولهم: (لا أبا لك)؛ فإنمّا يمكن أن تكون مدحًا وتكون ذمًّا بحسب المقام .

#### 6. النّغمة الصوتية:

تعدّ من القرائن الظاهرة التي تدلّ على المعنى، ومن خلالها يتّضح الخبر من الاستفهام والمدح من الذمّ وما إلى ذلك، فقولك: (هو شاعر) يمكن أن يكون خبرًا، ويمكن أن يكون استفهامًا بحسب النّغمة الصوتية، ويمكن أن يكون مدحًا وأن يكون ذمًّا، فإن فخّمت الصوت بـ (شاعر) ومددته كنت مادحًا، وتستغني بذلك عن قولك: (هو شاعر مجيد)، وإن كسّرت صوتك ورقّقته كنت ذامًّا ساخرًا أن فالعبارة الواحدة يختلف مدلولها بحسب الأداء الصوتيّ للجملة أو العبارة.

### 7. القرينة العلمية:

المقصود بالعلم؛ العلم الضروري الذي يعلمه المخاطَب، فقد يكون الكلام يحتمل أكثر من معنى وترجّح أحدها قرينة العلم الضّروري<sup>4</sup>، وذلك نحو ما ذكره صاحب (روح المعاني) عند قوله تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ ٱلرِّبَوَاْ أَضْعَافَا مُّضَاعَفَةً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ 5؛ فظاهر الآية النّهي عن أكله إذا كان أضعافًا مضاعفة، فإن لم يكن كذلك لم يتوجّه النّهي إليه، والحقيقة

<sup>1</sup> يُنظر: أبو منصور الثعالبيّ، فقه اللّغة وسرّ العربية، تح: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التّراث العربي-بيروت- لبنان، ط1، 2006م، ص 232.

<sup>2</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة والمعني، ص65.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص66.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص66.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة آل عمران، الآية  $^{5}$ 

أنّ الربا منهيٌّ عنه في كلّ الأحوال سواء كان أضعافًا أم لم يكن، وليس قوله: (أضعافًا مُضاعفةً) قيدًا للنّهي بل هذه صورة من صور الواقع في الجاهلية<sup>1</sup>.

ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَنتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أُرَدُنَ تَحَصَّنَا ﴾ 2؛ فظاهر ذلك مشروط بإرادتهن التحصن، فإن لم يردن ذلك جاز إكراههن، والحق أن ذلك لا يجوز سواء أردن التحصن أم لا، إلّا أنّ هذه الآية نزلت في حادثة معيّنة أراد فيها (عبد الله بن أبيّ) إكراه أمّته على البغاء لتجلب له النقود وهي تريد العفاف.

فمردّ فهم الآيتين السابقتين إلى العلم العام والحكم المعروف وهو حرمة الربا والزّني.

#### 8. الوقف والابتداء:

من القرائن التي تدلّ على معنى الكلام-الوقف والابتداء-؛ وذلك أنّ معنى الكلام قد يتغيّر بحسب مواطن الوقف والابتداء 4، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةُ يَتِيهُونَ فِولاً اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>1</sup> يُنظر: محمود بن عبد الله الألوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسّبع المثاني، ج4، ص442.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة النّور، الآية 33، وتمامُها: ﴿وَلْيَسْتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّىٰ يُغْنِيَهُمُ ٱللّهُ مِن فَضْلِهِ وَٱلَّذِينَ يَبْتَعُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا وَءَاتُوهُم مِّن مَّالِ ٱللّهِ ٱلَّذِي ءَاتَهُ وَلَا تُكُوهُوا الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا وَءَاتُوهُم مِّن مَّالِ ٱللّهِ ٱلَّذِي ءَاتَهُ مُ وَلَا تُكُوهُوا اللّهُ مِنْ مَلِكَتْ أَيْمَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْرًا وَءَاتُوهُم مِّن مَّالِ ٱللّهِ ٱلَّذِي ءَاتَهُ مُ وَلَا تُكُوهُوا اللّهُ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَ غَفُورُ وَاللّهُ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ وَعَن يَكُوهُ مَن يُكُومُ هُونَ ٱللّهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَ غَفُورٌ وَعَن اللّهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَ غَفُورٌ وَعَن يَكُومُ مَا اللّهُ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَ غَفُورٌ وَعَن يَكُومُ مُ اللّهُ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَ عَفُورٌ وَعَن اللّهَ مَنْ بَعْدِ إِنْ أَرَدُن تَكَثَّانَا لِتَبْتَعُوا عَرَضَ ٱلْخِيَوْةِ ٱلدُّنْيَأُ وَمَن يُكُومُ اللّهُ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَ عَفُورُ وَي مِن مَا لَهُ مِنْ بَعْدِ إِنْ أَرَدُن تَكُتُنَا لِتَبْتَعُوا عَرَضَ ٱلْخِيوةِ ٱلدُّنْيَأُ وَمَن يُكُومُ هُونَ اللّهُ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهُ مِنْ مَعْمِ اللّهُ مِنْ اللّهِ مِنْ مَا اللّهُ مِنْ بَعْدِ إِلْكُومُ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ بَعْدِ إِلْ فَاللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ مَا اللّهُ مِنْ مَا اللّهُ مُنْ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>3</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة والمعنى، ص67.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 67.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة المائدة، الآية 26.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 67.

ونحو قوله تعالى: ﴿وَلَا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمُ إِنَّ ٱلْعِزَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا ۚ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ أ:

فإنّه يجب الوقف على قوله: (ولا يحزنك قولهم)، ثمّ يبتدىء بقوله:(إنّ العزّة لله جميعا)؛ لئلّا يفهم أنّ هذا من قولهم².

ونحو قوله تعالى: ﴿قَالَ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجُعَلُ لَكُمَا سُلُطَنَا فَلَا يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا عِالَيْتِنَا ۚ أَنتُمَا وَمَن ٱتَّبَعَكُمَا ٱلْغَلِبُونَ ﴾ 3:

فإن وقفت على (إليكما) كان المعنى أخمّ لا يصلون إليهما، وأنّ الغلبة بآيات الله، وإن وقفت على (بآياتنا) كان المعنى أخمّ لا يصلون إليهما بآيات الله وأخمّ الغالبون على وجه العموم لا بالآيات والوقف الأوّل أولى لأنّ الغلبة كانت بالآيات 4.

# 9. قرينة الفهم العام لأهل اللّغة:

قد لا يفهم المقصود من الجملة لأن كلماتها وطريقة تأليفها لا تنبىء عن معناها ولا تدلّ على مقصودها وإنّما يفهم المقصود منها أهل اللّغة المتكلّمون بها أنها وذلك نحو قولهم: ( يا فيّ مالي، وياشيّ مالي، وياهيّ مالي)؛ ومعناه يا عجبي لك ويا لهفي ويا حسرتي ويا أسفي أن وغير ذلك.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة يونس، الآية 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 67.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة القصص، الآية 35.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 67.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 67-68.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: ابن منظور، لسان العرب، ج14، ص 449.

ومنه ما ذكره صاحب (معاني القرآن) عند قوله تعالى: ﴿وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَّنْهَا﴾ 1: "جلّى الظلمة، فحاز الكناية عن الظلمة ولم تُذكر لأنّ معناها معروف، ألا ترى أنّك تقول: أصبحت باردة وأمست دافئة وهبت شمالا، فكنّى عن مؤنّثات لم يجر لهنّ ذكر لأنّ معناها معروف "2.

## 10. القرينة الحسيّة:

وذلك كالإشارة بنحو الإصبع في اسم الإشارة، وتقطيب والوجه وما إلى ذلك، فتقول: (كُلَّم هذا هذا) و(ضربت هذه هذه) مشيرا بيدك إلى كلّ واحد منهما فتكون القرينة حسيّة لمعرفة الضارب من المضروب والمِكلِّم من المِكلَّم ، ومن القرائن الحسيّة زيّ الفم فتقول مثلا: (هو شاعر) وتزوي فمك وتقطب وجهك فيدلّ على أنّه ليس بذاك.

لقد سبق لنا في الفصل التمهيدي الإشارة إلى نظريّة القرائن النّحوية كما تصوّرها ورسم معالمها تمّام حسّان، فهو من أبرز المحدثين الّذين تناولوا القرائن بالدّراسة العميقة والتأصيل الدقيق<sup>6</sup>، ومن خلال ما قدّمه السّامرائي في تناوله للقرائن، فيمكن القول: إنّه زاد على ما ذكره تمّام حسّان قرينتين هما: قرينة الفهم العام لأهل اللّغة، أو ما يمكن أن نسمّيه (قرينة التواضع اللّغوي)، والقرينة الحسيّة —وهي أقرب إلى لغة الجسد—.

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة الشّمس، الآية  $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  الفرّاء، معاني القرآن، ج $^{3}$ ، ص $^{2}$ 

<sup>3</sup> قَطَبَ فلان قُطُوبًا؛ أي: ضمّ حاجبيه وعبس، ويُقال رأيته غضبانًا قطبًا.(يُنظر: إبراهيم مصطفى، أحمد حسن الزيّات وآخرون، المعجم الوسيط، ص796)

<sup>4</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة والمعني، ص 68.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> زواه زيًّا: يُقال: زوى الشيء؛ أي: جمعه، وقبضه، ويُقال: زوى مابين عينيه؛ أي: قطَّب وعبس. (يُنظر: إبراهيم مصطفى، أحمد حسن الزيّات وآخرون، المعجم الوسيط، ص449)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: الفصل التهيدي، ص 53-54.

## رابعًا. دلالة الإعراب على المعنى الجُملي:

لا ريب أنّ الإعراب أو الوظائف الإعرابية هي التي تحدّدُ عناصر الجملة العربية، إضافة إلى أهميّته - مع تضافر القرائن النَّحوية - في الكشف عن المعنى وارتباطه الوثيق به، وفي هذا الصّدد يقول السّيوطي: " ومن فوائد هذا النّوع معرفة المعنى لأنّ الإعراب يميّز المعاني ويوقفُ على أغراض المتكلّمين "1، كما يتوقّف على القراءات وتعدّد الأحكام الشرعية طبقًا لتعدّد وجوه الإعراب.

وقد بين السمارائي ذلك بقوله: "... الإعراب يبين عن المعاني ويكشف عنها، ولولاه لكان الكلام مبهما غير مفهوم ولامعلوم، فقولك: (ما أحسن خالد) مثلا يحتمل معاني عدّة، ولا يتضح المعنى المقصود إلّا بالإعراب، فإن قلت: (ما أحسنَ خالدٌ) كنت نافيا، وإن قلت: (ما أحسنَ خالدًا) كنت مستفهما "2.

إنّ الّذي أشار إليه السّامرائي من كون الإعراب دالّا وفاعلا في توجيه المعنى وأنّ للحركة الإعرابية مدلول هو ما أجمع عليه أغلب النّحاة، فقد ذكر صاحب (الإيضاح في علل النّحو) في بيان الغرض من الإعراب:" إنّ الأسماء لما كانت تعتورها المعاني فتكون فاعلة ومفعولة، ومضافة، ومضافًا إليها، ولم تكن في صورها وأبنيتها أدلّة على هذه المعاني بل كانت مشتركة، جُعلت حركات الإعراب فيها تنبئ عن هذه المعاني، فقالوا: (ضرب زيدٌ عمرًا)، فدلّوا برفع (زيد) على أنّ الفعل له، وبنصب (عمرو) على أنّ الفعل واقع به. وقالوا: (ضُرب زيدٌ)، فدلّوا بتغيير أوّل الفعل ورفع (زيد) على أنّ الفعل ما لم يسمّ فاعله، وأنّ الفعول قد ناب منابه. وقالوا: (هذا غلامُ زيدٍ)، فدلّوا بخفض (زيد) على إضافة الغلام إليه"د.

وقد تفرّد قطرب (ت206هـ) برأي مخالف خرق به إجماع النّحاة، فكان يقول: لم يعرب الكلام للدّلالة على المعاني، والفرق بين بعضها وبعض، لأنّا نجد في كلامهم أسماء متّفقة في الإعراب مختلفة في

 $<sup>^{1}</sup>$  حلال الدين السيوطي، الإتقان في علوم القرآن ج $^{2}$ ، ص $^{309}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة والمعنى، ص $^{30}$ 

<sup>3</sup> أبو القاسم الزّجّاجي، الإيضاح في علل النّحو، تح: مازن المبارك، دار النفائس-بيروت- لبنان، ط5، 1986م، ص69.

المعاني..." ويقول: " ... إنّما أعربت العرب كلامها لأنّ الاسم في حال الوقف يلزمه السكون للوقف، فلو جعلوا وصله بالسّكون أيضا لكان يلزمه الإسكان في الوقف والوصل. وكانوا يبطئون عند الإدراج فلمّا وصلوا وأمكنهم التحرّك جعلوا التحريك معاقبا للإسكان ليعتدل الكلام... " ومعنى ذلك أنّ لحركات إنّما جيء بما للسّرعة في الكلام والتخلّص من التقاء الساكنين عند اتّصال الكلام، ومن المحدثين الذين تبنّو هذه الفكرة إبراهيم أنيس 3، فالحركات الإعرابيّة في مذهبه ومذهب شيخه قطرب ليست دلائل على المعاني.

لقد ناقش فاضل الستامرائي الفكرة القطربيّة ووقف عند الشبهة التي احتجّ بها، وهي أنّا نجد أسماء متّفقة الإعراب مختلفة المعاني، كقولهم: (إنّ زيدًا أحوك، ولعلّ زيدًا أحوك، وكأنّ زيدًا أحوك)، ونجد أسماء مختلفة الإعراب متّفقة المعاني، كقولهم: (مازيد قائمًا وما زيد قائمٌ، ولا مالَ عندك ولا مالٌ عندك، وما في الدار أحدًا إلّا زيدٌ وما في الدّار أحدٌ إلّا زيدًا ونحوه) في مكن أن نوجز ردّ السّامرائي في مايلي:

- إنّ النّحاة قالوا أنّ الإعراب يدلّ على معنى ولم يقولوا أنّ الّذي يحمل إعرابا واحدا يتّفق في معناه، فهذا لا يكون؛ لأنّ الكلام يختلف بين إثبات ونفي واستفهام وتعجّب وتمنّ وترجّ وغير ذلك، ولازم ماذهب إليه قطرب أن يكون لكلّ جملة في العربيّة إعراب خاصّ بما فجملة (سافر محمود) لها حالة إعرابية، و(حضر محمود) لها حالة إعرابية، و(صام محمود) لها حالة و(أفطر محمود) لها حالة. وهذا لا يمكن أن يقول به أحد، بل لا يمكن أن يقول به أحد 5.

- إنّ الحالات الإعرابيّة محدودة، وهي ثلاث في الأسماء: الرفع والنصب والجرّ، وثلاث في الفعل المضارع وهي الرفع والنصب والجزم، وإنّ المعاني غير محدودة فلا بدّ أن تشترك معانٍ عدّة في حالة إعرابية واحدة

<sup>1</sup> المرجع السابق، ص 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 70-71.

<sup>3</sup> يُنظر: إبراهيم أنيس، من أسرار اللّغة، مكتبة الأنجلو المصريّة-القاهرة- مصر، ط6، 1978م، ص242.

<sup>4</sup> يُنظر: أبو القاسم الزّجّاجي، الإيضاح في علل النّحو، ص 70.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة والمعنى، ص 33-34.

إذ لا يمكن أن يكون لكل معنى إعراب ولذا اشتركت في حالة النصب مثلا المفاعيل الخمسة والحال والتمييز وغيرها 1.

- النّحاة يقولون إنّ الرفع علم الابتداء أو الفاعلية أو علم العمدة، والنصب علم الفضلة وما ألحق بها، والجرّ علم الإضافة ونحو ذلك من التفسيرات ولا تخرج الأمثلة التي ذكرها قطرب عما قاله النّحاة، فقوله: (إنّ زيدًا أخوك، ولعلّ زيدًا أخوك، وكأنّ زيدًا أخوك)؛ كلّها الاسم المنصوب فيها مسند إليه والمرفوع مسند، فهي إذن لم تخرج عن القاعدة التي ذكرها النّحاة والمعنى الذي ذكروه فلم يكن الاسم المنصوب في أحدها عمدة والآخر فضلة أو غير ذلك ثمّا يؤدّي إلى تغيير أساسي في طبيعة التقسيم الذي وضعوه 2.

- الإعراب من القرائن التي يميّز بها المخاطَب بين الفاعل والمفعول أو غيرهما، فالعربية تبيح التقديم والتأخير في ذلك فلا تلتزم تقديم الفاعل وتأخير المفعول كما في سائر اللّغات، وبفضل الحركات الإعرابيّة يمكننا أن نميّز بين الفاعل والمفعول به في مثل قولنا: (ضرب خالدًا محمّدٌ)، فلا يمكن القول إنّ الإعراب لايدلّ على المعني 3.

- إنّ تمام المعنى قد يتوقّف على حسب الحالة الإعرابية، فقولنا: (أشهد أنّ محمّدًا رسولُ الله) برفع (رسول) تامّ المعنى، ولو قلتها بالنصب لم يتمّ المعنى حتّى تأتي بالخبر، وغير ذلك من الأمثلة 4.

وأمّا الشبهة الثانية التي ذكرها قطرب من كون أنّه قد يختلف الإعراب ويتّفق المعنى، فقد ردّها السّامرائي وبيّن بطلانها من جهتين: 5 فإمّا أن تكون الجملتان المذكورتان من لغتين مختلفتين، نحو: (ليس

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 34–35.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص36.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 37.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 37–38.

الطّيب إلّا المسك) بنصب المسك في لغة الحجاز، و(ليس الطّيب إلّا المسك) برفع المسك في لغة تميم  $^1$ ؛ فهذه لغات واللّغات قد تختلف في التعبير عن المعنى الواحد، وإمّا أن تكون الجملتان من لغة واحدة فلا بدّ أن يختلف المعنيان إذا اختلفا في الإعراب  $^2$ كما هو معلوم.

فالسّامرائي يرى أنّ دلالة الإعراب على المعاني المختلفة حقيقة لغوية لا شكّ فيها، ويوضّح هذه الحقيقة بأمثلة من آي الذكر الحكيم فيقول: " وإنّ قوله تعالى: ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ بَرِيَءُ مِّنَ ٱلْمُشْرِكِينَ وَلَه تعالى: ﴿ وَنَسُولُهُ ﴾ أن و غيرت حركة الرسول من الضمة إلى الكسرة لانتقض المعنى وفسد، وأن قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخُشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَ وَ الله عن ذلك، ... وغيره ممّا هو واضح كل الوضوح "5. العلماء لانعكس المعنى وصار الله حاشيًا تعالى الله عن ذلك، ... وغيره ممّا هو واضح كل الوضوح "5. وقد ساق السّامرائي مجموعة من الفوائد المتعلّقة بالإعراب، أهمّها:

- السعة في التعبير: وذلك أن يكون للمتكلّم سعة في التقديم والتأخير مع بقاء معنى الجملة العام واحدا؛ فالجملة الآتية مثلا:

- أعطى محمّدٌ خالدًا كتابًا.

<sup>1</sup> يُنظر: ابن هشام الأنصاري، مغنى اللّبيب عن كتب الأعاريب، ص 377-388.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تأمّل في قول القائل مثلًا: (أكرمتك وزيدً) وقوله: (أكرمتك وزيدًا)؛ فإنّ (زيدٌ) الأولى معطوفة على الفاعل المتكلّم، فالمتكلّم وزيد أكرما المخاطَب، وفي الثانية أنّ المتكلّم أكرم المخاطَب وأكرم زيدًا معه. (يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة والمعني، ص 36).

<sup>3</sup> سورة التوبة، الآية 3، وتمامُها: ﴿وَأَذَنُ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَجِّ ٱلْأَحْبَرِ أَنَّ ٱللَّهَ بَرِىٓ مُّ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَجِّ ٱلْأَحْبَرِ أَنَّ ٱللَّهَ بَرِىٓ مُّ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولُهُ ۚ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُواْ أَنْكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِى ٱللَّهِ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَذَابِ وَرَسُولُهُ ۚ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُواْ أَنْكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِى ٱللَّهِ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَذَابِ أَلْكِهِ ﴾.

<sup>4</sup> سورة فاطر، الآية 28، وتمامُها: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَآبِ وَٱلْأَنْعَ مِ مُخْتَلِفٌ أَلُونُهُ و كَذَلِكَ ۚ إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَ وَأُلْ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة والمعنى، ص 38.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج1، ص 34.

- محمّدٌ أعطى خالدًا كتابًا.
- خالدًا أعطى محمّدٌ كتابًا.
- كتابًا أعطى محمّدٌ خالدًا.
- كتابًا خالدًا أعطى محمّدٌ.
- أعطى خالدًا كتابًا محمّدٌ.
- أعطى خالدًا محمّدٌ كتابًا.

وغيرها من الصور الأخرى دون أن يحصل لُبس بين المعطي والآخذ، فالمعطي في كل الجمل السابقة هو (محمد) والآخذ (خالد)، والمعنى العام بين التعبيرات السابقة مشترك وهو معلوم من الحركة الإعرابية؛ إذ إنّ الرفع يشير إلى الفعل والنّصب إلى المفعول.

- الدقة في المعنى: فالإعراب يمنح اللّغة غناء ودقّة في التعبير عن المعاني التي يريدها المتكلّم، فالجملة المذكورة سابقا لوتأملنا في معانيها الخاصّة غير المعنى المشترك العام، لوجدنا بينها فروقا دلاليّة واضحة، وبيان ذلك على النّحو الآتي: 1
- أعطى محمّدٌ خالدًا كتابًا؛ هذه الجملة الفعليّة تقال والمخاطَب خالي الذهن عن الموضوع، فهو إحبار بما لا يعلم عنه المخاطَب شيئا.
- محمّدٌ أعطى خالدًا كتابًا؛ في هذا التعبير المخاطَب يعلم أنّ شخصًا ما أعطى خالدًا كتابًا، ولكنّه لا يعلم المعطى أو يظنّه غير (محمد)، فتقدّم المسند إليه لإزالة الوهم من ذهنه.
- خالدًا أعطى محمّدُ كتابًا؛ في هذه الحالة المخاطَبُ يعلم أنّ محمّدًا أعطى كتابا شخصا ما، ولكنّه يجهل هذا الشخص، أو يظنّه غير (خالد)، فتقدّم (خالد) لإزالة الوهم من ذهنه.

203

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 34-35.

- كتابًا أعطى محمّدٌ خالدًا؛ هنا المخاطب يعلم أنّ محمّدًا أعطى خالدًا شيئا ما، ولكنّه لا يعلم ذلك الشيء الذي أُعطي، أو يظنّه غير (الكتاب)، فقُدّم (الكتاب) لإزالة الوهم؛ أي: أعطاه كتابا لاشيء آخر.
- كتابًا خالدًا أعطى محمّدٌ؛ في هذه الجملة المخاطَبُ يعلم أنّ محمّدًا أعطى شيئًا ما لشخص ما، ولكنّه لا يعلم الشخص ولا الشيء المعطى، فقدّما الكتاب وخالد- لإزالة الوهم.
- أعطى خالدًا كتابًا محمّدٌ؛ هنا أُخِّر الفاعل وقُدِّم المفعولان، وذلك لأنّ المفعولين أهمّ من الفاعل عند المخاطب، فهو يعلم أي المخاطب أنّ محمّدًا من شأنه أن يُعطي، فليس في الإخبار بأنّه (أعطى) كبير فائدة، لكنّ المهمّ أنّه أعطى خالدًا كتابًا، إذ ليس من شأنه أن يُعطيه كتابًا، وذلك قد يرجع لطبيعة العلاقة بينهما أو لأمر ما، فقدّم المفعولان لأخّما مهمّان ويعنيان المخاطب بدرجة كبيرة.

### خامسًا. دلالة الجملة الاسميّة والفعليّة:

معلوم أنّ الاسم يدلّ على الثبوت، والفعل يدلّ على التحدّد، وقد أشار الزركشيّ في (البرهان) إلى الفرق بين الخطاب بالاسم والفعل، فقال: "... وأنّ الفعل يدلّ على التحدّد والحدوث، والاسم على الاستقرار والثبوت، ولا يحسن وضع أحدهما موضع الآخر، فمنه قوله تعالى: ﴿وَكَأَبُهُم بَسِطُ لَاستقرار والثبوت، ولا يحسن وضع أحدهما موضع الآخر، فمنه قوله تعالى: ﴿وَكَأَبُهُم بَسِطُ ذِرَاعَيْهِ ﴾ أ، لو قيل: (يبسط) لم يؤدّ الغرض؛ لأنّه لم يُؤذِن بمزاولة الكلب البسط، وأنّه يتحدّد له شيء بعد شيء، فرباسط) أشعر بثبوت الصّفة، وقوله: ﴿هَلُ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللّهِ يَرُزُقُكُم ﴾ أنو قيل: (رازقكم) لفات ما أفاده الفعل من تجدّد الرّزق شيئا بعد شيء "ق.

<sup>1</sup> سورة الكهف، الآية 18، وتمامُها: ﴿وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظًا وَهُمْ رُقُودٌ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَذَاتَ ٱلشِّمَالِ ۗ وَكَلْبُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ لَوِ ٱطَّلَعْتَ عَلَيْهِمْ لَوَلَّيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِثْتَ مِنْهُمْ رُعْبَا﴾.

<sup>2</sup> سورة فاطر، الآية 3، وتمامُها: ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُّ هَلُ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُّ هَلُ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُّ هَلُ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ هَلُ مِنْ خَلِقٍ غَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ هَلُ مِنْ خَلِقٍ عَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ مِّنَ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ مِّنَ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ مِنْ خَلِقٍ عَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّلِهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَالِهُ الللَّهُ عَلَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>.67–66،</sup> الدّين الزّركشي، البرهان في علوم القرآن، ج4، ص66–67.

ويرى فاضل صالح السّامرائي أنّ ما اشتهر من كون الجملة الاسميّة تدلّ على الثبوت والجملة الفعليّة تدلّ على التحدّد هو من باب التحوّز في القول، -كما استقرّ ذلك لدى بعض اللّغويين والصّحيح لدى السّامرائي أنّ الاسم هو الّذي يدلّ على الثبوت والفعل يدلّ على الحدوث والتحدّد، فرمنطلق) يدلّ على الثبوت، و(هو متعلّم)، و(هو متعلّم)، و(هو متعلّم)، و(هو حليب)، يدلّ على الثبوت، وقولنا: (هو يخطب)، و(هو يتعلّم)، و(هو يعلّم)؛ يدلّ على الحدوث والتحدّد، " فالجملة لاتدلّ على حدوث أو ثبوت، ولكنّ الّذي يدلّ على الحدوث أو الثبوت مافيها من السم وفعل.."  $\frac{3}{2}$ 

فالذي يظهر أنّ الستامرائي يركّز في تحديد دلالة الجملة على طبيعة المسند والمسند إليه، يقول: "ثمّ إنّه لو كانت الجملة هي التي تدلّ على الثبوت أو الحدوث لم يكن هناك فرق بين قولنا: (محمّد منطلق) و (محمّد ينطلق)؛ إذ كلّ هذه الجمل اسميّة، وهو ماتردّه طبيعة اللّغة واستعمالاتها والمفهوم من دلالاتها "4. ومن المواضع القرآنيّة التي ذكرها السّامرائي تحليلا وتوجيها في هذا الباب نذكر:

- عند قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾ 5.

بيّن السّامرائي أنّ التعبير في صدر الآية جاء بالفعل (ليعذّبهم)، وجاء بعده بالاسم (معذّبهم)؛ وذلك أنّه جعل الاستغفار مانعًا ثابتًا من العذاب، بخلاف بقاء الرّسول -صلّى الله عليه وسلّم- بينهم،

<sup>1</sup> يُنظر: الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، ص 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص162.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص162.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع نفسه، ص163.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الأنفال، الآية 33.

فإنّ العذاب موقوت ببقائه بينهم، فجاء التعبير بذكر الحالة الثابتة عن طريق استعمال الصيغة الاسميّة، أمّا الحالة الموقوتة فجاء التعبير عنها باستعمال الصيغة الفعليّة.

- عند قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهُلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَقَىٰ يَبْعَثَ فِيۤ أُمِّهَا رَسُولَا يَتُلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِنَاۚ وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَىٰ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِمُونَ﴾ 2

فالظلم من الأسباب الثابتة في إهلاك الأمم، وقد جاء التعبير بالصيغة الاسميّة للدّلالة على الثبات، يقول السّامرائي: "... ثمّ انظر كيف جاءنا بالظلم بالصيغة الاسميّة أيضًا دون الفعليّة، فقال: ( وأهلها ظالمون)، ولم يقل: (يظلمون)؛ وذلك معناه أنّ الظلم كان وصفًا ثابتًا لهم مستقرًّا فيهم غير طارئ عليهم، فاستحقّوا الهلاك بهذا الوصف السيّء "3.

يقول الستامرائي: " فأنت ترى أنّ الرّسول — صلّى الله عليه وسلّم - نفى عبادة الأصنام عن نفسه بالصيغتين: الفعليّة والاسميّة (لا أعبدُ ما تعبدون) و(لا أنا عابد ما عبدتم)، وبالفعلين: المضارع والماضي (تعبدون) و (عبدتم). ونفى عن الكافرين العبادة الحقّة بصيغة واحدة مرّتين؛ هي الصيغة الاسميّة: (ولا أنتم عابدون ما أعبد)؛ ومعنى ذلك أنّه نفى عبادة الأصنام عن نفسه في الحالتين: الثابتة والمتجدّدة في جميع الأزمنة، وهذا غاية الكمال"5.

<sup>1</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، التعبير القرآبي، ص 26.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة القصص، الآية 59.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 26.

<sup>4</sup> سورة الكافرون، الآيات 1-2-3-4-6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص 28.

فلو اقتصر على الفعل لقيل: إنّ هذا أمر حادث قد يزول، ولو اقتصر على الاسم لقيل: صحيح أنّ هذه صفة ثابتة، ولكن ليس معناه أنّه مستمرّ على هذا الوصف لا يفارقه، فإنّ الوصف قد يفارق صاحبه أحيانًا؛ فالحليم قد يغضب والجواد قد يأتيه وقت لا يجود فيه، وحتى لا يُظنّ ذلك في النبيّ-صلّى الله عليه وسلّم- جاء التعبير عن إعلان براءته من معبوداتهم بالصيغتين الفعليّة والاسميّة 1.

فلمّا كانت الصيغة الفعليّة دالّة على الحدوث، والصيغة الاسميّة دالّة على الثبات عُلِمَت براءته من معبوداتهم في كلّ حالة.

وعند قوله تعالى: ﴿ هَلَ أَتَىٰكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ، إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمَا ۚ قَالَ سَلَمُ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ ﴾ 2:

فالمتأمّل في الآيات الكريمة يُدركُ أنّ الله سبحانه فرّق بين السّلامين فجعل الأوّل بالنّصب والثاني بالرّفع، ولم يسوّ بينهما، وذلك لأنّ قوله: (سَلَامًا) تقديره: نُسلّمُ سلامًا؛ أي: بتقدير فعل، وقوله: (سلامٌ) تقديره: سلامٌ عليكم؛ أي: بتقدير اسميّة الجملة، والاسم أثبت وأقوى من الفعل، فدلّ ذلك على أنّ إبراهيم —عليه السّلام – حيا الملائكة بتحيّة حير من تحيّتهم 3.

وعند قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَآ إِنَّكَ جَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ لَّا رَيْبَ فِيهِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾: فالأصل: تحمَعُ النّاس؛ لأنّه في الاستقبال ولكن الأمر متحقّق ثابت أخبر عنه باسم الفاعل (حامع) الدّال على الثبوت، ومن ذلك قوله تعالى:

﴿ وَإِنَّ ٱلدِّينَ لَوَاقِعُ ﴾ 5؛ أي: الحساب، ولم (يقع) 6.

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 28.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة الذّاريات، الآيات  $^{2}$ 

 $<sup>^{14}</sup>$  يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني الأبنية في العربية، ص $^{14}$ 

<sup>4</sup> سورة آل عمران، الآية 9.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة الذّاريات، الآية  $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 13.

# 3. مسائل في التّحليل النّحوي للجملة القرآنية:

يقوم التّحليل النّحوي على "تمييز العناصر اللّفظية للعبارة، وتحديد صيغها ووظائفها، والعلاقات التركيبيّة بينها، بدلالة المقام والمقال"، ولا ريب أنّ الحراك النّحوي-بما يحمله من بحث وتحليل وتوجيه- منذ القديم إنّما كان غرضه فهم معاني النّص القرآنيّ، ومعرفة أساليب التّعبير عن تلك المعاني.

لقد مارس فاضل صالح السّامرائي التّحليل النّحوي، وركّز في تحليلاته وتوجيهاته النّحوية على ما سمّاه" فقه النّحو"<sup>2</sup>؛ عن طريق التّمييز بين التّراكيب المختلفة وتحليلها وشرح معانيها، فالمعنى في تصوّره النّحوي موضوع جليل، واللّغة ما وُجدت إلّا للإفصاح عنه<sup>3</sup>، لذا سلك السّامرائي في جهوده النّحوية مسلك الجمع بين النّحو والمعنى.

وفي هذا الصدد يقول: "إنّ دراسة النّحو على أساس المعنى، علاوةً على كونها ضرورة فوق كلّ ضرورة، تُعطي هذا الموضوع نداوةً وطراوة، وتُكسبهُ جدّةً وطرافة "<sup>4</sup>، ثمّ يُضيفُ موضّحًا أنّ "الدّارِس له على هذا النّهج، يشعرُ بلذّة عظيمة وهو ينظر في التعبيرات ودلالتها المعنوية، ويشعر باعتزاز، بانتسابه إلى هذه اللّغة الفنيّة، الثريّة، الحافلة بالمعاني الدّقيقة الجميلة "<sup>5</sup>.

نحاول في هذا المبحث رصد جوانب من التحليلات النّحوية المتعلّقة بالجملة القرآنية، وبيان مركزّية المعنى في التّحليل. المعنى في التّحليل.

وبعد استقراء مجموعة من المواضع وقع الاختيار على أربعة نماذج تمثّل تحليلاتها وتوجيهاتها أبرز سمات التّحليل النّحوي لدى السّامرائي:

أ فخر الدّين قباوة، التّحليل النّحوي: أصوله وأدلّته، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان - القاهرة - مصر، ط1، 2002م، ص14.

يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج1، ص9.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص9.

<sup>4</sup> المرجع نفسه، ص8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> المرجع نفسه، ص8.

# أُوّلًا. قوله تعالى: ﴿قُلْ أَرَءَيْتَكُمْ إِنْ أَتَنْكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ أَتَتَكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرَ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ﴾ :

بيّن السّامرائيّ أنّ الفعل(أرأيت) قد تأتي فيه الكاف بعد التاء، فيقال: (أرأيتك)، كما في آية سورة الأنعام<sup>2</sup>، ولهذا الفعل معنيان واستعمالان:

- الاستعمال الأوّل: " أن يسأل الرجلُ: ( أرأيتَ زيدًا بعينِك؟) فهذه مهموزة، فإذا أوقعتها على الرجل منه قلت: ( أرأيتك على غير هذه الحالة؟ ثمّ تثنيّ، وتجمع، فتقول لرجلين: (أرأيتماكما)، وللقوم: ( أرأيتُمُوكُمْ)، وللنسوة: ( أرأيتنّكنّ)، وللمرأة: ( أرأيتلكِ) بخفض التاء، ولا يجوز إلّا ذلك".

- الاستعمال الثاني: <sup>4</sup> أن يكون بمعنى (أخبرني)، كما مرّ في (أرأيت) إلّا أنّه زيدت الكاف عليها لتوكيد الخطاب، والكاف هنا حرف يتصرّف على حسب المخاطّب، أمّا التاء فتبقى على حالها مفردة مفتوحه تقول: (أرأيتك يا سعيد؟)، (أرأيتكما يا طالبان؟)، (أرأيتكم يا طلّاب؟)، (أرأيتك يا طالبة؟)، قال تعالى: ﴿قُلُ أَرَعَيْتَكُمْ إِنْ أَتَهُ عُذَابُ ٱللّهِ ﴿ .

وقد اعتمد الستامرائي في توجيهه على ما ذكر ابن منظور في (لسان العرب)، حيث يقول:" ... والذي يذهب إليه النّحويون الموثوق بعلمهم، أنّ الكاف لا موضع لها، وإنّما المعنى أرأيت زيدًا ما حالَه، وانّما الكاف زيادة في بيان الخطاب، وهي المعتمد عليها في الخطاب، فتقول للواحد المذكّر: أرأيتك زيدًا ما حالَهُ؟ بفتح التّاء والكاف، وتقول في المؤنّث: أرأيتكِ زيدًا ما حالَهُ يا امرأةُ؟ فتفتحُ التّاء على أصل

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة الأنعام، الآية 40.

معاني النّحو، ج $^2$ ، ص $^2$  . ثنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج

ابن منظور، لسان العرب، ج14، ص294.

<sup>4</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج2، ص 15.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الأنعام، الآية 40، وتمامُها: ﴿قُلُ أَرَءَيْتَكُمْ إِنْ أَتَىٰكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ أَتَتُكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرَ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ﴾.

خطاب المذكّر، وتكسِرُ الكاف لأنهّا قد صارت آخر ما في الكلمة والمنبئة عن الخطاب، فإن عدّيْتَ الفاعل إلى المفعول في هذا الباب صارت الكاف مفعولة تقول: رأيتُني عالما بِفُلانٍ، فإذا سَألتَ عن هذا الشّرط، قلت للرّجل: أرأيتَكَ عالما بفلانٍ، وللاثنين أرأيتُماكما عالمينِ بفلانٍ، وللجميع أرأيتُموكُم؛ لأنّ هذا في تأويل: أرأيتم أنفسكم، وَتَقُولُ للمرأة: أرأيتِكِ عالمة بفُلانٍ، بِكَسْرِ التاء..."1.

فالملاحظُ أنّ التعبير القرآنيّ جاء في مرّة (أرأيتم)، وفي مرّة أخرى (أرأيتكم)؛ وأرجع السّامرائي ذلك إلى سببين: 4

- أنّه قال في الآية الأولى: ﴿ أَرَءَيْتُمُ إِنْ أَخَذَ ٱللّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُم ﴾ 5؛ فاحتاجوا بعد إلى زيادة في التنبيه والخطاب، وذلك أنّ فاقد السمع والبصر، والمختوم على قلبه به حاجة إلى زيادة خطاب وتنبيه أكثر من السويّ، فجاء التعبير فيما بعد بصيغة (أرأيتكم).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ابن منظور، لسان العرب، ج14، ص 294.

 $<sup>^{2}</sup>$  يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج $^{2}$ ، ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الأنعام، الآيات  $^{4}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الأنعام، الآية 46، وتمامُها: ﴿قُلُ أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ ٱللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنْ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَعْدُ ٱللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنْ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَعْدُ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنْ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَعْدُ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنْ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَعْدُ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنْ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَعْدُ اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنْ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ عَلَى اللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّه

- أن الآية الثانية أشد من الأية الأولى تنكيلًا وعذابًا، فإنّ فيها عذاب السّمع والبصر، فاحتاج الموقف إلى تنبيه أكثر وزيادة حذر وحيطة فجاء بكاف الخطاب.

ومن خلال ما ذكره السّامرائي من تحليل وتوجيه يتّضح جليًّا أنّ القاعدة النّحوية في القرآن الكريم تستند إلى مراعاة المتلقى أو المخاطب، كما تأتي مراعيةً لسياق النّص.

ثانيًا. قوله تعالى: ﴿وَلَيِنْ أَخَّرُنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰٓ أُمَّةٍ مَّعْدُودَةٍ لَّيَقُولُنَّ مَا يَحْبِسُهُ ۗ ٱلْا يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ عَيْسَتَهْزِءُونَ ﴾ أ:

وقف السّامرائي عند هذه الآية مشيرًا إلى الفعل (ليس)، فقال: "وهذا الفعل يُستعملُ في العربيّة لنفي الحال على الإطلاق، وإذا قيّد فبحسب ذلك التقييد، تقول: (ليس زيد قائمًا)؛ أي: الآن، وقال تعالى: ﴿ أَلَا يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصُرُوفًا عَنْهُم ﴾ 2؛ أي: في المستقبل... "3؛ فهو يبيّن أنّ القاعدة المعياريّة لدى نحاة العربيّة تتلحّص في أنّ (ليس) تنفي الحال فقط، وقد منعوا ورودها للاستقبال، يقول الزّمخشريّ: "و(ليس) معناها نفي مضمون الجملة في الحال، تقول: (ليس زيد قائمًا الآن)، ولا تقول: (ليس زيد قائمًا عدًا) "4.

ثمّ أوضح السّامرائي مخالفته لجمهور النّحويين، فقال: "... وليس صحيحًا ما ذهب إليه بعض النّحاة من أغّا لا تنفي إلّا الحال، بل هي كذلك إذا أطلقت كما ذكرنا فإذا قيّدت فنفيها على حسب القيد"5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة هود، الآية 8.

<sup>2</sup> سورة هود، الآية 8، وتمامُها: ﴿ وَلَيِنَ أَخَّرُنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰٓ أُمَّةٍ مَّعْدُودَةٍ لَيَقُولُنَّ مَا يَحْبِسُهُ ۚ وَ أَلَا يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ عَيْسَتَهْ زِءُونَ ﴾.

 $<sup>^{229}</sup>$  فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج $^{1}$ ، ص

<sup>4</sup> جار الله الزمخشري، المفصّل في صنعة الإعراب، تح: علي بو ملحم، مكتبة الهلال-بيروت- لبنان، ط1، 1993م، ص 335.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج1، ص 229.

واستدلّ بسياق النّظم القرآنيّ، فالعذاب المذكور في أوّل الآية هو عذاب الآخرة ، فاكتسبت (ليس) دلالة الاستقبال.

ودلالة (ليس) على مطلق النّفي قال بها بعض النّحاة كابن السّراج(ت 316هـ) وابن درستويه وأبو حيّان(ت745هـ) وغيرهم²، فقد جاء في (ارتشاف الضّرب):"... أنّما لنفي الحال في الجملة غير المقيّدة بزمان، والمقيّدة بزمان تنفيه على حسب القيد، وهو الصّحيح"<sup>3</sup>.

فالملاحظ هنا أنّ السّامرائي خالف معياريّة القاعدة النّحوية وأخضعها لسياق النّظم القرآنيّ وأسلوبه.

# ثَالثًا. قوله تعالى: ﴿وَجَآءُو عَلَىٰ قَمِيصِهِ عِبِدَمِ كَذِبِ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَبْرٌ جَمِيلُ وَٱللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ ﴾ \*:

أشار الستامرائي إلى قضيّة (الخبر النائب مناب الفعل)، وذكر أنّ الخبر قد ينوب مناب الفعل كقولنا: (صبرٌ جميلٌ)، و(سمعٌ وطاعةٌ)، ومثل هذا يورده النّحاة في باب حذف المبتدأ وجوبًا، ويقدّرونه: صبري صبرٌ جميلٌ، وأمري سمعٌ ونحو ذلك<sup>5</sup>.

والجدول الآتي يوضّح ما سبق:6

| 1  | فعل               | المصدر النائب عن فعله | المصدر النائب عن فعله مخبرًا به |
|----|-------------------|-----------------------|---------------------------------|
| ١, | بىبۇ صبرًا جميلًا | صبرًا جميلًا          | صبر جميل ا                      |
| ١, | ليعك              | طاعةً لك              | طاعةٌ لك                        |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جاء في (الكشّاف) أنّ (العذاب) عذاب الآخرة. (يُنظر: جار الله الرّمخشري، الكشّاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، ص 478).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: أبو حيّان الأندلسي، ارتشاف الضّرب من لسان العرب، مر: رمضان عبد التوّاب، مكتبة الخانجي-القاهرة- مصر، ط1، 1998م، ص1157م.

<sup>3</sup> المرجع نفسه، ص 1157.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة يوسف، الآية 18.

معاني النّحو، ج1، ص179. يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج1، ص

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر : المرجع نفسه، ص 180.

| سمعٌ ياسعيد    | سمعًا ياسعيد   | اسمع ياسعيد  |
|----------------|----------------|--------------|
| رحمةٌ بالفقراء | رحمةً بالفقراء | ارحم الفقراء |

فالملاحظُ أنّ الجمل الأولى مبدوءة بفعل، والجمل الثانية استغني فيها عن الفعل، وجيء بمصدر منصوب ناب عن فعله، وفي هذه الحال وجب حذف الفعل، والمصدر هنا مفعول مطلق لفعل محذوف وجوبًا، فإنّه من المعلوم إذا وقع المصدر بدلًا من فعله حذف عامله وجوبًا وهو مقيس في الأمر، والنّهي، والدعاء، والخبر أحيانًا، وأمّا الجمل في العمود الثالث من الجدول فهي كالتي قبلها غير أنّ المصادر جاءت مرفوعة، أي عُدل بها من النّصب إلى الرفع للدّلالة على الثبوت والدوام 1.

ثمّ وقف السّامرائي عند جملة (صبرٌ جميلٌ) من قوله تعالى على لسان سيّدنا يعقوب - عليه السّلام - فقال بعد أن أورد الآية: " ... أي: فالأصبر صبرًا جميلًا، قالها بالرّفع ولم يقل (صبرًا جميلًا) بالنّصب، لأنّه أراد الدّلالة على الثبات والدوام؛ أي: صبرٌ دائمٌ ثابت لا صبر موقوت، فقد أمر نبيّ الله نفسه بالصبر الثابت الدائم، الصبر الطويل الّذي لاينقطع، وهذا المعنى لا يكون في النّصب، تقول: صبرًا يا فلان على هذه المسألة إذا كانت موقوتة، فإذا أردت الصبر الطويل الدائم قلت: (صبرٌ يافلان) "2.

ولسيبويه في هذا الموضع كلام نصه: "...

فَقَالَتْ: حنانٌ ما أَتَى بِكَ هَهُنَا أَذُو نَسَبٍ أَمْ أَنْتَ بالحَيّ عَارِفُ<sup>3</sup> لِكَ هَهُنَا أَذُو نَسَبٍ أَمْ أَنْتَ بالحَيّ عَارِفُ<sup>3</sup> لِمَعنى النّصب لَم تُردْ (حِنَّ)، ولكنّها قالت: أمرنا حنانٌ، أو ما يصيبنا حنانٌ. وفي معنى هذا كلّه معنى النّصب ... ومثل ذلك قول الشاعر:

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 180.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع نفسه، ص 181.

 $<sup>^{3}</sup>$  يُنسبُ البيت لمنذر بن درهم الكلبي، وحاصل معناه أنّ الشاعر يصوّر غيرة مجبوبته التي التقاها مصادفة، فأنكرته حوفا عليه من قومها الغيارى ورحمة به على تجشّمه الأهوال، فلقّنته جوابا إذا ما سأله أحد عن سبب مجيئه، وهو النسب أو المعرفة بالحيّ، أمّا الشّاهد: قوله: (حنانٌ) المرفوع بتقدير مبتدأ؛ أي: أمري حنان، وهو نائب عن المصدر الواقع بدلا من الفعل. (يُنظر: الأشموني، شرح الأشموني على ألفيّة ابن مالك، +1، +1، +1).

# يَشْكُو إِليَّ جَمَلِي طُولَ السُّرَى صَبْرٌ جَميلٌ فَكِلَانَا مُبْتَلَى 1

والنصب أكثر وأجود؛ لأنّه يأمره، ومثل الرفع ﴿فَصَبْرُ جَمِيلٌ ۖ وَٱللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ ﴾ 2؛ كأنّه يقول: الأمر صبرٌ جميلٌ، والّذي يُرفع عليه (حنانٌ وصبرٌ) وما أشبه ذلك لا يستعمل إظهاره، وتركُ إظهاره كتركِ إظهار ما ينصبُ فيه "3.

وقد ردّ السّامرائي ماذهب إليه سيبويه من أنّ النّصب أكثر وأجود، وفي ذلك يقول: "ولست أذهب إلى ماذهب إليه سيبويه في أنّ النّصب أكثر وأجود، وإنّما هو أمر يعود إلى المعنى، فإن أراد الحدوث نصبه، وإن أراد الثبوت رفع كما علمت"<sup>4</sup>.

وللرِّمخشريّ في مثل هذا النّسق التعبيريّ توجيه وافقه فيه السّامرائي، فقد ذكر في (الكشّاف) عند قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا ٱدۡخُلُواْ هَنذِهِ ٱلْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدَا وَٱدۡخُلُواْ ٱلْبَابَ شُجَّدَا وَقُولُواْ حِطّةُ نَعْفِرُ لَكُمْ خَطَيككُمْ وَسَنزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ أَنّ (حِطّةٌ) فِعْلَةٌ كالجِلسة، والرّكِبة، وهي خبر مبتدأ محذوف؛ أي: مسألتنا حطّة، أو أمرك حطّة، والأصل النّصب بمعنى: حطّ عنّا ذنوبنا حطّة، وإنمّا رفعت لتعطي معنى الثبات كقول القائل: (صبرٌ جميلٌ فكلانا مبتلى)، والأصل (صبرًا على اصبر صبرًا) .

<sup>1</sup> يُنسبُ البيت للملبّد بن حرملة (ت283هـ)، والشّاهد: قوله:(صبرٌ جميلٌ) حيث رفع (صبر) على أنّه خبر لمبتدأ محذوف. (يُنظر: المرجع السابق، ص 212).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة يوسف، الآية 18.

 $<sup>^{3}</sup>$  سيبويه، الكتاب، ج $^{1}$ ، ص $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة البقرة، الآية 58.

أ يُنظر: جار الله الزّمخشري، الكشّاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، ص 78.

ومثل هذا نجده لدى الفرّاء، حيث يقول في (معاني القرآن): " وأمّا قوله: ﴿ فَالَّذِبَاعُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَدَاءً الْكِيهِ بِإِحْسَلِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الأمر في الظاهر، كما تقول: ( من لقي العدوَّ فصبرًا واحتسابًا)، فهذا نصب ورفعه حائز، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ فَالَّذِبَاعُ بِٱلْمَعْرُوفِ ﴾ 2، رفع ونصبه حائز، وإنّما كان الرفع فيه وجه الكلام؛ لأنمّا عامّة فيمن فعل ويُراد بها من لم يفعل، فكأنّه قال: فالأمر فيها على هذا، فيرفع، وينصب الفعل إذا كان أمرًا عند الشيء يقع ليس بدائم، مثل قولك للرَّحل: (إذا أحذت في عملك فحدًا حدًا، وسيرًا سيرًا)؛ نصبت لأنّك لم تنو به العموم فيصير كالشيء الواجب على من أتاه وفعله ...، وأمّا قوله: ﴿ فَضَرُبَ ٱلرِّقَابِ ﴾ 3 فإنّه حتّهم على القتل إذا لقوا العدوّ ولم يكن الحث كالشيء الذي يجب بفعلٍ قبله فلذلك نصب، وهو بمنزلة قولك: (إذا لقيتم العدوّ فتهليلًا وتكبيرًا وصدقًا عند تلك الوقعة) ... كأنّه حثّ لهم" 4.

1 سورة البقرة، الآية 178، وتمامُها: ﴿يَآأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتْلَى ۗ ٱلْحُرِّ وَٱلْعَبْدُ بِٱلْعَبْدِ وَٱلْأُنثَىٰ بِٱلْأُنثَىٰ بِٱلْأُنثَىٰ فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَىٰءٌ فَٱتِّبَاعٌ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَدَآءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ۖ ذَالِكَ تَخْفِيفُ مِّن رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ أَفَمَن ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ وَعَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة البقرة، الآية 178، وتمامُها: ﴿يَنَأَتُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتْلَى ۗ ٱلْحُرِّ بِٱلْحُرِّ وَٱلْعَبْدُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱلْأَنْثَىٰ بِٱلْأُنثَىٰ فِاَلْأُنثَىٰ بِٱلْأُنثَىٰ بِٱلْأُنثَىٰ فِاَلْأُنثَىٰ فِاَلْأُنثَىٰ بِٱلْأُنثَىٰ بِٱلْأُنثَىٰ بِٱلْأُنثَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ مِن أَخِيهِ شَيْءٌ فَٱتِبَاعٌ بِٱلْمَعْرُوفِ وَٱذَاّءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ۖ ذَلِكَ تَغْفِيفُ مِن رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ ۗ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ وَعَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾.

<sup>3</sup> سورة محمّد، الآية 4، وتمامُها: ﴿فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرُبَ ٱلرِّقَابِ حَتَّىٰ إِذَآ أَثَخَنتُمُوهُمْ فَشُدُّواْ ٱلْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَآءً حَتَّىٰ تَضَعَ ٱلْحُرْبُ أَوْزَارَهَا ۚ ذَلِكَ ۗ وَلَوْ يَشَآءُ ٱللَّهُ لَآنتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِيَبْلُواْ بَعْضَكُم بِبَعْضِ ۗ وَٱلَّذِينَ وَتَعُدُ وَإِمَّا فِدَآءً حَتَّىٰ تَضَعَ ٱلْحُرُبُ أَوْزَارَهَا ۚ ذَلِكَ ۗ وَلَوْ يَشَآءُ ٱللَّهُ لَآنتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِيَبْلُواْ بَعْضَكُم بِبَعْضِ ۗ وَٱلَّذِينَ وَاللَّهُ مَا لَهُمْ أَعْمَالَهُمْ ﴾.

 $<sup>^{4}</sup>$  يحي بن زياد الفرّاء، معاني القرآن، ج $^{1}$ ، ص $^{1}$ 

فالمتأمّل فيما سبق يدرك أنّ السّامرائي إنّما استند في تحليله - المخالف لما ذهب إليه سيبويه - إلى المعنى وما أحاط به من ملابسات وظروف، وقد استأنس بأقوال المفسّرين النّحويين من أمثال: الفرّاء، والزّمخشريّ.

# رابعًا. قوله تعالى: ﴿سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾ أ:

ركز السمّامرائيّ في تحليله وتوجيهه للآية الكريمة على حرف الجرّ (الباء)، وقد نقل كلاما لصاحب (المخصّص) يقول فيه: " فمهما رأيت الباء بعدما (سألت)، أو (ساءلت)، أو ما تصرّف منهما، فاعلم أخمّا موضوعة موضع (عن) "2؛ أي: أنّ معنى الباء المحاوزة.

ثمّ ذهب السّامرائي إلى أنّ هذا القول فيه نظر، فقوله تعالى: ﴿ سَأَلُ سَآبِلُ بِعَذَابِ وَاقِعِ ﴾ ليس بمعنى عن عذاب، فهناك فرق بين سأل به وسأل عنه، ولا مجال للاستدلال بقوله تعالى: ﴿ يَسْعَلُونَ عَنْ أَنْبَآبِكُم ۗ ﴾ ، وقوله: ﴿ يَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا ﴾ <sup>5</sup>، ونحو ذلك فإنّ المعنى مختلف 6.

ودليله على ذلك هو استقراء سياق الآية وسبب نزولها؛ مستندا إلى ما ذكره الرّمخشريّ في (الكشّاف)<sup>7</sup>، فإنّ السائل في قوله تعالى: ﴿سَأَلَ سَآمِلُ بِعَذَابٍ وَاقِعٍ﴾ لم يسأل عن العذاب وموعده

<sup>1</sup> سورة المعارج، الآية 1.

<sup>2</sup> ابن سيده، المخصّص، تح: خليل إبراهيم جفال، دار إحياء التّراث العربي-بيروت- لبنان، ط1، 1997م، ج4، ص 238.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة المعارج، الآية  $^{3}$ 

سورة الأحزاب، الآية 20، وتمامُها: ﴿يَحْسَبُونَ ٱلْأَحْزَابَ لَمْ يَذْهَبُوا وَإِن يَأْتِ ٱلْأَحْزَابُ يَوَدُّواْ لَوْ أَنَّهُم بَادُونَ فِي الْأَعْرَابِ يَسْئَلُونَ عَنْ أَنْبَآبِكُم وَلَوْ كَانُواْ فِيكُم مَّا قَتَلُواْ إِلَّا قَلِيلَا﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة النّازعات، الآية 42.

<sup>6</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج3، ص 19-20.

م الله الرّمخشري، الكشّاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، ص  $^{1138}$ .

<sup>8</sup> سورة المعارج، الآية 1.

كما سأل عن السّاعة وعن الأنباء، وسبب نزول هذه الآية-كما ذكر ابن عبّاس رضي الله عنهما- أنّ النضر بن الحارث قال: ﴿إِن كَانَ هَلذَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأُمُطِرُ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَالْتِعِ اللهُ عَذَابِ أَلِيمِ ﴾ أفانزل الله قوله: ﴿سَأَلُ سَآبِلُ بِعَذَابِ وَاقِعٍ ٤ُ ؛ أي: دعا بالعذاب لنفسه، وطلبه لها، ولم يسأل عن العذاب وموعده، فرسأل به) معناه (دعا به وطلبه)، يقول الزّخشريّ: " ضُمِّن (سأل) معنى (دعا) فعدّى تعديته كأنّه قيل: دعا داع بعذاب واقع، من قولك: دعا بكذا إذا استدعى وطلبه، ومنه قوله تعالى: ﴿يَدُعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَكِهَةٍ ﴾ الستدعى وطلبه، ومنه قوله تعالى: ﴿يَدُعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَكِهَةٍ ﴾ استدعى وطلبه، ومنه قوله تعالى: ﴿يَدُعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَكِهَةٍ ﴾ الستدعى وطلبه، ومنه قوله تعالى: ﴿يَدُعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَكِهَةٍ ﴾ الستدعى وطلبه،

ومن خلال ما سبق يتضح لنا أنّ السّامرائي اعترض على ابن سيده (ت 458هـ) تحليله، واستدلّ في ذلك على قرينة السّياق وماكان من سبب نزول الآية الكريمة.

<sup>1</sup> سورة الأنفال، الآية 32، وتمامُها: ﴿وَإِذْ قَالُواْ ٱللَّهُمَّ إِن كَانَ هَنذَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةَ مِّنَ السَّمَآءِ أَو ٱخْتِنَا بِعَذَابِ أَلِيمٍ ﴾.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة المعارج، الآية  $^{2}$ 

<sup>3</sup> سورة الدخان، الآية 55، وتمامُها: ﴿يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَكِهَةٍ عَامِنِينَ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع السابق، ص 1138.

## 4. خلاصة الفصل:

من خلال ما قُدِّم في مباحث هذا الفصل يمكننا أن نسجّل النتائج الآتية:

- إنّ تصوّر الجملة العربيّة في التفكير النّحوي السّامرائي لم يخرج في عمومه عن رأي الجمهور من النّحاة، وقد مثّل الشاهد القرآنيّ سمة بارزة في معالجته للقضايا والآراء؛ فهو يتّخذ من نحو القرآن الكريم مرجعيّته الأولى في بحث المسائل النّحوية.
- حاول السّامرائي من خلال تصوّراته المعنوية للجملة العربيّة بناء درس نحويّ يبعث روحًا جديدة في النّحو العربي؛ من خلال تركيزه على التعالق بين التراكيب النّحوية والمعاني الدلاليّة، كما اهتمّ بفكرة القرائن النّحوية التي تمثّل محورا رئيسا في تفسير المعنى.
  - اعتنى السّامرائي بظاهرة الإعراب وأبان عن فاعليّتها في توجيه دلالة الجملة وتفسير المعنى الجمليّ.
- إنّ ما ميّز تصوّرات وتقرايرات السّامرائي اللّغوية حضور شخصيّته العلميّة الفذّة الّتي تناقش الآراء وترجّح بين الأقوال وتقارب بين المعرفة التّراثية والرؤية الحداثية.
- يرتبط التّحليل النّحوي للجملة القرآنية لدى السّامرائي ارتباطًا وثيقًا بالوظيفة النّحوية، والنّظر في سياقات النّص.
- أبانت التّحليلات والتوجيهات النّحوية للجملة لدى السّامرائي عن عنايته الكبيرة بالمعنى في توجيه قواعد النّحو، كما أظهرت أنّ القاعدة النّحوية لابدّ لها أن تستند إلى مراعاة كلّ من (المتِلقي/ المخاطَب، وكلّ ما يُحيط بالنّص من ملابسات وظروف/ السّياق؛ سواء كان مقاليًّا أم مقاميًّا).
  - يسلك السّامرائي مسلك الموازنة بين الجمل القرآنيّة في بعض تحليلاته وتوجيهاته.
- أظهر التّحليل النّحوي للجملة القرآنيّة أنّ السّامرائي يقدّم هندسة ونظم النّص القرآنيّ على معياريّة النّحو؛ فيعمل في تحليلاته وتوجيهاته على إخضاع القاعدة النّحوية لأسلوب القرآن الكريم.
- يعتمد السّامرائيّ على أقوال النّحاة وآراء المفسّرين النّحويين في توجيهه للجملة القرآنيّة، وقد يعترض على بعضها ويفنّدها، كما يحاول الاجتهاد في الترجيح بين الآراء.

وبعد أن طَوّف بنا هذا الفصل من الدّراسة في بستان الجملة العربيّة عموما، والجملة القرآنيّة على وجه الخصوص، ننتقل في الفصل الأخير إلى محاولة تأصيليّة للمعايير النصيّة لدى فاضل صالح السّامرائي من منظور الدّراسات النّصيّة المعاصرة.



نحو النّص وتلقي التعبير القرآني لدى فاضل السّامرائي

# ✓ redtis:

لما كان فاضل صالح السمامرائي ذا حاسة ذائقة وحسِّ لساني رفيع- نتيجة حنكته وتحربته الطويلة في مدارسة وتحليل الكلام العربي - كان من أبرز الباحثين المشتغلين بقراءة نصوص التراث، وقد استفرغ جهده وعمره في الكشف عن أعاجيب التعبير القرآني.

ومعلوم أنّ القرآن الكريم منذ نزوله شكّل قيمة جماليّة عند المتلقين، فهو المعجز في لفظه ونظمه ومعناه، والمتدبّر لتراكيبه يجده قد تجاوز تلك الحدود الجماليّة التي رُسمت للنّص الفصيح البليغ، وإذا كان أصحاب النظريّة النصيّة لا يعدّون النّص نصًّا إلّا إذا توافرت فيه المعايير المعروفة، فإنّ النّص القرآني هو الأجدر بأن يكون نصًّا متكاملًا توافرت فيه جميع شرائط النّصيّة، ولم يغفل الباحثون في القرآن الكريم قديمًا وحديثًا عن بحث وإدراك تلك المعايير، فقد كانوا أحقّ بما وأهلها، وإن اختلفت مصطلحاتهم وتعبيراتهم عنها.

من هنا فإنّنا نسعى في هذا الفصل إلى استدعاء جملة من المعالجات النصيّة للقرآن الكريم لدى فاضل صالح السّامرائي، لقراءتها في ضوء تصوّرات نحو النّص الحديث، ولنمحّص مدى قدرة تلك المعالجات النّصية على كشف بنية التعبير القرآنيّ ودلالاته الإعجازيّة؛ فنجتهد في مناقشة الممارسة النّحوية النّصية السّامرائيّة ونقف على أهمّ المعايير النّصيّة التي عنيت بها.

# 1. مسائل في الاتساق (Cohesion):

يُشكّل الاتّساقُ - Cohesion- مفهومًا مركزيًّا في الدّراسات اللّسانية الحديثة،؛ فلا تكاد تخلو المكتبة اللّسانية من دراسات كاملة بُنيت على مفهوم الاتّساق<sup>1</sup>، ومنها الدّراسة الّتي أعدّها كلّ من مناسانية من دراسات كاملة بُنيت على مفهوم الاتّساق في اللّغة الإنكليزية) - Cohesion ورقيّة حسن؛ والّتي عنوانها: (الاتّساق في اللّغة الإنكليزية) - in English.

وبالعودة لجهود فاضل السّامرائي نجد أنّه أولى هذا المعيار النصيّ عناية بالغة إلى جانب معيار الانسجام وذلك لتلازمهما في فمؤلّفاته اللّغويّة النّحوية تمثّل حقلًا تطبيقيًّا متخصّصًّا في دراسة هذين المعيارين؛ حيث رصد مجموعة من مظاهر الاتّساق والانسجام في النّصوص، وبخاصّة النّص القرآني.

لذا فإنّ هذا المبحث سيركز على قضيّتين رئيستين:

أمّا الأولى فتتعلّق بتحديد مفهوم الاتّساق.

وأمّا الثانية فتهتم ببيان أبرز الوسائل الاتساقية وتطبيقاتها لدى السّامرائي.

# أوّلًا. مفهوم الاتساق:

يُطلقُ الاتساقُ في اللّغة ويُرادُ به معاني: الانتظام والانظمام والاستواء والإجماع، فقد جاء في (لسان العرب): "وسقت النّاقة وغيرها، تسِقُ؛ أي: حملت وأغلقت رحمها على الماء، فهي ناقة واسقُ... وقد وسق اللّيل واتسق؛ وكلّ ما انظمّ فقد اتسق...، واتسق القمر: استوى، وفي التّنزيل فكلّ أُقْسِمُ بِٱلشّفَقِ، وَٱلنّيلِ وَمَا وَسَقَ، وَٱلقَمَرِ إِذَا ٱتَّسَقَ هُ مُ قال الفرّاء: وما وسق؛ أي: وما جمع وضمّ، واتساق القمر: امتلاؤه، واجتماعه واستواؤه ليلة ثلاث عشرة وأربع عشرة، ... والوسق: ضمّ الشّيء إلى

<sup>1</sup> يُنظر: خالد حسن العَدوانيّ، دراسات الجملة العربيّة ولسانيّات النّص، دار صون جاغ للنّشر الأكاديمي-أنقرة- تركيا، ط1، 2020م، ص 106.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة الانشقاق، الآيات 16-17-18.

الشّيء"، وجاء في المعجم الوسيط:" اتّسقَ الشّيء: اجتمع وانظمّ، و-اتّسق- انتظم، و-اتّسق- القمر: استوى وامتلاً".

أمّا في المفهوم الاصطلاحي فيقصد به " ذلك التماسك الشّديد بين الأجزاء المشكّلة لنصًّ خطاب ما، ويُهتمّ فيه بالوسائل اللّغوية (الشّكلية) التي تصلُ بين العناصر المكوّنة لجزء من خطاب أو خطاب برمّته " في فمناط الاهتمام في الاتّساق يكون منصبًا على الوسائل اللّغوية التي تربط بين العناصر المكوّنة للنّص مثل: الإحالة والاستبدال.. وهلمّ جرًّا، ويرى (دي بوجراند-Beaugrande المكوّنة للنّص مثل: الإحالة والاستبدال.. وهلمّ حرًّا، ويرى المقيد أن نميّز بين الاتّساق cohésion باعتباره نصيّة قائمة على الصيّاغة، والانسجام cohérence باعتباره نصيّة قائمة على نقل المعلومات " كي يكون الاتّساق على والانسجام السّطحيّ للنّص؛ أيّ: على مستوى التشكيل البنيويّ للنّص، ويتحقّق من خلال أدوات نحويّة، ويكون الانسجام في المستوى العميق للنّص؛ أي: مستوى بنية المفاهيم والتّصوّرات، ويتحقّق من خلال وسائل دلاليّة .

<sup>1</sup> ابن منظور، لسان العرب، ج10، ص379-380.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> إبراهيم مصطفى، أحمد حسن الزيّات وآخرون، المعجم الوسيط، ص1089.

<sup>3</sup> نشير في هذا الصدد إلى أنّ الباحثين العرب في اللّسانيّات النّصيّة لم يتّفقوا على مصطلح محدّد للدّلالة على المفهوم المذكور، بل عبّروا عنه بمصطلحات أخرى، مثل: الانسجام، التماسك، التضام، الربط النّحوي. (يُنظر: حالد حسن العَدوانيّ، دراسات الجملة العربيّة ولسانيّات النّص، ص 108-109).

<sup>4</sup> محمّد خطابي، لسانيّات النّص -مدخل إلى انسجام الخطاب-، المركز الثقافي العربي-الدار البيضاء-، المغرب، ط1، 1991م، ص5.

<sup>5</sup> محمّد الشّاوش، أصول تحليل الخطاب في النّظريّة النّحويّة العربيّة-تأسيس نحو النّص-، المؤسّسة العربيّة للتّوزيع، تونس، ط1، 2001م، ج1، ص108-109.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: مسعودة سليماني، وسائل الاتساق: دراسة تطبيقيّة (نصّ من "كليلة ودمنة" لابن المقفّع أنموذجًا)، مجلّة الممارسات اللّغويّة بجامعة مولود معمري - تيزي وزو - المجلّد 11، العدد3، الجزائر، أكتوبر 2020م، ص147.

فيمكن القول: إنّ الاتّساق يقوم على علاقة ترابط بين عدّة عناصر مشكّلة للنّص، تتشابك فيما بينها لتجعل النّص بناءً متكاملًا، كلُّ جزء يرتبط بالجزء الآخر مكوّنا معه نسيجًا مُحكمًا.

لقد عرف السّامرائي في ممارسته النّصيّة هذا المفهوم وإن غاب حضور مصطلح الاتّساق لديه ولعلّ تردّد مصطلح الانسجام في مؤلّفاته النّحوية والتفسيريّة إشارة إلى تبنّيه هذا التعبير المصطلحيّ للدّلالة على العلاقات الّتي تُسهم في البناء النّصي، وهي لا تخرج عن كونها مظاهر اتّساقيّة أوانسجاميّة على حدّ تعبير المحدثين من أصحاب النظريّة النصيّة.

# ثانيًا. وسائل الاتساق النّصى:

# :-Reference - الإحالة.

تُعدُّ الإحالة (Reference) من أبرز أدوات الاتساق النّصيّ، ويُقصدُ بها: وجود عناصر لغوية "لا تكتفي بذاتها من حيث التّأويل، إذ لا بدّ من العودة إلى ما تُشيرُ إليه من أجل تأويلها" فهي تُحيل إلى عنصر آخر، وتسمّى عناصر محيلة مثل: الضّمائر وأسماء الإشارة والأسماء الموصولة....

ويعرّفها دي بوجراند بأنمّا:" العلاقة بين الألفاظ والأشياء والأحداث والمواقف في العالم الّذي يدلّ عليه بالمعوّضات في نصّ ما، إذ تُشير إلى شيء ينتمي إلى عالم النّص نفسه" 4، حيثُ تكون طبيعة هذه العلاقة دلاليّة تقتضي التّطابق بين العنصر المجيل والعنصر المحال إليه من جهة الخصائص الدلالية 5؛

<sup>1</sup> من الذين استخدموا مصطلح (الانسجام) في مقابل المصطلح الأجنبي - Cohésion - ، نذكر أحمد مداس في كتابه: لسانيّات النّص: نحو منهج لتحليل الخطاب الشّعري، عالم الكتب النّص: نحو منهج لتحليل الخطاب الشّعري، عالم الكتب الحديث -إربد-الأردن، ط2، 2009م، ص 83 - 247.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ومن ذلك ما نجده في (معاني النّحو) و(التعبير القرآني) وغيرها من االكتب، (يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج1، ص 28.، ويُنظر: فاضل السّامرائي، التعبير القرآني، ص 217).

<sup>3</sup> محمّد خطابي، لسانيّات النّص -مدخل إلى انسجام الخطاب-، ص17.

<sup>4</sup> روبرت دي بوجراند، النّص والخطاب والإجراء، ص246.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: محمّد خطابي، لسانيّات النّص -مدخل إلى انسجام الخطاب-، ص17.

فيُمكن القول إنّ الإحالة علاقة بين عنصر لغويّ وآخر داخل النّص، وقد تكون هذه العلاقة بين عنصر لغويّ وموجودات خارج النّص، بحيث يتوقّف تفسير الأوّل على الثاّني.

لقد اهتمّ السّامرائي بالإحالة من زاوية الضّمائر غاية الاهتمام تحت مسمّى (عود الضّمير)، ومن المتّفق عليه بين الباحثين أنّها تنقسم إلى نوعين: 1

- الإحالة المقاميّة (Exophora).
- الإحالة النّصيّة (Endophora)؛ وتتفرّع إلى:
  - إحالة قبليّة (Anaphora).
  - إحالة بعديّة (Cataphora)، وفق الآتي:

## أ. إحالة مقاميّة (خارجيّة):

يُشيرُ هذا المصطلح إلى تعلّق عنصر لغويّ نصّي بعنصر إشاريّ غير لغويّ موجود في المقام الخارجيّ<sup>2</sup>، ويرى صبحي إبراهيم الفقي أنّ "هذا النّوع من الإحالة يتوقّف على معرفة سياق الحال أو الأحداث والمواقف التي تحيط بالنّص حتّى يمكن معرفة المحال إليه من بين الأشياء والملابسات المحيطة بالنّص "3.

ومن الأمثلة المتعلّقة بهذا القسم ما ذكر السّامرائيّ في تحليلاته النصيّة: 4

- عند قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ تَوَارَتُ بِٱلْحِجَابِ ﴾ 5؛ فالمعنى هنا يعود على الشّمس، وهي تُفهم من السّياق.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص17.

يُنظر: صبحي إبراهيم الفقي، علم اللّغة النّصّي بين النّظريّة والتّطبيق-دراسة تطبيقيّة على السّور المكيّة-، ج1، ص41.

 $<sup>^{3}</sup>$  المرجع نفسه، ص $^{4}$ 0.

<sup>4</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج1، ص 57.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة ص، الآية 32، وتمامُها: ﴿فَقَالَ إِنِّي أَحْبَبْتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْر رَبِّي حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ﴾.

- عند قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَآبَّةِ وَلَاكِن فَهُرَهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُّسَمَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِعِبَادِهِ عَبِيرًا ﴾ أ؛ أي: على ظهر يُؤخِرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُّسَمَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِعِبَادِهِ عَبِيرًا ﴾ أ؛ أي: على ظهر الأرض وذلك لأنّ الكلام على النّاس والنّاس على الأرض، فعودُ الضّمير (الهاء) في (ظهرها) مفهوم من السّياق.

ثُمَّ إنَّ السَّامرائي ألحق بمذا الباب مسائل، وهي على النَّحو الآتي:

- قد يستغنى عن المفسّر في اللّفظ بما يدلُّ عليه حسَّا<sup>2</sup>، كما في قوله تعالى: ﴿قَالَ هِمَ رَوَدَتْنِي عَن نَفُسِيَّ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنَ أَهْلِهَا إِن كَانَ قَمِيصُهُ و قُدَّ مِن قُبُلٍ فَصَدَقَتُ وَهُو مِنَ أَفْسِيَّ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنَ أَهْلِهَا إِن كَانَ قَمِيصُهُ و قُدَّ مِن قُبُلٍ فَصَدَقَتُ وَهُو مِنَ أَلْكَاذِبِينَ ﴾ 3؛ فالضّمير (هي) و(الهاء) في رأهلها) يعودان على امرأة العزيز، ولم يتقدّم لها ذكر صريح، فهو مدلول عليه حسَّا.

وكقوله تعالى: ﴿ قَالَتُ إِحْدَاهُمَا يَا أَبْتِ ٱسْتَغْجِرُهُ ۖ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرُتَ ٱلْقَوِيُّ الْفَاءِ) فِي (استأجره) يعود على موسى –عليه السّلام –؛ لأنّ الكلام يدور عليه، وهو مدلول عليه بالحسّ.

- قد يدلُّ على المفسَّر العِلمُ به<sup>5</sup>، وإن لم يتقدّم له ذكر نحو قوله تعالى:﴿ إِنَّاۤ أَنزَلُنَـٰهُ فِي لَيُلَةِ ٱلۡقَدۡر﴾ 6؛ فالضمير يعود على القرآن الكريم.

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة فاطر، الآية 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 57.

 $<sup>^{26}</sup>$  سورة يوسف، الآية  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  سورة القصص، الآية 26.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 57.

 $<sup>^{6}</sup>$  سورة القدر، الآية  $^{1}$ 

## ب. إحالة نصية (داخلية):

### 1. إحالة قبليّة:

هي استعمال كلمة أو عبارة تشيرُ إلى كلمة أو عبارة أخرى سابقة لها<sup>1</sup>؛ أي: تنطبق على تعلّق عنصر لغويّ بعنصر لغويّ سابق.

بالعودة إلى (معاني النّحو) نجد السّامرائي<sup>2</sup> يوضّح هذا القسم من خلال أمثلة ساقها في بيان (عود الضّمير)، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَٱلشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُونَ ﴾ وقد أحال الضمير (هم) إلى متقدّم ذكرًا في السّياق الكلاميّ وهو لفظ: (الشّعراء).

ونحو قوله عزّ وحلّ: ﴿ وَإِذِ ٱبْتَكَنّ إِبْرَاهِ عَمَ رَبُّهُ و بِكَلِّمَاتٍ ﴾ ، فالضّمير (الهاء) عائد على لفظ الجلالة (ربّ).

ومن المسائل الّتي لها علاقة بما سبق، ما قرّره فيما يلي:

- قد يتقدّم معنى المفسّر ولا يتقدّم لفظه صراحة<sup>5</sup>، وذلك نحو قوله تعالى:﴿ٱعۡدِلُواْ هُوَ أَقُرَبُ لِلتَّقُوكَ اللهِ عَلَى المعلى (اعدلوا) الّذي يدلّ لِلتَّقُوكَ اللهِ عَلَى العدل، ولم يتقدّم له ذكر بل تقدّم الفعل (اعدلوا) الّذي يدلّ عليه.

<sup>1</sup> يُنظر: صبحى إبراهيم الفقي، علم اللّغة النّصّي بين النّظريّة والتّطبيق-دراسة تطبيقيّة على السّور المكيّة-، ج1، ص38.

 $<sup>^{2}</sup>$  يُنظر: فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج $^{1}$ ، ص $^{57}$ 

<sup>3</sup> سورة الشّعراء، الآية 224.

<sup>4</sup> سورة البقرة، الآية 124، وتمامُها: ﴿ وَإِذِ ٱبْتَكَىٰٓ إِبْرَهِ عَمْ رَبُّهُ و بِكَلِمَتِ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامَا ۖ قَالَ وَمِن ذُرَيَّتِي ۖ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّلِمِينَ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 57–58.

سورة المائدة، الآية 8، وتمامُها: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسُطِّ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَّانُ قَوْمِ
 عَلَى أَلَّا تَعْدِلُواْ اللَّهُ وَأَقْرَبُ لِلتَّقُوىٰ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴿.

وكقوله سبحانه: ﴿إِن تُبُدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِيَ ۖ وَإِن تُخَفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُقَرَآءَ فَهُوَ خَيْرُ لَكُمْ وَيُكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِّن سَيِّعَاتِكُمُ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴿ الله والمعنى: فحفاؤها خير لكم، والضّمير (هو) يعود على الإخفاء، ولم يتقدّم ذكره بل تقدّم فعله.

- إذا تقدّم شيئان أو أكثر ممّا يصلح للتّفسير فالأصل أن يعود الضّمير على الأقرب²، نحو قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيَآءَ وَٱلْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ و مَنَازِلَ ﴾ 3؛ أي: قدّر القمر.

ومثله قوله تعالى: ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلَّوْاْ عَنْهُ وَأَنتُمْ تَسْمَعُونَ﴾ 4؛ فالضّمير يعود على الرّسول.

- إذا تقدّم شيئان أو أكثر ممّا يصلح للتّفسير جاز أن يعود الضّمير على الأوّل بشرط وجود قرينة دالّة <sup>5</sup>، وذلك كقوله تعالى: ﴿وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُوّا ٱنفَضَّواْ إِلَيْهَا﴾ ؛ فالضّمير (الهاء) في (إليها) يحيل إلى التّجارة، ودلّ على هذا قرينة المقام، لأخّا كانت سبب الانفضاض.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة البقرة، الآية 271.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 58.

<sup>3</sup> سورة يونس، الآية 5، وتمامُها: ﴿هُو ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيَآءَ وَٱلْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعَلَمُواْ عَدَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعَلَمُواْ عَدَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْحِسَابَ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِٱلْحَقَّ يُفَصِّلُ ٱلْآيَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الأنفال، الآية 20.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 58.

سورة الجمعة، الآية 11، وتمامُها: ﴿ وَإِذَا رَأَوْاْ تِجَارَةً أَوْ لَهُوًا ٱنفَضُّوٓاْ إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَآبِمَا ۚ قُلُ مَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ مِّنَ ٱللَّهُوِ
 وَمِنَ ٱلتِّجَارَةَ ۚ وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾.

ونحو قوله حلّ وعزّ: ﴿وَٱسۡتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى ٱلْخَلشِعِينَ ﴾ أ؛ فقد أحال الضمير (الهاء) في (إنِّمًا) على(الصّلاة) دون (الصّبر)؛ وسياق الآية التي ختمت بالكلام عن الخشوع دلّ على ذلك.

- إذا كان في الكلام مضاف ومضاف إليه عاد الضّمير إلى المضاف -وهو الأصل-²، نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعُمَتَ ٱللَّهِ لَا تُحُصُّوهَا ﴿ فَالضّمير الهاء - عائد على المضاف (نعمة)، وقد يعود على المضاف إليه مع وجود قرينة تدلّ على ذلك، نحو قوله تعالى: ﴿ وَٱشۡكُرُواْ نِعُمَتَ ٱللَّهِ إِن كُنتُمُ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ فالضّمير عائد على لفظ الجلالة -المضاف إليه-.

### 2. إحالة بعدية:

يُقصدُ بِهَا استعمال كلمة أو عبارة تشيرُ إلى كلمة أو عبارة أخرى سوف تُستعملُ لاحقًا ؟ فهي تنطبق على تعلّق عنصر لغويّ بعنصر لغويّ لاحق.

يقول السّامرائي: "قد يعود الضّمير على متأخّر لفظًا ورتبةً، وذلك كضمير الشأن نحو: ﴿ قُلْ هُوَ اَللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الخلالة (الله)، والغرض من هذا التعظيم والتفخيم في الغالب.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة البقرة، الآية 45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> سورة إبراهيم، الآية 34، وتمامُها: ﴿وَءَاتَنكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تُحُصُوهَا ۗ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارُ﴾.

<sup>4</sup> سورة النّحل، الآية 114، وتمامُها: ﴿فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ حَلَلًا طَيِّبَا وَٱشۡكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعۡبُدُونَ﴾.

<sup>5</sup> يُنظر: صبحي إبراهيم الفقي، علم اللّغة النّصّي بين النّظريّة والتّطبيق-دراسة تطبيقيّة على السّور المكيّة-، ج1، ص40.

 $<sup>^{6}</sup>$  سورة الإخلاص، الآية  $^{1}$ 

 $<sup>^{7}</sup>$  فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج $^{1}$ ، ص $^{8}$ 

ويُلحق بهذا أيضًا ما ذكره من كون أنّ الضّمير قد يعود على متأخّر في اللّفظ متقدّمٍ في الرتبة أ، نحو قوله سبحانه: ﴿فَأُوجَسَ فِي نَفْسِهِ عَنِفَةً مُّوسَى ﴾ أو فالضّمير في الآية عاد على موسى —عليه السّلام – وهو متأخّرٌ لفظًا متقدّمٌ رتبة.

والمخطّط التالي يلخّص ما ذكرناه:

# الإحالة عند السّامرائي (عود الضّمائر)

#### النّصيّـة

(إحالة إلى داخل النّص)

(إلى لاحق)

بعديّة

تعلّق عنصر لغويّ

بعنصر لغويّ لاحق،

وتُدرك من خلال:

القرائن النّحوية

والمعنوية

# (إلى سابق)

### قبليّة

تعلّق عنصر لغويّ بعنصر لغويّ سابق، وتُدرك من خلال: القرائن النّحوية والمعنوية

### المقامية

(إحالة إلى خارج النّص)

وتُدرك من خلال:

- السّياق
- الدلالة الحسيّة
- العلم المسبق أو المعرفة المشتركة بين: المخاطِب/ المتكلّم، والمخاطَب/ المتلقى

230

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة طه، الآية 67.

# :- Ellipsis -الحذف. 2

يُعرَّفُ الحذف (Ellipsis) في الدّراسات النصيّة الحديثة بأنّه: استبعاد بعض العبارات التي يمكن لمحتواها المفهوميّ أن يقوم في الذّهن، أو أن يوسّع أو أن يعدّل بواسطة العبارات النّاقصة "1"، فهو علاقة داخل النّص يتمُّ بموجبها حذف بعض الكلام، وإدراك دوره في الاتّساق مرتبط بالبحث عنه في العلاقة بين الجمل، كما يؤدّي السّياق فيها دورا كبيرا؛ إذ لا يمكن أن يُحذف شيء من الكلام إلّا إذا كانت هناك قرائن تومئ إليه وتدلّ عليه 2.

وقد قسّم علماء النصيّة الحذف وفق معيار المحذوف إلى ثلاثة أقسام أساسيّة:<sup>3</sup>

- الحذف الاسمى (Nominal Ellipsis)
  - الحذف الفعلى ( Verbal Ellipsis )
- الحذف داخل ما يشبه الجملة ( Clausal Ellipsis )

ثمّ إنّ المتحسّس للطّرح اللّغويّ في مظانّ التراث العربيّ يجد ظاهرة الحذف من الظواهر اللّغويّة الّي شغلت حيّزا مهمّا في الدّراسات النّحويّة والبلاغيّة، وقد قال الجرجانيّ عنه : "هو باب دقيق المسلك لطيف المأخذ، عجيب الأمر، شبيه بالسحر، فإنّك ترى به ترك الذّكر أفصح من الذّكر، والصمت عن الإفادة أزيد للإفادة، وتحدك أنطق ما تكون إذا لم تنطق، وأتمّ ما تكون بيانًا إذا لم تُبنْ "4.

واشترط النُّحاة الدليل على المحذوف، وهو ينقسم إلى دليل حالي؛ أي: ما يُعرف من الظروف المحيطة بالكلام، ودليلٌ مقالي؛ وهو يعرف من تتابع الألفاظ في الكلام المنطوق، وقد عبَّر النُّحاة عن ذلك بما عُرف عندهم بالقرائن، وهذه الأخيرة تنقسمُ عندهم إلى قرائن لفظية-مقالية- وأخرى حالية-

<sup>1</sup> روبرت دي بوجراند، النّص والخطاب والإجراء، ص 301.

<sup>2</sup> يُنظر: خالد حسن العَدوانيّ، دراسات الجملة العربيّة ولسانيّات النّص، ص 124.

<sup>3</sup> يُنظر: أحمد عفيفي، نحو النّص اتّجاه جديد في الدّرس النّحوي، ص 127.

<sup>4</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، ص100.

مقامية-، ومنهم من أضاف القرينة العقلية ومن لا يذكرها مُكتفيًا بذكر القرينة الحالية عنها باعتبارها جُزءًا منها1.

وقد تنبَّه مُعربو القرآن إلى هذه القرائن أيضًا، فاعتبروا القرينة اللفظية، أو السّياق اللُّغوي في تقدير المحذوف التي تمثّلت في وجود لفظ في السياق اللُّغوي يدلُّ على المحذوف، لانَّ الكلام يدلُّ بعضه على بعض، فيُحذفُ اللفظ تجنُبًا للتكرار، كما تمثّلت في وجود علامة إعرابية تدلُّ على المحذوف؛ فالمنصوب يدلُّ على فعلٍ محذوفٍ نصبه، والفعل المضارع المنصوب يدلُّ على ناصبه المحذوف، وهذا السياق اللُّغوي لا يقفُ عندهم في حدود الجملة الواحدة بل يمتدُّ إلى النَّص القرآني، أمّا سياق الحال عندهم فيتمثّل في القرينة العقلية –الاستدلالية كدلالة الفعل المتعدّي على المفعول المحذوف وغير ذلك على يتمثّل في الاعتماد على أقوال المفسّرين وأسباب النزول في تقدير ذلك المحذوف.

بيّن السّامرائي في تحليلاته النصيّة هذه الظاهرة اللّغويّة والوسيلة الاتّساقيّة، وممّا جاء في ذلك نذكر:

# أ. الحذف الاسمي:

- عند قوله تعالى: ﴿وَمَآ أَدُرَىٰكَ مَا هِيَهُ، نَارٌ حَامِيَةُ ﴾ 3؛ أي: (هي) نار حامية، فحُذف المتدأ 4.

- عند قوله تعالى: ﴿ مَّثَلُ ٱلْجُنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ ۚ تَجُرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَرُ ۖ أُكُلُهَا دَآيِمُ وَظِلُهَا وَاللهُ وَاللهُ وَعُلُهَا وَآيِمُ وَظِلُهَا (دائم) 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: محمد أحمد خضير، الظواهر النّحوية والمعنى في القرآن الكريم، ص107-108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 109-110.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة القارعة، الآيات  $^{10}$ 

<sup>4</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، ص 75.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الرعد، الآية 35.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 93.

## ب. الحذف الفعلى:

- عند قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ مَاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْراً ۚ ﴾ أَ ؛ أي: (أنزل) خيرًا ^.
- عند قوله عزّ وحلّ: ﴿ٱذْهَبْ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ وَ طَغَىٰ، فَقُلْ هَل لَّكَ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّىٰ، وَأَهْدِيَكَ إِلَىٰ وَرَعُونَ إِنَّهُ وَطَغَىٰ، فَقُلْ هَل لَّكَ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّىٰ، وَأَهْدِيَكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَتَخْشَىٰ، فَأَرَىٰهُ ٱلْآيةَ ٱلْكُبْرَىٰ﴾ 3؛ أي: (فذهب فأراه ...) 4.
- عند قوله سبحانه: ﴿ وَإِذْ يَرُفَعُ إِبْرَاهِ عُمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ 5؛ أي: (يقولان ربّنا...)، فهنا حذف الفعل فعل القول 6.

# ج. الحذف الجملي:

- عند قوله تعالى: ﴿ فَقُلْنَا ٱضۡرِبُوهُ بِبَعۡضِهَا ۚ كَذَلِكَ يُحۡىِ ٱللَّهُ ٱلۡمَوۡتَى وَيُرِيكُمْ ءَايَتِهِ ـ لَعَلَّكُمْ تَعۡقِلُونَ ﴾ أي: (فضربَ فَحييَ، كذلك يحيي الله الموتى)، فجاء الحذف هنا في صورة جملة 8.

- عند قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى نَجَا مِنْهُمَا وَٱدَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنَبِّئُكُم بِتَأُويلِهِ عَأُرْسِلُونِ، يُوسُفُ أَيَّهَا ٱلصِّدِيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَتٍ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافُ وَسَبْعِ سُنْبُلَتٍ يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَتٍ سِمَانِ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافُ وَسَبْعِ سُنْبُلَتٍ

<sup>1</sup> سورة النّحل، الآية 30، وتمامُها: ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَواْ مَاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمُّ قَالُواْ خَيْرًا لِلَّذِينَ أَحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ ٱلْأَخِرَةِ خَيْرٌ وَلَيعُمَ دَارُ ٱلْمُتَّقِينَ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 75.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة النّازعات، الآيات  $^{17}$   $^{-18}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 81.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة البقرة، الآية 127.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 83.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> سورة البقرة، الآية 73.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 76.

خُضْرٍ وَأُخَرَ يَادِسَلتِ لَّعَلِّي أَرْجِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ  $^1$ ؛ والمعنى: (فأرسلوه فأتي يوسف فقال له)، فهنا حذف لثلاث جمل<sup>2</sup>.

إنّ الممارسة النصيّة للسّامرائي جعلته يقف على مجموعة من الدلائل الّتي تُنبئ بوجود الحذف، أبرزها:

- أن يكون في الكلام مبتدأ لا خبر له، أو خبر لا مبتدأ له 3، نحو قوله جلّ وعزّ: ﴿ قَالَ سَلَامٌ قَوْمٌ مُنكَرُونَ فَحُذف خبر (سلام)، ومبتدأ (قوم).

- أن يقتضي المقام ذكر شيئين أو أشياء بينها تلازم، فيكتفى بإحداها اعتمادًا على الفهم بالمقابل<sup>5</sup>، ومن ومثال ذلك قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَّنُ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَاتَلَ ﴾ أي: ومن أنفق بعده وقاتل، لأنّ الاستواء يطلب اثنين.

- أن يدلّ عليه العقل<sup>7</sup>، نحو قوله سبحانه: ﴿ فَقُلْنَا ٱضۡرِب بِعَصَاكَ ٱلۡحَجَرَ ۖ فَٱنفَجَرَتُ مِنْهُ ٱثۡنَتَا عَشُرَةَ عَیۡنَا ۖ ﴾ الله العقل الله عند ال

<sup>1</sup> سورة يوسف، الآيات 45-46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 76.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 80.

<sup>4</sup> سورة الذّاريات، الآية 25، وتمامُها: ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَامًا ۖ قَالَ سَلَامٌ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 81.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة الحديد، الآية 10، وتمامُها: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تُنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلِلَّهِ مِيرَاثُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَّن أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُوْلَنِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةَ مِّن ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُواْ وَكُلَّا وَعَدَ ٱللَّهُ اللَّهُ عَمْلُونَ خَبِيرٌ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 81.

<sup>8</sup> سورة البقرة، الآية 60، وتمامُها: ﴿ وَإِذِ ٱسۡتَسۡقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ۚ فَقُلۡنَا ٱضۡرِب بِعَصَاكَ ٱلۡحَجَرَ ۖ فَٱنفَجَرَتُ مِنْهُ ٱثۡنَتَا عَشَرَةَ عَيۡنَا ۖ قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسِ مَّشۡرَبَهُمُ ۗ كُلُواْ وَٱشۡرَبُواْ مِن رِّزْقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعۡثَوْاْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفۡسِدِينَ ﴾.

- أن يكون في الكلام صفة وليس لها موصوف أ، نحو قوله تعالى: ﴿أَنِ ٱعۡمَلَ سَبِغَاتِ ﴾ أي: دروعًا سابغات، أو أن يكون في الكلام موصوف يقتضي المعنى أن تكون له صفة ولم تُذكر؛ كقوله تعالى: ﴿وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبَا ﴾ والمعنى كل سفينة (صالحة)، لأنّ حرقها لا يخرجها عن كونما سفينة، فهو حذف مفهوم من السياق.

- أن يكون في الكلام مقول ولم يُذكر فعل القول 4، كقوله سبحانه: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوَى، كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقْنَكُمْ ﴿ 5؛ أي: قلنا أو قائلين، أو أن يُذكر فعل القول ولم يُذكر المقول؛ ومعناه حذف المقول وإبقاء فعل القول، نحو قوله عزّ وجلّ: ﴿ قَالَ مُوسَىٰ أَتَقُولُونَ يُذكر المقول؛ ومعناه حذف المقول وإبقاء فعل القول، نحو قوله عزّ وجلّ: ﴿ قَالَ مُوسَىٰ أَتَقُولُونَ لِلْحَقِّ لَمَّا جَآءَكُمُ أَسِحُرُ هَلَذَا وَلَا يُفْلِحُ ٱلسَّحِرُونَ ﴾ ومعناه أتقولون للحق لما جاءكم: ﴿ لللّحَقِّ لَمَّا جَآءَكُمُ أَسِحُرُ هَلَا اللّهِ فَقَل اللّهِ فَقَل اللّهُ فَقَل اللّهُ وَلَم (أسحر هذا ولا يفلح السّاحرون) هو قولهم، وإنّما هو قول موسى عليه السّلام -، ولو كان هذا قولهم لكانوا مؤمنين بأنّه حقّ وليس سحرا 7.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 82-83.

<sup>2</sup> سورة سبأ، الآية 11، وتمامُها: ﴿ أَنِ ٱعْمَلُ سَلِبِغَاتٍ وَقَدِّرُ فِي ٱلسَّرْدِ ۖ وَٱعْمَلُواْ صَلِحًا ۗ إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾.

<sup>3</sup> سورة الكهف، الآية 79، وتمامُها: ﴿أَمَّا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَتُ لِمَسْكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ فَأَرَدتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبَا ﴾.

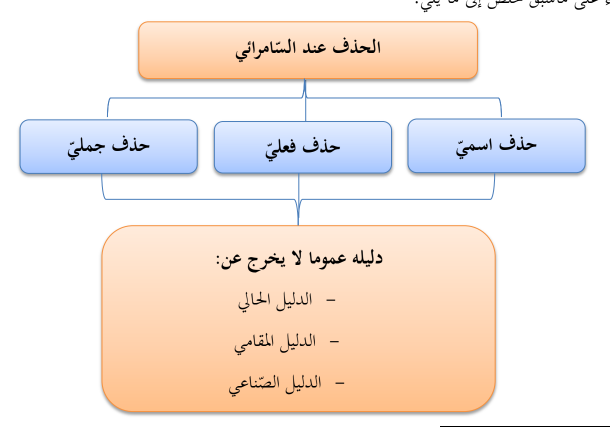
<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 83.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة طه، الآيات 80-81، وتمامُها: ﴿ يَبَنِي إِسُرَاءِيلَ قَدْ أَنجَيْنَكُم مِّنْ عَدُوِّكُمْ وَوَعَدُنَكُمْ جَانِبَ ٱلطُّورِ الطُّورِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَضَبِي الطُّورِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَضَبِي الطُّورِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَضَبِي الطُّورِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَضَبِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَضَبِي أَوْمَن اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَضَبِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَضَبِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَصَبِي الطُّورِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَصَبِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَصَبِي اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكِ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُمْ عَلِيلُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلِيكُمْ عَلِيكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ ع

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة يونس، الآية 77.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 83.

ومن اللّطائف الّتي أشار إليها السّامرائي في علاقة الحذف بالمعنى النّصي أنّه قد يأتي الحذف دالًا على معنى واحد، كما قد يأتي دالًا على معاني متعدّدة أ؛ ومثال الأوّل قوله تعالى: ﴿ مُتّكِئِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَلْكِهَةٍ كَثِيرَةٍ وَشَرَابٍ ﴾ أي: وشراب كثير، وقوله سبحانه: ﴿ يَوُمَيِذِ ثَكِدَتُ أُخْبَارَهَا ﴾ أي: يوم إذ تُزلزلُ الأرض، فدلالة الحذف هنا على معنى واحد، وأمّا من أمثلة احتماله معانٍ متعدّدة فقوله تعالى: ﴿ وَبِصَدِّهِمْ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ ﴾ وهذا يحتمل: صدًّا كثيرا، ويحتمل: حلقًا كثيرًا، كما يحتمل: وقتًا كثيرًا، فهو حذف دلّ على أكثر من معنى.



<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 93.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة ص، الآية 51.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الزلزلة، الآية  $^{3}$ 

<sup>4</sup> سورة النساء، الآية 160، وتمامُها: ﴿ فَبِظُلْمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَتٍ أُحِلَّتُ لَهُمْ وَبِصَدِّهِمْ عَن سَبِيلِ ٱللَّه كَثيرًا﴾.

## -Junction -الرّبط. 3

يُطلقُ على الرّبط (Junction) اسم الوصل أيضًا أ؛ وهو" يتضمّن وسائل متعدّدة لربط المتواليات السطحيّة بعضها ببعض بطريقة تسمح بالإشارة إلى العلاقات بين مجموعات من معرفة العالم المفهوميّ للنّص، كالجمع بينها واستبدال البعض بالبعض والتقابل والسببيّة"2؛ أي: أنّ النّص عبارة عن جمل أو متتاليات متعاقبة خطيًّا، ولكي تُدرك كوحدة متماسكة تحتاج إلى عناصر رابطة متنوّعة تصل بين أجزاء النّص.

وقد حاول الباحثون في اللّسانيات النصيّة رصد عدّة صور من صور الرّبط، فكان أبرزها:

# أ. مطلق الجمع ( Conjunction):

يرى أصحاب النظريّة النصيّة أنّها عمليّة يتمّ فيه الربط بين صورتين أو أكثر من صور المعلومات، بالجمع بينهما عن طريق استعمال مجموعة من الأدوات اللّغويّة التي تظهر على سطح النّص 4، ومن أمثلتها (واو العطف).

## ب. التخيير (Disjunction):

وهنا يتمّ الرّبط بين صورتين تكون محتوياتهما متماثلة وصادقة غير أنّ الاختيار لابدّ أن يقع على محتوى واحد<sup>5</sup>، ومن الأدوات المفيدة للتخيير (أو)، على نحو: (تزوّج هندا أو أحتها).

237

<sup>1</sup> يُعرّف الوصل في الدّرس البلاغي العربي على أنّه: عطف بعض الجمل على بعض، وقد قصر علماء المعاني عنايتهم في هذا الباب على البحث في عطف الجمل برالواو)؛ لأخَّا هي الأداة التي تخفي الحاجة إليها ويتطلّب فهم العطف بما دقّة وتدبّرًا في الكلام، حتّى يتمكن متذوّق البلاغة من أن يحدِّد معناها ويكشف خباياها بخلاف بقية حروف العطف. (يُنظر: عبد العزيز عتيق، علم المعاني، دار النّهضة العربيّة-بيروت- لبنان، ط1، 2009م، ص 160-161).

<sup>2</sup> روبرت دي بوجراند، النّص والخطاب والإجراء، ص 301-302.

<sup>3</sup> يُنظر: محمّد خطابي، لسانيّات النّص -مدخل إلى انسجام الخطاب-، ص 23.

<sup>4</sup> يُنظر: روبرت دي بوجراند، النّص والخطاب والإجراء، ص 346.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 346.

## ج. الاستدراك (Contra junction ):

هو عمليّة يتمّ فيها الربط على سبيل السبب بين صورتين من صور المعلومات بينهما علاقة تعارض<sup>1</sup>، ويكون باستخدام أدوات مختلفة، منها (لكنْ)، و(بل) الدّالتين على الاستدراك.

## د. التفريع ( Subordination):

وتكون العلاقة هنا بين العنصرين المترابطين علاقة تدرّج<sup>2</sup>؛ حيث إنّ تحقّق أحد هذين العنصرين يتوقّف على الآخر، وتم بواسطة أدوات مختلفة منها: (لأنّ) في نحو: لم يأت زيد يوم الحفل لأنّه كان مسافرًا.

اهتمّ السّامرائي بوسيلة الرّبط في تحليلاته كمظهر اتّساقيّ مهمّ في البناء النّصي، وحسبنا أن نقف هنا عند صورة من صور الربط الّتي ركّز عليها، وهي ما اصطلح عليها به (مطلق الجمع - Conjunction)، فقد أشار السّامرائي إلى هذا المفهوم في تحليلاته النصيّة عند معالجته لحروف العطف (حرف الواو)، يقول: " الواو: وهي لمطلق الجمع، فإذا قلت: (حضر محمّدٌ وخليلُّ) فليس فيه دلالة على أنّ محمّدًا حضر قبل خليل، فقد يكون حضر محمّد قبله، ويحتملُ أنّه حضر بعده، كما يحتمل أغّما حضرا معًا"3.

وأكّد في تحليلاته على فكرة مطلق الجمع كصورة من صور الرّبط داخل النّص، فبيّن أنّ (الواو) تأتي لتفيد الترتيب، على النّحو التالي:

- قوله تعالى: ﴿قُولُوٓاْ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَهِمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِيَ ٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِيَ ٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْ فَعَوْدَ مُسْلِمُونَ ﴾ أو فهؤلاء الأنبياء والرّسل مذكورون على الترتيب 5.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 346.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 347.

 $<sup>^{3}</sup>$  فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج $^{3}$ ، ص

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة البقرة، الآية 136.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 188.

- قوله عزّ وحلّ: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰوۤ فَٱغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُمْ جُنُبَا فَٱطَّقَرُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَٱطَّقَرُواْ وَإِن كُنتُم مَّرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبَا فَٱمْسَحُواْ بِوُجُوهِكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ مَّ مَنْهُ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنَ يَعْمَتَهُ وَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ وَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ وَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَمْ لَعُلَكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَوْكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ وَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعَلَيْكُمْ لَعْمَاء الوضوء فِي الآية مذكورة بحسب الترتيب 2.

- قوله سبحانه: ﴿يَكُمَرْيَمُ ٱقْنُتِي لِرَبِّكِ وَٱسْجُدِى وَٱرْكَعِي مَعَ ٱلرَّرَكِعِينَ ﴾ 3؛ فهنا قدّم السّحود على الرّكوع، وذلك على غير التّرتيب 4.

- قوله تعالى: ﴿وَٱدۡخُلُواْ ٱلۡبَابَ سُجَدَا وَقُولُواْ حِطَّةُ ﴾ <sup>5</sup>؛ فقد قدّم السّجود على القول، وفي آية الأعراف: ﴿وَقُولُواْ حِطَّةُ وَٱدۡخُلُواْ ٱلْبَابَ سُجَّدَا ﴾ <sup>6</sup>؛ قدّم القول على السّجود، مع أنّ القصّة واحدة، ولا تناقض في هذا، إذ لو كانت (الواو) تفيد التّرتيب فقط لتناقض القولان <sup>7</sup>؛ فيتبيّن من ذلك أنّ الواو لمطلق الجمع.

<sup>1</sup> سورة المائدة، الآية 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 188.

<sup>3</sup> سورة آل عمران، الآية 43.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 189.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة البقرة، الآية 58، وتمامُها: ﴿وَإِذْ قُلْنَا ٱدْخُلُواْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمُ رَغَدَا وَٱدْخُلُواْ ٱلْبَابَ سُجَّدَا وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَّغُفِرُ لَكُمْ خَطَايَاكُمُ وَسَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾.

<sup>6</sup> سورة الأعراف، الآية 161، وتمامُها: ﴿ وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ ٱسْكُنُواْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةَ وَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ وَقُولُواْ حِطَّةٌ وَٱدْخُلُواْ اللهِ 161، وتمامُها: ﴿ وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ ٱسْكُنُواْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةَ وَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُم وَقُولُواْ حِطَّةٌ وَٱدْخُلُواْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 191.

وثمّة ملاحظة مهمّة في هذا الباب فبالعودة إلى دي بوجراند في كتابه (النّص والخطاب والإجراء)؛ بحده يعرّف (مطلق الجمع) بأنّه يربط "بين صورتين أو أكثر من صور المعلومات بالجمع بينها، إذ تكونان متّحدتين من حيث البيئة أو متشابهتين" أي يُشترطُ الاتّحاد والتشابه بين صور المعلومات الّتي يُجمع بينها، والسّامرائي قد أشار إلى هذه الفكرة وهذا المعنى فقال: " ... غير أنّه لا ينبغي أن يُفهم من قولنا (إنّما لمطلق الجمع) أنّه يؤتى بها بين متعاطفين، أو بين الحكمين بلا مناسبة بينهما، ولا رابط، بل لابد من رابط بينهما، فلا يصحّ أن تقول: ( رأيت محمّدًا وجبلًا)، ولا (رأيتُ خالدًا ونملة)، بل لابد من رابط بين المتعاطفين... "2.

فلا شكّ أنّ هذا مظهر من مظاهر التقاطع والاشتراك بين معطيات نحو النّص الحديث والممارسة النّحوية النّحوية النصيّة لدى السّامرائي، وهو بذلك أيضًا تقاطع بين النّظريّة النصيّة الحديثة والنّظريّة النّحوية العربيّة والّذي نلمس ملامحه في كثير من جوانب بحثنا.

<sup>1</sup> روبرت دي بوجراند، النّص والخطاب والإجراء، ص 346.

 $<sup>^{2}</sup>$  فاضل السّامرائي، معاني النّحو، ج $^{3}$ ، ص $^{2}$ 

# 2. مسائل في الانسجام (Coherence):

نقف في هذا المبحث لنقدم دراسة توضيحيّة للانسجام باعتماد نفس الخطّة الّتي سارت عليها دراسة مسائل الاتّساق لدى السّامرائي؛ أي: إنّنا سنعمل على توضيح جانبين رئيسين في درس الانسجام، وهما: تحديد مفهوم الانسجام، والكشف عن مظاهر الانسجام النّصي، في ضوء مقاربة تجمع بين تنظيرات علماء نحو النّص وتطبيقات فاضل السّامرائي.

# أوّلًا. مفهوم الانسجام:

يُطلق الانسجام في اللّغة ويُراد به معاني: الانصباب والسّيلان وجريان الماء، فقد جاء في (لسان العرب): " سَجَم: سجَمت العين الدمع والسّحابة الماء تَسْجِمُه سجمًا وسُجومًا وسَجَمَانًا: وهو قَطَران الدّمع وسيلانه قليلًا كان أو كثيرًا ...، والعرب تقول: دَمْعٌ سَاجِمٌ، ودمعٌ مسجومٌ: سَجَمَتْهُ العَين سَجْمًا، وقد أُسجَمه وسجَّمه... وانسجم الماءُ والدّمعُ فهو منسجمٌ إذا انسجم؛ أي: انصبّ. وسَجَمت السَّحابة مطرها تَسجِيمًا وتَسْجَامًا إذا صبَّته".

وفي المعجم الوسيط: " سَجَم الدّمع والمطر - سجومًا وسِجَامًا، وتَسْجَامًا: سال قليلًا أو كثيرًا ... - و - أَسْجَمَت السَّحَابة: دَامَ مَطَرَهَا... وانسَجمَ: انصبَّ "2.

أمّا في الاصطلاح<sup>3</sup> فيُقصد به ذلك المعيار الذي يختص برصد وسائل الاستمرار الدّلالي في عالم النّص<sup>4</sup>؛ أي: إنّه يتّصل بالمعنى وسلسلة المفاهيم والعلاقات الرابطة بينها.

 $<sup>^{1}</sup>$  ابن منظور، لسان العرب، ج1، ص280–281

<sup>2</sup> إبراهيم مصطفى، أحمد حسن الزيّات وآخرون، المعجم الوسيط، ص 466-467.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> وهنا تنبيه بخصوص مصطلح (الانسجام)؛ فلم يتّفق الباحثون العرب عليه، بل عبّروا عن مفهومه بمصطلحات أخرى، مثل: الحبك، التماسك، التناسق، الالتحام، الوحدة الموضوعيّة، التقارن. (يُنظر: خالد حسن العَدوانيّ، دراسات الجملة العربيّة ولسانيّات النّص، ص 132-133).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 129.

فقد بيّن سوفنسكي – sowisnki – أنّه:" يُقضى للجمل والمنطوقات بأنمّا محبوكة، إذا اتّصلت بعض المعلومات فيها ببعض، في إطار نصّي أو موقف اتّصالي، اتّصالاً لا يشعر المستمعون أو القرّاء بثغرات أو انقطاعات في المعلومات" أمّا ليفاندوفسكي – lewandowski – فيحدّده على أنّه حصيلة تفعيل دلاليّ يؤدّي إلى ترابط معنويّ بين التّصوّرات والمعارف التي يحدّدها متلقّي النص 2.

ويرى سعد مصلوح أنّه" إذا كان معيار السبك-الاتساق- مختصًا برصد الاستمراريّة المتحقّقة في ويرى سعد مصلوح أنّه" إذا كان معيار الحبك-الانسجام- يختصّ بالاستمراريّة المتحقّقة في عالم النّص العملقات (World والعلاقات ونعني بها الاستمراريّة الدلاليّة التي تتجلّى في منظومة المفاهيم ولعلاقات الإدراكية المصاحبة relation الرابطة بين هذه المفاهيم، وكلا هذين الأمرين هو حاصل العمليّات الإدراكية المصاحبة للنّص إنتاجًا وإبداعًا وتلقيًّا واستيعابًا، وبها يتمّ حبك المفاهيم من خلال قيام العلاقات (أو إضفائها عليها إن لم تكن واضحة مستعلنة) على نحو يستدعي فيه بعضها بعضًا، ويتعلّق بواسطته بعضها ببعض"<sup>3</sup>، ومعنى هذا أنّ الانسجام يختصّ برصد الترابط والاسمراريّة في عالم النّص.

فالانسجام أعمّ من الاتسااق وأعمق منه، حيث إنّه يتطلّب من المتلقّي صرف الاهتمام جهة العلاقات الخفيّة التي تنظّم النّص<sup>4</sup>، فهو يهتمّ بترابط المفاهيم والعلاقات الدّلالية المتحقّقة داخله.

لقد رصد السمّامرائي في دراساته الإعجازيّة مجموعة من العلاقات التماسكيّة بين سور وآيات القرآن الكريم، ولم يكتف بالجملة أو الآية إطارًا نهائيًّا للتّحليل بل تجاوز ذلك إلى البحث في آليّات اتّساق وانسجام النّص ككلّ متكامل، فنظر إلى النّص القرآنيّ نظرة شموليّة متماسكة، يقول عنه في

<sup>1</sup> محمّد العبد، حبك النّص منظورات من التراث العربي، مجلّة الدّراسات اللّغوية، الجلّد3، العدد 3، المملكة العربيّة السعودية، ديسمبر 2001م، ص 129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 129.

 $<sup>^{3}</sup>$  سعد مصلوح، نحو أجروميّة للنّص الشعري: دراسة في قصيدة جاهليّة، مجلّة فصول، المجلّد 10، العدد  $^{2/1}$ ، مصر أغسطس  $^{3}$ 1991م، ص $^{154}$ .

<sup>4</sup> يُنظر: محمّد خطابي، لسانيّات النّص -مدخل إلى انسجام الخطاب-، ص 5-6.

معرض تحليله لبعض الآيات: "فانظر إلى جمال هذا التعبير ودقّته وكيف أنّ القرآن كاللوحة الفنيّة الواحدة المتناسقة، لوحظ فيها كلّ جزئيّة من جزئيّاتها واعتنى بكلّ لمسة من لمساتها " ؛ فرسم بذلك رؤية شاملة حول تحليل النّص القرآني، كما أنّ فكرة الانسجام النّصي تبدو حاضرة في ذهنه حضورًا متميّزًا.

#### ثانيًا. وسائل الانسجام النّصي:

#### 1. البنية الكليّة (Macro-Structure):

يُقصدُ بالبنية الكليّة - Macro-Structure - ذلك التمثيل الدلالي المفترض، والّذي يحتاج إلى قدرة على اختيار دقيق من إمكانات عدّة لتحديد المعلومات التي تتجلّى من خلالها البنيات الكليّة، وهي ليست شيئا مُعطى من قبل منتج النّص، بل هي مفهوم حدسيّ به تتجسّد كليّة الخطاب ووحدته 2.

ونشير في هذا الصدد إلى أنّ كون البنية الكليّة ليست شيئًا مُعطى من قبل منتج النّص لا يعني أنّ النّص لا ينطوي على مؤشّرات تدلّ عليها، بل لابدّ أن يكون هناك في كلّ نصّ جملة من العناصر ثساعدُ المتلقّي على استجلائها أن يقول فان دايك – Cornelius Van Allen Van – وهو يصرّح بهذا الأمر: "ألا وأنّ موضوع النّص ليسمّى غالبًا في النّص نفسه: وسيعبّر في مثل هذه عن البنية الكبرى في النّص بواسطة (جملة موضوعاتية)، وتوجد أيضًا طرق أخرى للتعبير أو (الإشارة)، ومثال ذلك البنى الكبرى التحتيّة للنّص (عناوين، كلمات مفتاحية، مختصرات، إلى آخره) "4.

فلكل خطاب أو نص بنية كليّة ترتبط بها أجزاء الخطاب، والقارئ أو المتلقّي يصل إلى هذه البنية الكليّة عبر معلومات متنوّعة.

<sup>1</sup> فاضل السّامرائي، التعبير القرآني، ص 39.

<sup>2</sup> يُنظر: سعيد بحيري، علم لغة النّص: المفاهيم والاتّجاهات، دار نوبار للطّباعة-القاهرة- مصر، ط1، 1997م، ص 248-249، ويُنظر: محمّد خطابي، لسانيّات النّص -مدخل إلى انسجام الخطاب-، ص 46.

<sup>3</sup> يُنظر: خالد حسن العَدوانيّ، دراسات الجملة العربيّة ولسانيّات النّص، ص 134-135.

<sup>4</sup> منذر عيّاشي، العلماتيّة وعلم النّص، المركز الثقافي العربي-الدّار البيضاء-المغرب، ط1، 2004م، ص 161-162.

بالنظر في جهود السمّامرائي النصيّة فإنّنا نلمس لديه ماسبق من مفهوم (البنيّة الكليّة)، فقد تعامل مع القرآن الكريم وفق اعتبارين:

#### أ. السّورة القرآنيّة كبنية نصيّة كليّة:

اعتمد السّامرائيّ على السّورة القرآنيّة بوصفها وحدة نصيّة في بحثه المتعلّق ببلاغة التعبير القرآنيّ، وقد أشار إلى ذلك بقوله: "قد تكون للسّياق الّذي تَرِدُ فيه الآية سمة تعبيريّةً خاصّة؛ فتتردّد فيه ألفاظ معيّنة بحسب تلك السمة، وقد يكون للسّورة كلّها حوّ خاصّ وسمة خاصّة؛ فتطبع ألفاظها بتلك السمة، وهذا واضح وكثير في القرآن الكريم؛ إذ كثيرًا ما نرى تعبيرين يتشابهان إلّا في لفظ واحد، وإذا ما دققنا النّظر وجدنا أنّ كلّ لفظة اختيرت بحسب السّمة التعبيريّة لهذا السّياق أو ذاك "أ؛ وهذا معناه أنّ السّورة القرآنيّة قد يكون لها سمة تعبيريّة خاصّة تؤثّر تلك السمة في هندستها اللّغويّة.

ويمكن أن نورد جملة من تفسيرات الستامرائي وتحليلاته الّتي راعى فيها توظيف مفهوم أنّ الستورة القرآنيّة وحدة نصيّة كليّة ليكشف عن أسرار التعبير القرآنيّة في اختيار الألفاظ والأنساق التعبيريّة المتغايرة كالآتي:

- قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا أَتَنْهَا نُودِىَ يَكُمُوسَىٰ ﴾ 2، وقوله: ﴿فَلَمَّا جَآءَهَا نُودِىَ أَنْ بُورِكَ مَن فِي النَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ 3:

يلاحظُ التعبير في (طه) به (أتاها)، وفي سورة النّمل (جاءها)، يقول السّامرائي: "ولإيضاح ذلك نذكر أنّ ألفاظ (الإتيان) في (طه) أكثر منها في (النّمل)، وأنّ ألفاظ الجيء في (النّمل) أكثر منها في (طه)، فقد وردت ألفاظ الإتيان في (طه) خمس عشرة مرّة، وفي (النّمل) ثلاث عشرة مرّة، ووردت ألفاظ الجيء في (طه) أربع مرّات وفي (النّمل) ثماني مرّات، فاختير لفظ الجيء في (النّمل) والإتيان في (طه)،

<sup>1</sup> فاضل السمامرائي، التعبير القرآني، ص 237.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة طه، الآية 11.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة النّمل، الآية  $^{3}$ 

ووضع كل لفظ في الوضع الذي يقتضيه "أ؛ ويتضح هنا كيف أنّ السّامرائي اعتمد سمة السّورتين وثوبهما التعبيريّ الخاص في بيانه سبب اختيار الصيغة التعبيريّة (أتاها) في سورة طه، و (جاءها) في سورة النّمل. - قوله سبحانه: ﴿وَمَا أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَايِمَةً وَلَيِن رُّدِدتُّ إِلَى رَبِّي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ٥٠٠ وقوله: ﴿وَلَيِن رُّجِعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لِي عِندَهُ ولَلُحُسْنَى ٥٠٠ :

جاء التعبير في سورة الكهف بـ (رددت) 4، وفي سورة فصّلت (رجعت)، ولو عدنا إلى استعمال هذين اللّفظين ومشتقّاتهما في كلّ من السّورتين لوجدنا أنّ لفظ (الردّ) ورد في الكهف ثلاث مرّات: ﴿ وَمَا أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَآبِمَةً وَلَيِن رُّدِدتُّ إِلَى رَبِّي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ﴾ 5. ﴿ وَمَا أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ فَآرِتَدًا عَلَىٰ ءَاثَارِهِمَا قَصَصَا ﴾ 6.

﴿قَالَ أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ و ثُمَّ يُرَدُّ إِلَى رَبِّهِ عَنَابَا نُكُرًا ﴾ 7.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص 238–239.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الكهف، الآية 36.

<sup>3</sup> سورة فصّلت، الآية 50، وتمامُها: ﴿ وَلَيِنُ أَذَقُنَكُ رَحْمَةً مِّنَا مِنْ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَاذَا لِي وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ سَورة فصّلت، الآية 50، وتمامُها: ﴿ وَلَيِنُ أَذَقُنَكُ رَحْمَةً مِّنَا مِنْ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَاذَا لِي وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ وَلَيِن رَّجِعْتُ إِلَى رَبِّيَ إِنَّ لِي عِندَهُ وَلَلُحُسْنَى ۚ فَلَنُنَبِّئَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنْ عَذَابٍ عَلَيْظٍ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 241.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الكهف، الآية 36.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> سورة الكهف، الآية 64.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> سورة الكهف، الآية 87.

ولم يرد في سورة فصّلت إلّا مرّة واحدة عند قوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمَا تَخُرُجُ مِن ثَمَرَاتِ مِّنَ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحُمِلُ مِنْ أُنثَى وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَآءِى قَالُوۤاْ ءَاذَنَّكَ مَامِنَّا مِن شَهيدٍ ﴾ أَ.

وأمّا (الرجع) فلم يرد في سورة الكهف، وقد ورد في سورة فصّلت مرّتين:

﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا ۚ قَالُوٓاْ أَنطَقَنَا ٱللَّهُ ٱلَّذِيّ أَنطَقَ كُلَّ شَيءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ 2.

﴿ وَلَيِنَ أَذَقُنَاهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنُ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَاذَا لِى وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَآيِمَةً وَلَيِن رُّجِعْتُ إِلَى رَبِّنَ إِنَّ لِى عِندَهُ ولَلْحُسْنَى فَلَنُنَبِّئَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنُ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ 3.

فوضع كل فعل في مكانه على حسب الثّوب اللّغوي التعبيريّ لكلّ سورة.

- قوله حلّ وعزّ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّبِعِينَ وَٱلنَّصَرَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشَى وَالسَّمِعِينَ وَٱلنَّصَرَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشَى وَاللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ ، وقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ ، وقوله: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَهِمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ 5:

استعمل في آية الحجّ لفظ (الله)، وفي آية السّجدة (ربّك)؛ والمتأمّل في السّورتين يجد أنّ كلّ لفظة وضعت بحسب كثرة ورودها في كلّ سورة، هذا علاوة على الاختيار المرتبط بما يقتضيه المقام من ناحية

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة فصّلت، الآية 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة فصّلت، الآية 21.

<sup>3</sup> سورة فصلت، الآية 50.

<sup>4</sup> سورة الحجّ، الآية 17.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة السّجدة، الآية  $^{5}$ 

المعنى، وقد وردت لفظة (الله) في سورة الحجّ (75 مرّة)، في حين أنمّا لم ترد في سورة السّجدة إلّا مرّة واحدة، أمّا كلمة (ربّ) فقد وردت في السّجدة (10 مرّات)، وفي الحجّ (8 مرّات)؛ فجاء التعبير بكلّ لفظة من اللّفظتين في السّورة التي كثر استعمالها فيها1.

فهذه مجموعة من التّحليلات الّتي سلك فيها السّامرائي مبدأ أنّ السّورة القرآنيّة بنيّة نصيّة كليّة، واعتمد ذلك في توجيه الأنساق التعبيريّة القرآنيّة.

### ب. القرآن الكريم كبنية نصية كليّة:

انطلق السّامرائي في تحليلاته من منطلق أنّ النّص القرآني وحدة كبرى، فقال: قد يُراعى في الحتيار التعبير أمور عديدة وجوانب كثيرة، فقد يُراعى السّياق الذي ورد فيه التعبير، والسّورة التي ورد فيها السّياق، والسّياق الأخرى التي فيها مواطن السّياق، والسّياق الأخرى التي فيها مواطن تعبيريّة متشابحة أو مختلفة، فهو قد يُراعي في تعبير السّورة الواحدة وبنائها تعبير جميع السّور الأخرى من القرآن الكريم وبنائها "2؛ ومعنى ذلك أنّه يُراعى في الهندسة التعبيريّة للسّورة الواحدة السّور الأخرى من القرآن.

ومن النّماذج التّحليلية التي توضّح هذا المسلك لدى السّامرائي ما وقف عليه في سور الأنعام وعلاقتها بالسّور الأخرى:

- جاء في سورة الأنعام قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ .

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 242.

المرجع نفسه، ص 252.  $^2$ 

<sup>3</sup> سورة الأنعام، الآية 145، وتمامُها: ﴿قُل لَآ أَجِدُ فِي مَآ أُوحِىَ إِلَىَّ مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّآ أَن يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَشْفُوحًا أَوْ لَخَمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ ورِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِيْءَ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورُ رَجِّكُ خَفُورُ رَجِّكُ خَفُورُ رَجِّكُ .

وفي سورة البقرة: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ أ؛ فوضع كل لفظة منهما في سياقها الذي يقتضيها، ثم راعى في (الأنعام) ماورد في (البقرة)، وفي (البقرة) ماورد في (الأنعام) من تردد لفظي (الربّ) و(الله)؛ فلفظ (الله) تردد في البقرة أكثر ممّا في (الأنعام)، حيث ورد فيها (282 مرّة)، أمّا في سورة الأنعام فتكرّر (87 مرّة)، ووردت كلمة (الرب) في سورة البقرة (47 مرّة)، وفي سورة الأنعام (53 مرّة)، فناسب ذلك أن يأتي التعبير بلفظ (ربّ) في سورة الأنعام، ولفظ (الله) في سورة البقرة ألمّة.

وإضافة إلى ذلك فإنّ سياق السّورتين اقتضى وضع كلّ لفظة في المكان الذي وُضعت فيه، فإنّ آية البقرة في سياق العبادة، ولفظ (الله) أولى أن يوضع في هذا السّياق لأنّه من الألوهيّة، وأمّا سياق (الأنعام) ففي الأطعمة ولفظ (الربّ) ألصق بهذا السّياق، لدلالته —أي اسم الربّ على التربيّة والتنشئة.

- قوله تعالى في سورة الأنعام: ﴿ وَهُو ٱلَّذِي أَنشَأَكُم مِن نَّفُسِ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَ كُ ۚ قَدُ فَصَّلْنَا ٱلْآيَتِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ ﴾ .

وفي سورة النساء: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَّفُسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَذِسَآءً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَالْ عَلَيْكُمُ رَقِيبًا ﴾ 5.

<sup>1</sup> سورة البقرة، الآية 173، وتمامُها: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَآ أُهِلَّ بِهِ عَلَيْهِ ٱللَّهِ فَمَنِ ٱضْطُرَّ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 239-254.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 239.

<sup>4</sup> سورة الأنعام، الآية 98.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة النّساء، الآية  $^{1}$ 

وفي سورة الأعراف: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَّفُسِ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّنَهَا حَمَلَتُ حَمَّلًا خَفِيفَا فَمَرَّتُ بِهِ فَ فَلَمَّآ أَثْقَلَت دَّعَوَا ٱللَّهَ رَبَّهُمَا لَبِنْ عَالَمًا تَغَشَّنَهَا حَمَلَتُ حَمَّلًا خَفِيفَا فَمَرَّتُ بِهِ فَ فَلَمَّآ أَثْقَلَت دَّعَوَا ٱللَّهَ رَبَّهُمَا لَبِنْ عَالَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّنَا صَلِحَا لَّنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ﴿ أَ.

وفي سورة الزّمر: ﴿ خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَحِدَةِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَمِ وَفِي سورة الزّمر: ﴿ خَلَقَكُمْ مِّن الْأَنْعَمِ ثَمَانِيَةَ أَزُورَجَ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمْ خَلْقًا مِّنْ بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلُمَتِ ثَلَثِ ذَالِكُمُ اللّهُ رَبُّكُمْ لَهُ ٱلْمُلْكُ لَا إِلَهَ إِلّا هُوَ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ ﴾ 2.

ففي سورة الأنعام (أنشأكم من تفس واحدة)، وفي الستور الأخرى جاء التعبير بـ (خلقكم من تفس واحدة)؛ وفي هذا الاختيار مراعاة للستياق الّذي وردت فيه الآيات، كما فيه مراعاة تردّد لفظ (الإنشاء) في الأنعام والنّساء والأعراف والرّمر3، فراعى التعبير القرآنيّ عدّة سور في آن واحد.

- جاء في سورة الأنعام: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ و لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ ، وفي سورة الأعراف: إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ و لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ 5؛ فزاد اللّام في (سريع)، وذلك أنّ سياق سورة الأعراف يقتضى هذه الزيادة؛ لأنّه في مقام تعجيل العقوبات بخلاف سورة الأنعام 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الأعراف، الآية 189.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الزّمر، الآية 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 255-256.

<sup>4</sup> سورة الأنعام، الآية 165، وتمامُها: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَتْهِفَ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعُضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتِ لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَا ءَاتَنكُمُ ۚ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾.

<sup>5</sup> سورة الأعراف، الآية 167، وتمامُها: ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ ۗ إِنَّ رَبُّكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ ۗ إِنَّ رَبُّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ و لَعَفُورُ رَّحِيمُ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 255-256.

- قال تعالى في سورة الأنعام: ﴿فَقَدُ كَذَّبُواْ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ فَسَوُفَ يَأْتِيهِمْ أَنْبَنَوُاْ مَا كَانُواْ بِهِ عِهِ يَسْتَهُزِءُونَ ﴿ أَنْ مَا كَانُواْ بِهِ عَلَى السَّعراء: ﴿فَقَدُ كَذَّبُواْ فَسَيَأْتِيهِمْ أَنْبَنَوُاْ مَا كَانُواْ بِهِ عَلَى التّعبير فِي اللّه السّعراء التّعبير في آية الأنعام بزيادة كلمة (الحقّ) بينما في آية الشّعراء لم يأت التعبير بها؛ وفي ذلك مراعاة للجانب اللّفظيّ والمعنويّ لنظم السّورتين، فقد تردّدت كلمة (الحقّ) في الأنعام اثنتي عشرة مرّة، ولم ترد هذه اللّفظة في سورة الشّعراء، فوضع كلّ لفظة في المكان المناسب لها أقلى المُناسب لها أقلى المُناسب لها أقلى السّورة الشّعراء، فوضع كلّ لفظة في المكان المناسب لها أقلى المُناسب الله أقلى السّورة الشّعراء، فوضع كلّ لفظة في المكان المناسب لها أقلى المُناسب الله أقلى المُناسب الله أول السّورة الشّعراء، فوضع كلّ لفظة في المكان المناسب الها أقلى المُناسب الله أقلى المُناسب المُنْبُونُ المُناسب المُناسب المُنْهُ أَنْبُونُ المُناسب المُنْبُونُ المُناسب المُناسب المُناسب المُناسب المُناسب المُناسب المُناسب المُناسب المُناسب المُنْبُونُ المُناسب ال

والمتدبّر للآيتين يجد ذكر (سوف) في آية الأنعام و(السّين) في آية الشّعراء، فعلاوة على السّياق الخاصّ الّذي وردت فيه كلّ آية، والّذي يقتضي كلّ منهما ذكر ما ورد في سورة الأنعام على تأخير العقوبات بخلاف سورة الشّعراء، وهو أمر واضح في بناء كلّ من السّورتين، وهذا له علاقة بما تقدّم من ذكر استعمال التعبيرين (سريع العقاب) و (لسريع العقاب) بين سورة الأنعام وسورة الأعراف<sup>4</sup>.

وقال سبحانه في سورة الأنعام: ﴿ نَحُنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ ۚ ﴾ وفي سورة الإسراء: ﴿ نَحُنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاهُمْ ۖ ﴾ وفي سورة الإسراء: ﴿ نَحُنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ۚ ﴾ وفي سورة الإسراء: ﴿ نَحُنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ۚ ﴾ وفي سورة الإسراء: ﴿ نَحُنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ۚ ﴾ وفي سورة الإسراء: ﴿ نَحُنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاهُمْ ۖ ﴾ وفي سورة الإسراء: ﴿ نَحُنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاهُمْ ۖ ﴾ وفي سورة الإسراء: ﴿ نَحُنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاهُمْ ۖ ﴾ وفي سورة الإسراء: ﴿ نَحُنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاهُمْ ۖ ﴾ وفي سورة الإسراء: ﴿ نَحُنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاهُمْ ۖ ﴾ وفي سورة الإسراء: ﴿ نَحُنُ لَنَرْزُقُهُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الأنعام، الآية 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الشّعراء، الآية 6.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 256.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 256.

سورة الأنعام، الآية 151، وتمامُها: ﴿ قُلُ تَعَالُواْ أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمُ ۖ أَلَّا تُشْرِكُواْ بِهِ عَلَيْكُمُ ۖ وَبِالُوَالِدَيْنِ إِحْسَانَا ۗ وَلَا تَقْتُلُواْ أَوْلَا حَرَّمَ اللّهَ إِلَّا إِمْلَقِ خَنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيّاهُمُ ۖ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ۗ وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفُسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ذَالِكُمْ وَصَّلْكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾.

<sup>6</sup> سورة الإسراء، الآية 31، وتمامُها: ﴿ وَلَا تَقْتُلُوٓاْ أَوْلَادَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلَقِ ۖ ثَخُنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ ۚ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْفَا كَبِيرًا﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 256.

يقول السّامرائي: "فانظر كيف راعى في سورة واحدة سورًا متعدّدة، راعى ألفاظها وسياقها وجوها وكلّ كلمة وردت فيها، فقد راعى البقرة والأعراف والشّعراء والإسراء والنّساء والزّمر وغيرها، بل ربّما راعى في الموطن الواحد جميع سور القرآن وجميع آياته من جميع العلائق والاحتمالات "1.

فبيّن أنّ هناك علاقات ووشائج تربط بين الهندسة اللّفظية والمعنوية بين السّور القرآنيّة، وهو ينطلق في ذلك من مبدأ أنّ القرآن الكريم وحدة نصيّة كليّة كبرى.

والحق أنّ ما قدّمه السّامرائي من إجراءات تحليليّة تعبّر وتتقاطع مع مفهوم ما اصطلح عليه الباحثون في الدّرس اللّساني النّصاني بر موضوع الخطاب $^2$  الخطاب وبّعله مقبولا $^3$  النية الكليّة وتجعله مقبولا $^3$ .

## 2. ترتيب الخطاب (Arrangement of discourse):

يُشيرُ مصطلح ترتيب الخطاب - Arrangement of discourse - في حقل اللّسانيّات النصيّة إلى ذلك المظهر من مظاهر الانسجام والعنصر المهمّ من عناصر تحقيقه داخل النّص، وقد سمّاه فان دايك: الترتيب العادي لوقائع الخطاب<sup>4</sup>، ولا بدّ من الإشارة إلى أنّ الترتيب في المتتالية الجمليّة لا يجري على نحو عشوائيّ، بل هو محكوم بمجموعة من العلاقات التي تخضع لمبادئ معرفيّة أن يقول محمّد خطّابي في كتابه: (لسانيّات النّص: مدخل إلى انسجام الخطاب): " ونعتقد أنّ أهمّ ما أشار إليه فان دايك في ما يتعلّق بترتيب الوقائع وترتيب المتتالية؛ هو العلاقات التي تحكم هذا الترتيب، وهي علاقات تخضع لمبادئ معرفيّة؛ كالإدراك والاهتمام "6.

<sup>2</sup> يُعرّف مصطلح موضوع الخطاب- Topic of discourse - بأنّه:" أداة إجرائيّة حدسية بما تقارب البنية الكليّة للخطاب"، (محمّد خطابي، لسانيّات النّص -مدخل إلى انسجام الخطاب-، ص 42).

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع السابق، ص  $^{256}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 46.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 38.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: خالد حسن العَدوانيّ، دراسات الجملة العربيّة ولسانيّات النّص، ص 147.

<sup>6</sup> محمّد خطابي، لسانيّات النّص -مدخل إلى انسجام الخطاب-، ص 39.

وقد حظي هذا المفهوم بعناية السّامرائي وتجلّى ذلك في كتابه: (التناسب بين السّور في المفتتح والخواتيم) بشكل متميّز، فقد اجتهد في الكشف عن المناسبات القرآنيّة، يقول في مقدّمته:" إنّ الناظر في هذا الموضوع المتأمّل فيه يظهر له بصورة واضحة أنّ القرآن وحدة متكاملة متناسبة في سوره وآياته وترتيبه كأنّه —كما قيل— آية واحدة"<sup>1</sup>؛ فما ذكره السّامرائيّ يشكّل رؤية واضحة وفهمًا عميقًا للبعد النّصي في التعبير القرآني؛ حيث إنّ وجود التناسب في سور القرآن وآياته تعبير عن معيار الانسجام الممتد في النّص القرآنيّ كلّه، وعن مظهر ترتيب الخطاب بالمفهوم اللّساني النّصانيّ الحديث.

وقصد بيان تجليّات مفهوم (ترتيب الخطاب) في الممارسة النصيّة السّامرائية المتعلّقة بالكشف عن جماليّات التعبير القرآني نركّز في هذا الجانب على ما قدّمه السّامرائي في بحث المناسبة، والمناسبة لدى الباحثين في علوم القرآن الكريم: "علم تعرف منه علل ترتيب أجزائه، وهو سرّ البلاغة لأدائه إلى تحقيق مطابقة المعاني لما اقتضاه من الحال، وتتوقّف الإجادة فيه على معرفة مقصود السّورة المطلوب ذلك فيها"2.

يقول الزّركشيّ: " واعلم أنّ المناسبة علم شريف تحرز به العقول ويعرف به قدر القائل فيما يقول... وكذلك المناسبة في فواتح الآي وخواتمها، ومرجعها والله أعلم إلى معنى ما رابط بينهما عامّ أو خاصّ عقليّ أو حسيّ أو خياليّ، وغير ذلك من أنواع العلاقات أو التلازم الذهني؛ كالسبب والمسبّب والعلّة والمعلول والنّظيرين والضّدّين ونحوه، أو التلازم الخارجيّ كالمرتب على ترتيب الوجود الواقع في باب الخبر، وفائدته جعل أجزاء الكلام بعضها آخذا بأعناق بعض؛ فيقوى بذلك الارتباط ويصير التّأليف حاله حال البناء المحكم المتلائم الأجزاء".

 $<sup>^{1}</sup>$  فاضل السّامرائي، التناسب بين السّور في المفتتح والخواتيم، ص $^{8}$ 

<sup>2</sup> برهان الدّين البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسّور، دار الكتاب الإسلامي-القاهرة- مصر، د ط، 1984م، ج1، ص

 $<sup>^{3}</sup>$  بدر الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج $^{1}$ ، ص $^{3}$ 

ويرى السيوطي أنّ المناسبة: "مرجعها في الآيات ونحوها إلى معنى رابطٍ بينها عامٍّ أو حاصٍّ، عقلي ويرى السيوطي أو خيالي أو غير ذلك من أنواع العلاقات، أو التلازم الذهني كالسبب والمسبّب والعلّم والمعلول والنظيرين والضّدين ونحوه "1"، فيُمكن القول: إنّ (علم المناسبات بين السور) هو ذلك العلم الذي يبحث في أسرار اقتران أجزاء القرآن بعضها ببعض، سواء كانت هذه الأجزاء حروف أو كلمات أو سور.

لقد بحث السمّامرائيّ المناسبة القرآنيّة من حلال:

#### أ. التناسب بين افتتاح السّورة وخاتمتها:

يقول السّامرائي: " وقد يكون النّظر في التناسب بين المفتتَح والخاتمة في السّورة كالنّظر في مفتتح البقرة وخاتمتها، وآل عمران وخاتمتها، وهكذا "2"، ونقف هنا على بعض ما أورده السّامرائي من تحليلات:

#### 1. عند سورة البقرة:

جاء في مُفتَتَح سورة سورة البقرة: ﴿ الْمَ ، ذَالِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبُ فِيهِ هُدَى لِّلْمُتَّقِينَ ، ٱلَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ يُوْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنفِقُونَ ، وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمِا لَا يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمِا لَا خَرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ، أُوْلَتِيكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَّبِهِمُ وَأُولَتِيكَ هُمُ اللَّهُ وَمِنُونَ ، وَاللَّهُ مُ لَا يُؤْمِنُونَ ، وَاللَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ، وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنُونَ ، إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ، وَاللَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ .

وفي آخر السورة: ﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِٱللَّهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ وَمَلَتَهِ كَتِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ وَمَلَتَهِ كَتِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ وَمَلَتَهِ كَتِهِ وَوَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ وَمَلَتَهِ كَتِهِ وَوَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ وَمَلَتَهِ كَتِهِ وَوَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ وَمَلَتَهِ كَتِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ وَمَلَتَهِ كَتِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عَلَيْكُ وَلَا لَهُ مِن اللّهِ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكَ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ وَلَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوالْكُوا عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوالْكُوا عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلْمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ

 $<sup>^{1}</sup>$  جلال الدين السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ 

<sup>2</sup> فاضل السّامرائي، التناسب بين السّور في المفتتح والخواتيم، ص 7.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة البقرة، الآيات 1-2-4-3-6

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة البقرة، الآية 285.

أوضح السّامرائي أنّه جاء في المفتتَح ذكر المؤمنين الّذين يؤمنون بما أنزل إلى الرّسول -صلّى الله عليه وسلّم- وما أنزل من قبله، وكذلك في آخر السّورة جاء وصفهم أنّهم يؤمنون بالله وملائكته وكتبه ورسله ولا يفرّقون بين أحد من رسله، فناسب البدء الختام.

ومن ذلك أيضًا أنّه ذكر في أوّل السّورة من صفات المؤمنين أنّهم يؤمنون بالغيب، وفي آخر السّورة فصّل في ذلك الإيمان الغيبيّ، ثمّ إنّ الإيمان بالرّسل يقتضي الإيمان بما ذكروا من الغيب ، ومن وجوه التناسب ماذكر في أوّل السّورة عند قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمُ تُنذِرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَفِي آخرها السّورة جاء قوله: ﴿ فَٱنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكُنهِرِينَ ﴾ وهنا دعاء عليهم بالنّصر، فناسب مُفتَتحُ السّورة حاتمتها من أكثر من وجه .

#### 2.عند سورة آل عمران:

جاء في مفتتح سورة آل عمران: ﴿ الْمَ، ٱللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَىُّ ٱلْقَيُّومُ، نَرَّلَ عَلَيْكَ الْكَوَرَنةَ وَٱلْإِنجِيلَ، مِن قَبْلُ هُدَى لِّلنَّاسِ ٱلْكَتَابَ بِٱلْحُقِ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوْرَنةَ وَٱلْإِنجِيلَ، مِن قَبْلُ هُدَى لِّلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْفُرْقَانُ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِاَيْتِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدٌ وَٱللَّهُ عَزِيزُ ذُو ٱنتِقَامِ ٥٠.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 12-13.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة البقرة، الآية  $^{2}$ 

<sup>3</sup> سورة البقرة، الآية 268، وتمامُها: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَثُ وَعَلَيْهَا مَا اَكْتَسَبَثُ رَبَّنَا لَا يُكَلِّمُا أَوْ أَخْطَأُنَا وَلَا تَحُمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ وَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا تُعَالِّنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ وَعَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنْهِرِينَ ﴿.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 13.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة آل عمران، الآيات 1-2-3-4.

وجاء في آخرها: ﴿وَإِنَّ مِنْ مَلِ ٱلْكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَاۤ أُنزِلَ إِلَيْهِمُّ إِنَّ إِلَيْهِمْ خَشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِاَيَتِ ٱللَّهِ ثَمَنَا قَلِيلًا أُوْلَنَبِكَ لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمُّ إِنَّ إِلَيْهِمْ أَنْ لَيْهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمُّ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحُسَابِ﴾ 1.

بيّن السّامرائي أنّ أوّل السّورة جاء فيها ذكر تنزيل الكتاب على الرّسول -صلّى الله عليه وسلّم- وإنزال التوراة والإنجيل من قبل هداية للنّاس، وجاء في آخر السّورة أنّ من أهل الكتاب من يؤمن بما أنزل إليه -صلّى الله عليه وسلّم- وما أنزل إليهم، وهذا ما ذكر في أوّل السّورة².

ومن ذلك أيضا ما حاء في أوّل السّورة: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِاكِتِ ٱللّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَاللّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱنتِقَامٍ ﴾ وفي آخرها: ﴿ لَا يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ فِي ٱلْبِلَدِ، مَتَكُ وَاللّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱنتِقَامٍ ﴾ وفي آخرها: ﴿ لَا يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفُروا فِي مطلع السّورة وحامّتها، قليلُ ثُمَّ مَأُولِهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئُسَ ٱلْمِهَادُ ﴾ فذكرت عاقبة الّذين كفروا في مطلع السّورة وحامّتها، وحاء في أوائل السّورة الإشارة إلى أولي الألباب ودعائهم أَن وكذلك في آخرها، قال تعالى في بداية السّورة: ﴿ وَٱلرَّسِحُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلَي لُلُ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا ۖ وَمَا يَذَكَّرُ إِلّا أُولُواْ السّورة: ﴿وَٱلرَّسِحُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلَي لَكُمْ مِن لَدُنكَ رَحْمَةً ۚ إِنّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ، السّورة: ﴿ وَٱلرَّسِحُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَلَي لَكُ مِن قَدْكَ رَحْمَةً ۚ إِنّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ، السّورة بَنَا لَا تُوغِ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبُ لَنَا مِن لّدُنكَ رَحْمَةً ۚ إِنّكَ أَنتَ ٱلْوَهَابُ، رَبّنَا لَا تُوغِ أَلْفَاسِ لِيَوْمِ لّا رَيْبَ فِيهً إِنّ ٱللّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ أَنْ اللّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ وَمَا يَنْ اللّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة آل عمران، الآية 199.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 13.

<sup>3</sup> سورة آل عمران، الآية 4، وتمامُها: ﴿مِن قَبُلُ هُدَى لِّلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْفُرْقَانَ ۗ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَِايَتِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱنتِقَامِ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة آل عمران، الآيات 196-197.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 13-14.

 $<sup>^{6}</sup>$  سورة آل عمران، الآيات 7–8–9.

وفي خواتيمها جاء قوله: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآنَيَتِ لِأُوْلِى اللَّالَبَبِ﴾ 1.

ثمّ ذكر دعاءهم: ﴿ رَّبَّنَا إِنَّنَا سَمِعُنَا مُنَادِيًا يُنَادِى لِلْإِيمَنِ أَنْ ءَامِنُواْ بِرَبِّكُمْ فَعَامَنَا ۚ رَبَّنَا وَعَادِيَا يُنَادِى لِلْإِيمَنِ أَنْ ءَامِنُواْ بِرَبِّكُمْ فَعَامَنَا وَبَوَفَنَا مَعَ ٱلْأَبْرَارِ، رَبَّنَا وَءَاتِنَا مَا وَعَدتَّنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ فَاعْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِّرْ عَنَّا سَيِّعَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ ٱلْأَبْرَارِ، رَبَّنَا وَءَاتِنَا مَا وَعَدتَّنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ وَلَا تُخْوِنَا يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ 2.

ومن وجوه التناسب ما جاء في ذكر الآخرة وأنّه سبحانه لايخلف الميعاد<sup>3</sup>، فقد قال تعالى في أوّل السّورة: ﴿رَبَّنَاۤ إِنَّكَ جَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ لَّا رَيْبَ فِيهِ إِنَّ ٱللّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ ، وفي السّورة: ﴿رَبَّنَا وَءَاتِنَا مَا وَعَدتَّنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ وَلَا تُخْزِنَا يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ﴾ .

#### 3. عند سورة يوسف:

جاء في مطلع السّورة: ﴿ الرَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ، إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَنَا عَرَبِيًّا لَعَ عَرَبِيًّا لَا تَعْقِلُونَ، نَحُنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ لَهِ لَمِنَ ٱلْغَافِلِينَ ﴾ 6.

<sup>1</sup> سورة آل عمران، الآية 190.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة آل عمران، الآيات 193-194.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 14.

<sup>4</sup> سورة آل عمران، الآية 9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة آل عمران، الآية 194.

 $<sup>^{6}</sup>$  سورة يوسف، الآيات 1-2-3.

أشار السّامرائي عند تحليله لوجوه التناسب بين مفتتَح السّورة وخاتمتها، وهي كالآتي: 2

- تقدَّم في مطلع السّورة ذِكرُ (أحسن القصص)، وفي آخر السّورة قال تعالى: ﴿ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِإُولِى ٱلْأَلْبَبِ مَا كَانَ حَدِيثَا يُفْتَرَىٰ وَلَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ 3.

- جاءت الإشارة إلى الوحي في أوّل السّورة وآخرها.
- ذكرت الآيات في بداية السّورة أنّه -صلّى الله عليه وسلّم- كان غافلا ثمّ بعد الوحي إليه أصبح على بصيرة يدعوا إلى الله سبحانه.

إنّ ما بحثه السّامرائي في مثل هذا القسم من أقسام المناسبة القرآنيّة يكشف عن مدى التقاطع والتجاذب اللّفظي والمعنوي الّذي نجده في السّورة الواحدة؛ ولا ريب أنّ إدراك مثل هذا الأمر يحتاج إلى إعمال الفكر المتدبّر في القرآن الكريم.

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة يوسف، الآيات 108-109-111.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 22-23.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة يوسف، الآية 111.

## ب. التناسب بين مُفتتح الآيات في السّور متشابهة المطالع:

ومن ذلك ذكر السّامرائي التناسب بين مُفتتَح سور: (الأنعام، الكهف، سبأ، فاطر)؛ وهي سور تتشابه في المطلع؛ فهي جميعًا تبدأ بالحمد (الحمد لله)، وبيان تناسبها على النّحو التالي:

قال تعالى في مطلع سورة الأنعام: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَاتِ وَٱلنُّورَ أَثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ أ.

وفي سورة الكهف: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِللّهِ ٱلَّذِيّ أَنزَلَ عَلَىٰ عَبْدِهِ ٱلْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ وَعِوَجَآ ﴾ 2. وقال سبحانه في سورة سبأ: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِللّهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَلُواتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلْآخِرَةَ وَهُو ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ 3.

وفي مُفتَتَحِ سورة فاطر قوله: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتِيِكَةِ رُسُلًا أُوْلِيَ أَجْنِحَةٍ مَّثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي ٱلْخَلْقِ مَا يَشَآءُ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ أَ.

يُلاحظُ أنّ هذه الافتتاحات متكاملة، فقد ذكر سبحانه في سورة فاطر أنّه فطر الستماوات والأرض وابتدأها وأحدث ذواتها من العدم، ثمّ ذكر أنّه خلقها وقدّرها على غير مثال سابق، فاللّه هو الموجدُ للستماوات والأرض، وهو مالكها ومالك مافيها، وبعد أن ذكر أنّه فطر الستماوات والأرض وخلقها، ذكر أنّ له ما فيها أيضًا، فقد يملك الإنسان دارًا ولا يملك ما فيها من أثاث، أمّا اللّه تبارك وتعالى فهو مالكها ومالك مافيها، وذكر سبحانه ربوبيّته لها؛ أي تربيتها وحفظها وإصلاحها بعد إيجادها، وذكر إنزاله الكتاب على عبده لهداية الخلق<sup>5</sup>، "وهكذا تكاملت الآيات تكاملًا شاملًا، فقد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الأنعام، الآية 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الكهف، الآية 1.

<sup>3</sup> سورة سبأ، الآية 1.

 $<sup>^{4}</sup>$  سورة فاطر، الآية  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، لمسات بيانيّة في نصوص من التنزيل، دار عمّار للنّشر-عمان- الأردن، ط3، 2003م، ص 30-31.

ذكر أنّه مُحدثها ومصوّرها، ومالكها، ومالك ما فيها، وحافظها والقيّم عليها، وأنّه ينزل الكُتب لهداية عقلاء خلق الله إلى طريقه المستقيم، وهكذا تكون كلّ آية مكمّلةً للآيات الأخرى"1.

إنّ ما ذكره السّامرائي في تحليله يظهر تناسبًا وتناظُرًا عجيبًا بين آيات سور قرآنيّة تشابحت مطالعها، ولو كان ذلك بين آيات المِفتتَح -؛ حيث نلمس علاقات ووشائج تربط بين الهندسة اللّفظية والمعنوية لتلك السّور.

## ج. التناسب بين خاتمة سورة ومُفتَتح السّورة التي تليها في الترتيب:

جاء في مقدّمة كتاب (التناسب بين السّور في المفتتح والخواتيم):" وقد يكون النّظر في التناسب بين خاتمة البقرة ومُفتتح آل بين خاتمة السّورة ومُفتتح التي تليها؛ ذلك كالنّظر في التناسب بين خاتمة البقرة ومُفتتح آل عمران، وخاتمة آل عمران ومُفتتح سورة النّساء، وهكذا"2، ونورد هنا مجموعة من التحليلات التي توضّح هذا المسلك:

## 1. بين سورتي النّساء والمائدة:

جاء في خامّة سورة النّساء: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ ٱللّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَلَةَ إِنِ ٱمْرُؤُا هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَهُ مَا الشَّلُ اللَّهُ مَا الشَّلُ اللَّهُ مَا الشَّلُ اللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُّوا وَٱللَّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ 3، وجاء في مُفتتح (المائدة): ﴿ يَا أَينُهَا لَيْنَا فَي اللّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُّوا وَٱللّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ 3، وجاء في مُفتتح (المائدة): ﴿ يَا أَينُهَا اللّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُّوا وَٱللّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ 3، وجاء في مُفتتح (المائدة): ﴿ يَا أَينُهَا اللّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا وَاللّهُ بِكُلّ شَيْءٍ عَلِيمٌ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْكُمْ عَلِيكُمْ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ لِيكُولُوا عِلْكُولُوا عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص 31.

<sup>2</sup> فاضل السّامرائي، التناسب بين السّور في المفتتح والخواتيم، ص 7.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة النّساء، الآية 176.

<sup>4</sup> سورة المائدة، الآية 1.

أرجع السّامرائي <sup>1</sup> التناسب بين خاتمة سورة النّساء ومُفتتح سورة المائدة إلى كوفهما تعالجان تنظيم العلاقة بين أفراد المجتمع بداية بالأقربين إلى عموم المجتمع؛ فقد ذكر الله تعالى في خاتمة النّساء تقسيم الإرث بين الإخوة والعلاقة الماليّة بين الأقرباء، وفي أوّل المائدة إشارة إلى العلاقة مع الآخرين؛ فهناك نداء من اللّه تعالى للمؤمنين وأمر لهم بالوفاء بالعقود، ولا شكّ أنّه أمر يشمل التعامل مع عموم أفراد المجتمع، وقد طلب منهم التعاون على البرّ والتّقوى في قوله: ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقُوى فَي وَله تَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِّ وَٱلتَّقُوى فَي وَله : ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِ وَٱلتَّقُوى فَي وَله : ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِ وَٱلتَّقُوى فَي وَله : ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِ وَٱلتَّقُوكَ فَي البرّ والتّقوى في قوله : ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِ وَٱلتَّقُوكَ فَي الْبِرِ وَٱلْتَعْوَى فَي البرّ والتّقوى في قوله : ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى اللّهِ عَلَى الْبِرِ وَٱلْتُقُوكَ فَي البرّ والتّقوى في قوله : ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبِرِ وَٱلْتُقُوكَ فَي البرّ والتّقوى في قوله : ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبَرِ وَٱلْتَعْوَى اللّه عليه البرّ والتّقوى في قوله : ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبَرِ وَٱلْتَعْوَى اللّه عليه البرّ والتّقوى في قوله : ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى الْبَرِ وَالْتَعْوَى اللّه الللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه الل

ومن وجوه التناسب أيضًا أنّ الله تعالى في أواخر (النّساء) حرّم على اليهود طيّبات أحلّت لهم بسبب ظلمهم، وفي أوّل (المائدة) أحلّ لنا الطيّبات؛ فقابل بين ما أحلّ لنا وحرّم عليهم ، قال تعالى في سورة النّساء: ﴿ فَبِظُلْمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمُنَا عَلَيْهِمْ طَيّبَتٍ أُحِلَّتُ لَهُمْ وَبِصَدِّهِمْ عَن سَبِيلِ ٱللّهِ كَثِيرًا ﴾ ، وقال سبحانه في أوائل سورة المائدة: ﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَآ أُحِلَّ لَهُمْ قُلُ أُحِلً لَكُمُ ٱلطّيّبَتُ وَطَعَامُ ٱلّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ حِلُّ لَكُمُ ٱلطّيّبَتُ وَطَعَامُ ٱلّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ حِلُّ لَكُمُ ٱلطّيّبَتُ وَطَعَامُ ٱلّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ حِلُّ لَكُمُ ٱلطّيّبَتُ وَطَعَامُ ٱلّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَبَ حِلُّ

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 95.

<sup>2</sup> سورة المائدة، الآية 6، وتمامُها: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُحِلُّواْ شَعَتبِرَ ٱللَّهِ وَلَا ٱلشَّهْرَ ٱلْحُرَامَ وَلَا ٱلْهَدْى وَلَا ٱلْقَلَتبِدَ وَلَا ءَامِينَ ٱلْبَيْتَ ٱلْحُرَامَ يَبْتَعُونَ فَضُلَا مِّن رَّبِهِمْ وَرِضُونَا ۚ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَٱصْطَادُواْ وَلَا يَجُرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمِ أَن وَيَعِاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقُوكَ ۖ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۖ إِنَّ صَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمِشْجِدِ ٱلْحُرَامِ أَن تَعْتَدُواْ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْبِرِّ وَٱلتَّقُوكَ ۖ وَلَا تَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْإِثْمِ وَٱلْعُدُونِ وَٱتَقُواْ ٱللَّهَ ۗ إِنَّ مَا لَكُونَ وَالتَقُولُ ٱللَّهُ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 95.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة النّساء، الآية 160.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة المائدة، الآية 4، وتمامُها: ﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَآ أُحِلَّ لَهُمُّ قُلُ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَثُ وَمَا عَلَّمُتُم مِّنَ ٱلْجُوَارِحِ مُكَلِّبِينَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَمْكُمُ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ اللَّهُ عَلَيْهِ ۖ وَٱذْكُرُواْ ٱسْمَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ۖ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ اللَّهُ عَلَيْهِ ۗ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ الْخُسَابِ﴾.

لَّكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَّهُمُّ وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَاتِ وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ اللَّحُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَّهُمُّ وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ اللَّذِينَ أَلُومُواْنَ الْمُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَلِفِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِيَ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَلِفِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِيَ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ إِلَا مُتَعْفِر بِاللَّإِيمَانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ اللَّهُ الْحَالِمِينَ اللَّهُ اللَّهُ وَمُن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْحِلْمُ اللَّهُ اللللْمُؤْمِلُولُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُؤْمِلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُول

# 2. بين سورتي المائدة والأنعام:

جاء في حاتمة سورة المائدة: ﴿ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرُ ﴾ وجاء في مُفتتح سورة الأنعام: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ الظَّلُمَتِ وَٱلنُّورَ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ 3. الظُّلُمَتِ وَٱلنُّورَ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ﴾ 3.

ذكر الله تعالى في خاتمة (المائدة) أنّ له ملك الستماوات والأرض ومافيهن، وجاء في بداية الأنعام أنّه سبحانه خلق الستماوات والأرض، فهو الخالق والمالك<sup>4</sup>، ومن وجوه التناسب أنّه جلّ وعزّ ذكر في خواتيم المائدة قسمًا ممن عدل عن العبادة واتّخذ من دونه معبودًا، فقال: ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَعِيسَى الْبُنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّي إِلَهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَي وَدُكر في أوّل سورة الأنعام من صنع هذا الفعل أيضًا، فقال: ﴿ وَلَا يَقُدُونِ ٱللَّهِ مَ يَعْدِلُونَ ﴾ 6.

 $<sup>^{1}</sup>$  سورة المائدة، الآية  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة المائدة، الآية 120.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الأنعام، الآية  $^{1}$ 

<sup>4</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 96.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة المائدة، الآية 116، وتمامُها: ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّىَ إِلَاَهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهُ لَيْعَيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتُهُ وَ فَقَدْ عَلِمْتَهُ وَ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلَآ دُونِ ٱللَّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِيَّ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقَّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ وَ فَقَدْ عَلِمْتَهُ وَتَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلاَ أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي أَإِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ ﴾.

<sup>6</sup> سورة الأنعام، الآية 1، وتمامُها: ﴿ ٱلْحُمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَتِ وَٱلنُّورَ ۖ ثُمَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ﴾.

فناسب خواتيم سورة المائدة مُفتتَح سورة الأنعام.

# 3. بين سورتي الأنعام والأعراف:

جاء في خاتمة سورة الأنعام: ﴿ وَهَاذَا كِتَابُ أَنزِلَ إِلَيْكُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَٱتَّقُواْ لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ ﴾ أَن وجاء في مُفتتح سورة الأعراف: ﴿ كِتَابُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَبُ تُرْحَمُونَ ﴾ أَن وجاء في مُفتتح سورة الأعراف: ﴿ كِتَابُ أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَبُ مِن مَن رَبِّكُمْ وَلَا تَتَبِعُواْ مِن مِنْ وَبِكُمْ وَلَا تَتَبِعُواْ مِن دُونِهِ عَ أُولِيَا أَةً قَلِيلًا مَّا تَذَكَرُونَ ﴾ 2. دُونِهِ عَ أُولِيا آةً قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ 2.

وجاء في أواحر سورة الأنعام: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعَا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ أَنْهُمْ وَجاء في أواحر سورة الأنعام: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعَا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ اللّهِ أَبْغِي إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى ٱللّهِ ثُمَّ يُنَبِّعُهُم بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ 3، وجاء قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَغَيْرَ ٱللّهِ أَبْغِي رَبَّا وَهُو رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَلَا تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إِلّا عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ثُمَّ إِلَى رَبِّكُم مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّعُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ 4. رَبِّكُم مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّعُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴾ 4.

وفي أوائل سورة الأعراف: ﴿ فَلَنَسْعَلَنَّ ٱلَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْعَلَنَّ ٱلْمُرْسَلِينَ، فَلَنَقُصَّنَّ عَلَيْهِم بِعِلْمِ وَمَا كُنَّا غَآبِبِينَ ﴾ 5.

والتنبيء المذكور في (الأنعام) مناسب للسّؤال والإخبار بعلم الله سبحانه، وأنّه لم يكن غائبًا عن فعلهم واختلافهم المذكور في سورة الأعراف<sup>6</sup>.

سورة الأنعام، الآية 155.

 $<sup>^{2}</sup>$  سورة الأعراف، الآيات  $^{2}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> سورة الأنعام، الآية 159.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الأنعام، الآية 164.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة الأعراف، الآيات  $^{6}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 96-97.

ومن وجوه التناسب أيضًا ما ذكره عزّ وجل في آخر سور الأنعام حين قال: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَلَكُمْ خَلَيْفَ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضِ دَرَجَاتِ لِيَبْلُوكُمْ فِي مَا ءَاتَاكُمُ إِنَّ رَبَّكَ مَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ و لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ أ، وقوله في مُفتتح سورة الأعراف: ﴿ وَكُم مِن قَرْيَةٍ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ و لَعَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ أ، وقوله في مُفتتح سورة الأعراف: ﴿ وَكُم مِن قَرْيَةٍ أَهُلَكُنَاهَا فَجَآءَهَا بَأْسُنَا بَيَاتًا أَوْ هُمْ قَآبِلُونَ ﴾ أن فإهلاك القرى المذكور في (الأعراف) من سرعة العقاب الذي ذُكر في سورة الأنعام؛ فثمّة مناسبة وتكامل وتناظر بين آخر (الأعراف) وأوّل (الأنعام) أ.

إنّ ما رصده السّامرائي من تناسب الأبنية اللّفظية والمعنوية بين خاتمة سورة ومُفتَتح السّورة التي تليها، يمثّل صورة من صور أسرار البيان القرآنيّ، ومظهر من مظاهر إعجازه اللّغوي.

وبناءً على ما سبق من التحليلات يمكن أن نقول: إنّ بحث المناسبة القرآنيّة لدى فاضل السّامرائي إشارة إلى عنايته بمفهوم (ترتيب الخطاب)، وأنّ ما قدّمه من تصوّرات إجرائيّة في هذا الشأن تتقاطع وتشترك مع بحث المحدثين من أصحاب النّظريّة النّصية أو نحو النّص.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الأنعام، الآية 165.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الأعراف، الآية 4.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 96-97.

## 4. مسائل في القصديّة (Intentionality):

من الثابت علميًّا أنّ هناك عناصر لغويّة وغير لغويّة تدخل في عمليّة إنتاج النّص، ومن بين هذه العناصر عامل (القصد) أو ما يُتعارف عليه الدّارسون حديثًا به (القصديّة- Intentionality)، وهو عامل أساسيّ؛ باعتبار أنّ لكلّ منتج خطاب غاية يسعى إلى بلوغها، أو نيّة يريد تجسيدها 1.

وقد وقف الستامرائي كثيرا عند هذا المعيار النّصيّ المهمّ، فلا شكّ أنّ بحثه في أسرار التعبير القرآني ويان إعجازه استدعى منه الانطلاق من مبدأ قصديّة التعبير القرآنيّ، لذا سنعمد في هذا المبحث إلى استنطاق التجربة النصيّة السّامرائيّة والكشف عن مفهوم وأبعاد القصديّة لديه في ضوء تصوّرات أصحاب نحو النّص الحديث.

#### أوّلا. مفهوم القصديّة:

يتمحور معنى (القصد) في اللّغة حول دلالات مختلفة منها:" استقامة الطّريق،... - والقصد- من الأمور في القول والفعل، وهو الوسط بين الطّرفين، ... والقصد: إتيان الشيء، تقول: قصدته وقصدت له وقصدت إليه بمعنًى، ... والقصدُ في الشيء خلاف الإفراط وهو ما بين الإسراف والتّقتير"<sup>2</sup>؛ أي: يُراد به عمومًا: الهدف والغاية والغرض.

أمّا القصديّة -Intentionality - في الاصطلاح فهي " تعبيرٌ عن هدف النّص"<sup>3</sup>، ويرى دي بوجراند أنّ القصد على المستوى النّصيّ: " يتضمّن منشئ النّص من كون صورة ما من صور اللّغة قصد بما أن تكون نصًّا يتمتّع بالسّبك والالتحام، وأنّ مثل هذا النّص وسيلة ( instrument ) من وسائل متابعة خطّة معيّنة للوصول إلى غاية بعينها"<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> يُنظر: محمّد الأخضر الصبيحي، مدخل إلى علم النّص ومجالات تطبيقه، ص 96.

 $<sup>^{2}</sup>$  يُنظر: ابن منظور، لسان العرب، ج $^{3}$ ، ص $^{3}$ 

<sup>3</sup> يُنظر: سعيد بحيري، علم لغة النّص: المفاهيم والاتّحاهات، ص 146.

<sup>4</sup> روبرت دي بوجراند، النّص والخطاب والإجراء، ص 103.

فمعنى هذا أنّ للقصد تأثيرًا في بنية النّص وأسلوبه، ذلك أنّ الكاتب يبني نصّه بناءً معيّنًا، ويختار لذلك الوسائل اللّغويّة المناسبة التي من شأنها تحقيق قصده أ، ومن هنا تتحدّد أهميّة (القصد) في عمليّة الإفهام والتواصل التي لا تتحقّق إلّا بوقوع المخاطَب على قصد المتكلّم من خلال التشكيل اللّغوي الّذي يضمّ العناصر المنطوقة والقرائن التي تضمّ عناصر منطوقة وأحرى غير منطوقة، ومن هذا المنطلق يكون النّص وسيلة اتصاليّة اجتماعيّة لنقل أفكار منتج النّص 2.

ولعل السبب الأهم الذي جعل الباحثين يولون مفهوم القصديّة عناية خاصّة؛ هو محوريّتها في دراسة النّصوص، فهي"- مهما اختلفت وجهات النّظر في كيفيّة تناولها- مجمع على وجودها؛ لأخّا تكسب الكلام ديناميّة وحركة، بل هي منطلق الديناميّة".

لقد عرف السّامرائي مفهوم القصديّة كبعد نصيّ يرتبط بالقرآن الكريم، يقول في مقدّمة كتابه (التعبير القرآنيّ): "ثمّ قررت أن أدرس النّص القرآنيّ بنفسي فبدأت أجري موازنات بين كثير من الآيات من حيث التشابه والاختلاف في التعبير، والتّقديم، والتأخير، والذّكر، والحذف، وما إلى ذلك من أمور لغويّة وبلاغيّة ومعنويّة وأفحصها فحصًا دقيقًا، فراعني ما رأيتُ من الدقّة في التعبير والإحكام في الفنّ والعلق في الصنعة، وحدتُ تعبيرًا فنيًّا مقصودًا حُسِبَ لكلّ كلمة فيه حسابها بل لكلّ حرف بل لكلّ حركة "4.

فيتضح حضور (القصديّة) كدِعامة أساسيّة في تلقّي التعبير القرآنيّ والكشف عن جماليّاته لدى فاضل السّامرائي.

<sup>1</sup> يُنظر: محمّد الأخضر الصبيحي، مدخل إلى علم النّص ومجالات تطبيقه، ص 97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: هناء محمود إسماعيل، النّحو القرآني في ضوء لسانيّات النّص، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 2012م، ص 167.

<sup>3</sup> محمّد مفتاح، ديناميّة النّص، المركز الثقافي العربي- الدار البضاء- المغرب، ط2، 1990م، ص 39.

<sup>4</sup> فاضل السّامرائي، التعبير القرآني، ص 7.

# ثانيًا. قصديّة الاستعمال اللّغوي في التعبير القرآنيّ:

من الملاحظات التي تشد انتباه الباحث في تراث السامرائي هو حرصه على تتبّع قصديّة الاستعمال اللّغوي في القرآن الكريم، وقد أشار إلى هذا المسلك في قوله:" إنّ التعبير القرآنيّ تعبير فنيّ مقصود، كلّ لفظة بل كلّ حرف فيه وضع وضعًا فنيًّا مقصودًا"، ونحاول هنا استحضار بعض النّماذج القرآنيّة التي عني بها في ممارسته النصيّة²، ومن ذلك نذكر:

- عند قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ ۖ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ 3.

ذكر السّامرائيّ أنّ ما جاء في آية (الشّعراء) على لسان نوح -عليه السّلام- هو حطاب جميع الأنبياء - عليهم السّلام- الّذين جرى الحديث عنهم في سورة الشّعراء 4، وهو خطابهم لأقوامهم: فهود قال: ﴿وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِى إِلّا عَلَى رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ 5. وصالح قال: ﴿وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِى إِلّا عَلَى رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ 6. وصالح قال: ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِى إِلّا عَلَى رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ 6. وشعيب قال: ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرً إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَى رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ 7.

 $<sup>^{1}</sup>$  المرجع السابق، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يجدر التنبيه على أنّ ما جاء في مباحثات الفصل الأوّل من رصد بلاغة الكلمة القرآنيّة وتتبّع قضايا: بنية الكلمة، والتقديم والتأخير والحذف، والفاصلة القرآنيّة ... تمثّل جوانب تطبيقيّة من تتبّع قصديّة التعبير القرآنيّ في الاستعمال لدى السّامرائي، لذا سنقتصر في هذا المبحث على نماذج لم نأت على ذكرها من قبل، وإلّا فالغاية هنا التماس مواطن تقاطع الممارسة النصيّة السّامرائيّة مع ما قدّمه نحو النّص من مبادئ وتصوّرات في تحليل البني النصيّة من خلال (معيار القصديّة).

<sup>3</sup> سورة الشّعراء، الآية 109.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 116.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الشّعراء، الآية 127.

<sup>6</sup> سورة الشّعراء، الآية 164.

<sup>7</sup> سورة الشّعراء، الآية 180.

إِلَّا إبراهيم وموسى - عليهما السّلام- لم يقولا ذلك ، فأمّا إبراهيم -عليه السّلام- فقال: ﴿وَٱتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَهِيمَ، إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ عَمَا تَعْبُدُونَ ﴾ 2؛ لأنّ أباه كان من المخاطبين، وفي الآية إشارة إلى استحيائه -عليه السّلام- أن يُخاطب أباه بذاك.

وأمّا موسى - عليه السّلام - فلأنّ فرعون ربّاه، وقد ذكر الله تعالى ذلك فقال: ﴿قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلَي قِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ ﴾ 3؛ فلا يليق أن يقول له: (وما أسألك عليه من أجر)، فإنّه لا يحسنُ أن يقول شخص لأبيه أو لمن ربّاه (لاأسألك أجرًا) 4.

ففي هذا بيان قصديّة في اختيار التعبير القرآنيّ، ويمكن أن نعدّ ما قدّمه السّامرائي في هذا التحليل تمثيلًا دقيقًا لدراسة اللّغة في الاستعمال بمراعاة جميع الظّروف التي نشأ فيها الخطاب.

- عند قوله تعالى: ﴿ وَرَفَعَ أَبَوَيْهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُّواْ لَهُ وَ سُجَّدًا ۗ وَقَالَ يَنَأْبَتِ هَاذَا تَأُويلُ رُءُيكَ مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقَّا ۗ وَقَدْ أَحْسَنَ بِي إِذْ أَخْرَجَنِي مِن ٱلسِّجْنِ وَجَآءَ بِكُم مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقَّا ۗ وَقَدْ أَحْسَنَ بِي إِذْ أَخْرَجَنِي مِن ٱلسِّجْنِ وَجَآءَ بِكُم مِن ٱلسِّجْنِ وَبَانًى أَوْقَدُ أَحْسَنَ بِي وَبَيْنَ إِخْوَتِيْ إِنَّ رَبِّي لَطِيفُ لِمَا يَشَآءُ إِنَّهُ وَهُو مَن اللَّي مَن السِّجْنِ وَبَيْنَ إِخُوتِيْ إِنَّ رَبِّي لَطِيفُ لِمَا يَشَآءُ إِنَّهُ وَهُو اللَّي اللَّهُ مُن اللَّي مَن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللِهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّ

بيّن السّامرائي أنّ يوسف-عليه السّلام-عبّر بلفظ (السّجن) في خطابه الّذي وجّهه لإخوته، " ولم يقل: ( إذ أخرجني من الجبّ)؛ لئلّا تكون إشارة إلى تثريب إخوته وما فعلوه به، وقد قال لهم: ﴿لَا

<sup>1</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 116.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> سورة الشّعراء، الآيات 69-70.

<sup>3</sup> سورة الشّعراء، الآية 18.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 116.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة يوسف، الآية 100.

تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمُ ﴿ \* ، ثُمّ إِنّ إخراجه من الجبّ كان إلى الرقّ، وإخراجه من السّجن ألى أن يكون عزيز مصر، فنعمة الله عليه بذلك أكبر" 2.

من هذا المنطلق بين السمّامرائي مقصديّة اختيار التعبير برالسّحن)؛ من خلال فرضيّة استبدال كلمة (السّجن) برالجبّ)، ثمّ التماس الفرق بين السّياقات، ولا شكّ أنّ هذا الإجراء يدخل ضمن الاعتماد على المؤشّرات اللّغويّة في الوصول إلى القصد.

- عند قوله تعالى: ﴿ إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَا مُّبِينَا، لِيَغْفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعُمَتَهُ وَ عَلَيْكَ وَيَهْدِيَكَ صِرَطًا مُّسْتَقِيمًا، وَيَنصُرَكَ ٱللَّهُ نَصْرًا عَزِيزًا ﴾ 3.

أشار السّامرائي إلى مقصديّة الالتفات 4 في الآية من نون العظمة إلى الاسم الظاهر، فقد قال سبحانه في أوّل الآية: ﴿ إِنَّا فَتَحُنَا لَكَ فَتُحَا مُّبِينَا ﴾ 5، ثمّ قال: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ ٱللّهُ ﴾ المين الله عنده من بذكر الاسم الجليل أنّ الّذي فتح له إنّما هو (الله)؛ إذ لربّما ظنّ ظانّ أنّ الّذي فتح له هو ما عنده من الأتباع والجنود، فأخبره سبحانه وتعالى –أي أخبر النبيّ صلّى الله عليه وسلّم –بأنّ الّذي فتح له إنّما هو الله وهو الّذي نصره لا غيره 7.

<sup>1</sup> سورة يوسف، الآية 92، وتمامُها: ﴿ قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ ۖ يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمْ ۖ وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلرَّاحِمِينَ ﴾.

 $<sup>^{2}</sup>$  فاضل صالح السّامرائي، مراعاة المقام في التعبير القرآني، دار ابن كثير –بيروت –لبنان، ط $^{1}$ ، مراعاة المقام في التعبير القرآني، دار ابن كثير –بيروت –لبنان، ط $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الفتح، الآيات  $^{2}$ 

<sup>4</sup> الالتفات: " هو نقل الكلام من أسلوب إلى آخر، كالانتقال من التكلّم إلى الخطاب أو إلى الغيبة، أو من الخطاب إلى التكلّم أو إلى الغيبة، أو من الغيبة إلى التكلّم أو إلى الخاطاب". ( المرجع نفسه، ص 60).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الفتح، الآية 1.

<sup>6</sup> سورة الفتح، الآية 2، وتمامُها: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ و عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَطًا مُّسْتَقِيمًا ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 78-79.

ثمّ إنّ خطابه بقوله: ﴿ إِنَّا فَتَحُنَا لَكَ فَتُحَا مُّبِينَا ﴾ أ بصيغة ضمير العظمة للمتكلّم يدلّ على أنّ الّذيي يخاطب محمّدا صلّى الله عليه وسلّم هو الله تبارك وتعالى، وأنّه سببحانه خاطبه بذلك وأخبره فدلّ على أنّه رسوله 2.

ومن ذلك أيضا قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُوۤاْ أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَٱسۡتَغۡفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسۡتَغۡفَرُ اللّهَ مُ الرَّسُولُ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ ﴾ فالتفت من المخاطب إلى الغائب، فقد قال أوّلا (جاؤوك) بالخطاب، ثمّ قال: ﴿ وَٱسۡتَغۡفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ ﴾ ولم يقل: (واستغفرت لهم)، وذلك لتعظيم منزلة الرّسول وأنّ استغفاره ليس كاستغفار غيره، فجاء بصفة (الرّسول) للتعظيم .

ولذا قال الله تعالى في موضع آخر: ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَن يَغْفِر اللهُ عَالَى في موضع آخر: ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمُ تَسْتَغْفِر لَهُمْ أَلِنَّ اللَّهُ لَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَاسِقِينَ ﴾ أ؛ بضمير الخطاب، ولم يقل: ( سواء عليهم أستغفر لهم التّسول أم لم يستغفر لهم) تعظيمًا لصفة (الرّسول) من أن يردّ استغفاره أن فإنّه لما ذكر صفة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> سورة الفتح، الآية 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص 79.

<sup>3</sup> سورة النّساء، الآية 64.

<sup>4</sup> سورة النساء، الآية 64، وتمامُها: : ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُوٓا أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَٱسْتَغْفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسْتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابَا رَّحِيمَا﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 65.

<sup>6</sup> سورة المنافقون، الآية 6.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص 79.

(الرّسول) قال: ﴿ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابَا رَّحِيمًا ﴾ أَ، ولما أراد نفي المغفرة لهم جاء بضمير الخطاب ولم يأت بصفة (الرّسول).

وفي التفريق بين الاستغفارين في الآيتين: (آية النّساء، وآية المنافقون)

يقول السّامرائي: "والحقيقة أنّ الفرق بين السّياقين ظاهر، ذلك أنّه ذكر في الآية الأولى أنمّم جاؤوا نادمين يطلبون مغفرة الله، فقد قال: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُوٓاْ أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَٱسْتَغْفَرُواْ ٱللّهَ ﴾ 2، وأمّا الآية الأحرى فذكر فيها أخّم: ﴿ يَصُدُّونَ وَهُم مُّسْتَكْبِرُونَ ﴾ فالفرق ظاهر، فجعل كلّ تعبير في مكانه المناسب. وهو من لطيف التعبير "4.

ممّا سبق يتضح كيف أنّ السّامرائي اعتمد على القرائن في الوصول إلى قصد التعبير القرآنيّ، فوظف العناصر اللّغوية وغير اللّغوية، والحقّ أنّه تنبّه لمعيار القصديّة وقدّم أدوات إجرائيّة مهمّة في الكشف عنه كمظهر يقتضي تشكيلًا لغويًّا معيّنًا يجعل النّص يتسم بالترابط والاتّساق، ويسير في اتجّاه مقصديّ محدّد، وقد تجسّد ذلك من خلال بحثه في جماليّات التعبير القرآنيّ ومحاولة استظهار وجوه إعجازه اللّغوي. وحسبنا ما قدمناه من نماذج تحليليّة؛ إذ كثافتها وحضورها في الممارسة النصيّة للسّامرائي واضحة بيّنة، بل إضّا من مقوّماتها الأساسيّة ومحاورها الرئيسة.

<sup>1</sup> سورة النساء، الآية 64، وتمامُها: : ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُوٓاْ أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَٱسْتَغْفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسْتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابَا رَّحِيمَا﴾.

<sup>2</sup> سورة النساء، الآية 64، وتمامُها: : ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَّلَمُوٓاْ أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَٱسْتَغْفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسْتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابَا رَّحِيمَا﴾.

<sup>3</sup> سورة المنافقون، الآية 6، وتمامُها: ﴿سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغُفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغُفِرُ لَهُمْ لَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَاسِقِينَ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> المرجع السابق، ص 65-66.

## 4. مسائل في المقاميّة (Situationality):

ينظر علماء نحو النّص إلى (المقاميّة - Situationality) كأهمّ العناصر التي تقوم عليها النصيّة، فدراسة النّص لن تكون كافية بالوقوف فقط عند وصف بنيته النّحوية والدّلاليّة الدّاخلية، بل لابدّ من دراسته على مستوى الخطاب ، وهو ما يعني الاهتمام ببنيته السّياقيّة والعلاقات بينها وبين النّص، فقد أكّد الباحثون على ضرورة الأخذ بعين الاعتبار البعد التداولي للنّص؛ وذلك انطلاقًا من أنّ لكلّ نصّ رسالة معيّنة يريدُ الكاتبُ إيصالها للمتلقّي، وأنّ ذلك يتمّ في ظروف معيّنة، كما يرون أيضًا أنّ أحد معايير الحكم على النّص بالقبول - Acceptability ، هي مدى ملاءمته للسّياق الّذي يردُ فيه  $^{8}$ .

## أوّلًا. مفهوم المقاميّة:

يعد مفهوم المقامية - Situationality - أو (سياق الموقف) جزءا من مفهوم السياق في البحوث اللّغوية الحديثة، وهي: "تتضمّن العوامل التي تجعل النّص مرتبطًا بموقف سائد يمكن استرجاعه، ويأتي النّص في صورة عمل يمكن له أن يراقب الموقف، وأن يغيّره "5.

وفي هذا الصّدد يرى دي بوجراند أنّه:" ينبغي للنّص أن يتّصل بموقف يكون فيه، تتفاعل فيه مجموعة من المرتكزات والتوقّعات والمعارف، وهذه البنية الشاسعة تُسمّى: سياق الموقف "6، ولما كان

<sup>1</sup> يُنظر: محمّد الأخضر الصبيحي، مدخل إلى علم النّص ومجالات تطبيقه، ص 99.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المقصود بالبعد التداولي هنا: الدّراسة العامّة لكيفية تأثير السّياق في الطريقة التي نفسّر بما الجمل، ويقصد بالسّياق في مثل هذه المواضع مفهومه الواسع الّذي يشمل-علاوة على ملابسات الخطاب-كلّ ما له تأثير في الحدث اللّغوي من عوامل حاليّة أو ماضويّة، ويمكن القول: إنّه دراسة استخدام اللّغة وعلاقته ببنية اللّغة والسّياق الاجتماعي. (يُنظر: محمّد محمّد يونس علي، المعنى وظلال المعنى: أنظمة الدّلالة في العربيّة، دار المدار الإسلامية-بيروت-لبنان، ط2، 2007م، ص 137).

<sup>3</sup> يُنظر: محمّد الأخضر الصبيحي، مدخل إلى علم النّص ومجالات تطبيقه، ص 97-98.

<sup>4</sup> تجدر الاشارة إلى أنّه تقدّم معنا في الفصل الأوّل من الدّراسة الإشارة إلى مفهوم السّياق وأنواعه، (يُنظر: ص 91-92-93).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> روبرت دي بوجراند، النّص والخطاب والإجراء، ص 104.

<sup>6</sup> المرجع نفسه، ص 91.

السياق يمثّل أحد مقوّمات النصيّة، كان لابد من تجاوز تحليل البنية الدّاخليّة للنّص ليشمل بنية السّياق والعلاقات القائمة بين البنيتين، وعلى هذا الأساس، فإنّ محلّل النّص أو الخطاب ملزم بمراعاة الأبعاد السياقيّة للخطاب، خاصّة وأنّ بعض الأشكال اللّغوية لايمكن فهم ما تُحيل عليه دون الرّجوع إلى سياق تلفّظها 1.

بالعودة لنِتاج السّامرائي في تحليل التعبير القرآنيّ نجده من أبرز المشتغلين بمعيار (المقاميّة) ، تقول الباحثة (أمامة ماجد عبّاس): "من الإجراءات المنهجيّة الّتي يتبعها الدكتور فاضل السّامرائي عند اعتماده السّياق القرآنيّ في تحليل النّص القرآنيّ هو تفحّص المقام الّذي سيقت فيه الآيات التي يحلّلها؛ إذ نجده يُحاولُ الوصول إلى أسرار الاستعمالات القرآنيّة لتعبيرات دون أحرى من خلال الاعتماد على السّياق المقاميّ للآيات التي تضمّنت هذه التعبيرات".

وقد أشار السمارائي إلى مفهوم (المقام) فهو عنده:" الحالة التي يُقال فيها الكلام؛ وذلك كأن يكون المقام مقام حزن وبكاء، أو مقام فرح وسرور، أو مقام تكريم، أو مقام ذمّ، أو غير ذلك، فقد يتكلّم متكلّم بكلام؛ فيقال: هذا الكلام لا يُناسبُ المقام؛ وذلك لأنّه قد جاء بكلام يدلّ على الفراق والحزن في مقام سرور وفرح، أو جاء بكلام فيه مرح وفرح في مقام حزن وبكاء"3.

فنلاحظ التّوافق بين منظور السّامرائي للمقام وما قدّمه الدّرس النّحوي النّصيّ الحديث من معطيات حول سياق الموقف-Context-.

أمّا كتاب (مراعاة المقام في التعبير القرآنيّ) فهو من أدلّ الدلائل على عنايته بمعيار المقاميّة، وهو من المؤلّفات الجليلة المقدار، فقد عقد فيه مدارسات نصيّة بديعة، يقول في مقدّمته:" إنّ مراعاة المقام في التعبير القرآنيّ ظاهرة بيّنة، فلا يكاد يخلو موضع من مواضع التعبير من مراعاة المقام، فهو أمر عامّ في

<sup>2</sup> أمامة ماجد محمّد عبّاس، منهج تحليل النّص القرآني لسانيًّا عند الدكتور فاضل السّامرائي، رسالة مقدّمة لنيل درجة الماجستير، كليّة التربية للعلون الإنسانيّة-قسم اللّغة العربيّة- جامعة ديالي، العراق، 2020م، ص 115.

<sup>1</sup> يُنظر: محمّد الأخضر الصبيحي، مدخل إلى علم النّص ومجالات تطبيقه، ص 98-99.

<sup>3</sup> فاضل السّامرائي، الجملة العربيّة والمعنى، ص63.

عموم المواطن من: الذّكر والحذف، والتقديم والتأخير، والتوكيد وعدمه، وفواصل الآي، والالتفات، واختيار لفظة على أخرى، وغير ذلك من مواطن التعبير"1.

## ثانيًا. رعاية الموقف في التعبير القرآني:

ونعرض في هذا الجانب من البحث جملة من النّماذج التّحليليّة الّتي تجسّد توظيف السّامرائي لمفهوم المقاميّة/الموقفيّة وعناصرها الرئيسة، وذلك من خلال تحليلاته النصيّة التالية: 2

- عند قوله تعالى: ﴿ وَٱصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ ۚ وَلَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ﴾ 3.

جاء في (الكشّاف):" روي أنّ المشركين مثّلوا بالمسلمين يوم أحد، بقروا بطونهم وقطّعوا مذاكيرهم، وما تركوا أحدًا غير ممثول به...، فوقف رسول الله-صلّى الله عليه وسلّم- على حمزة ... فرآه مقبور البطن" وقد نزل في ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ وَلَيْنِ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ، وَٱصْبِرُ وَمَا صَبْرُكَ إِلّا بِٱللَّهِ وَلَا تَحُزَنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ، إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم مُّحُسِنُونَ ﴿ وَاللَّهُ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ آتَقُواْ وَٱلَّذِينَ هُم مُّحُسِنُونَ ﴿ وَاللّهُ وَلَا تَكُونُ وَلَا تَكُونَ اللّهُ مَعَ ٱلّذِينَ ٱللّهَ مَعَ ٱلّذِينَ اللّهَ مَعَ ٱلّذِينَ اللّهَ مَعَ ٱلّذِينَ اللّهَ مَعَ الّذِينَ اللّهُ مَعَ اللّذِينَ هُم مُّحُسِنُونَ ﴿ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ مَعَ اللّذِينَ اللّهُ اللّهُ مَعَ اللّذِينَ اللّهُ مَعَ اللّذِينَ اللّهُ مَعَ اللّهُ مَعَ اللّذِينَ اللّهُ اللّهُ مَعَ اللّهُ مَعَ اللّذِينَ اللّهُ مَا مُعُولِونَ ﴿ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَعَ اللّذِينَ اللّهُ اللّهُ مَا عُولَتُهُ مِلْ اللّهُ مَا مُعُمُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ مَا عَلَيْكُونَ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا مُعُونَ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ ا

يقول السّامرائي معلّلا لحدف النّون من الفعل (تكن):" ... الآية نزلت حين مثّل المشركون بالمسلمين يوم أحد ...، فقد أوصاه ربّنا بالصبر، ثمّ نهاه أن يكون في ضيق من مكرهم، فقال: ﴿ وَلَا

<sup>.5</sup> ص السّامرائي، مراعاة المقام في التعبير القرآني، ص $^{1}$ 

<sup>2</sup> لقد سبق معنا في كثير من مباحثات الفصل الأوّل الإشارة إلى عناية السّامرائي في تحليلاته وتوجيهاته بأنواع السّياق، لذا سنقتصر على بعض النّماذج بما يحقّق مقصود البحث هنا؛ وهو بيان عنايته بمعيار المقاميّة كبعد نصيّ محوريّ .

<sup>3</sup> سورة النّحل، الآية 127.

<sup>4</sup> جار الله الرّخشري، الكشّاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، ص 588.

 $<sup>^{5}</sup>$  سورة النّحل، الآيات  $^{126}$  – $^{127}$ 

تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ﴾ أي: لا يكن في صدرك ضيق مهما قلّ، فحذف النّون من الفعل إشارة إلى ضرورة حذف الضيق من النّفس أصلا، وهذا تطييب مناسب لضخامة الأمر وبالغ الحزن، وتخفيف لأمر الحدث وتحوينه على المخاطب، فخفف الفعل بالحذف إشارة إلى تخفيف الأمر وتحوينه على النّفس "2.

نلاحظ في تحليل الستامرائي استعانته بقرينة سبب النزول؛ التي ساعدته على توجيه دلالة الحذف في الفعل، وهي تمثّل عنصرًا زمكانيًّا (ذات بعد زماني ومكانيًّا) من عناصر الموقف.

- عند قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلنَّارِ يَقُولُونَ يَلَيْتَنَآ أَطَعْنَا ٱللَّهَ وَأَطَعْنَا ٱلرَّسُولَا ، وَقَالُواْ رَبَّنَآ إِنَّآ أَطَعْنَا ٱللَّهَ وَأُطَعْنَا ٱلرَّسُولَا ﴾ 3.

ذكر السامرائي أنّ التعبير القرآنيّ جاء بحذف حرف المدّ وذكره في بناء كلمتي (الرسول) و (السبيل)؛ مع أنّ القياس لا يقتضي المدّ، والمتدبّر يجدُ أنّ كلمة (السبيل) ذكرت في أوّل السّورة الأحزاب دون مدّ أن ﴿ وَٱللَّهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُو يَهْدِى ٱلسَّبِيلَ ﴾ أن المدّ في (الرّسولا)، و (السّبيلا) ناسب صراخ أهل النّار وبكائهم، يقول: " فالمقام هنا مقام صراخ و مدّ الصوت فناسب المدّ... "6.

<sup>1</sup> سورة النّحل، الآية 127، وتمامُها: ﴿ وَٱصْبِرُ وَمَا صَبُرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ ۚ وَلَا تَحُزَنُ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْق مِّمَّا يَمْكُرُونَ﴾.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> فاضل السّامرائي، التعبير القرآني، ص 77.

 $<sup>^{3}</sup>$  سورة الأحزاب، الآية 66–67.

<sup>4</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، ص34.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة الأحزاب الآية 4، وتمامُها: ﴿ مَّا جَعَلَ ٱللَّهُ لِرَجُلِ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ۚ وَمَا جَعَلَ أَزُوا جَكُمُ ٱلَّتَـ عُظَاهِرُونَ مِنْهُنَ أُمَّهَا يَتُحُمُ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَآءَكُمُ أَبُنَآءَكُمُ ذَالِكُمْ قَوْلُكُم بِأَفُواهِكُمُ وَٱللَّهُ يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُو يَهْدِى ٱلسَّبِيلَ ﴾.

<sup>.34</sup> فاضل السّامرائي، بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، ص $^{6}$ 

ويظهر جليًّا أنّ السّامرائي بني تحليله للآية وتفسيره لحرف المدّ في الكلمتين (الرسول) و(السبيل) بالنّظر في حال المخاطبين.

- عند قوله قوله تعالى: ﴿ قَالَ هَاذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ ۚ سَأُنَبِّئُكَ بِتَأْوِيلِ مَا لَمُ تَسْتَطِع عَّلَيْهِ صَبْرًا﴾ أ.

وقوله سبحانه: ﴿ ذَالِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِعٍ عَّلَيْهِ صَبْرًا ﴾ 2.

بيّن السّامرائي<sup>3</sup> أنّ الفعل (تستطع) في الآية الأولى جاء بعدم الحذف، أمّا في الآية الثانية فجاء بعدم الحذف، أمّا في الآية الأولى مقام شرح وإيضاح وتبيين، فلم يحذف من الفعل، وأمّا الآية الأخرى ففي مقام مفارقة ولم يتكلّم بعدها وفارقه، فحذف من الفعل.

- عند قوله تعالى: ﴿جَنَّتُ عَدُنِ يَدُخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمُّ وَأُلْمِلَيْهِمُ وَأُزُوَاجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمُّ وَٱلْمَلَنْبِكَةُ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابِ﴾ 4.

وقوله تعالى: ﴿ هُمْ وَأَزْوَاجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِئُونَ﴾ 5.

وقوله تعالى: ﴿ ٱدۡخُلُواْ ٱلۡجَنَّةَ أَنتُمۡ وَأَزۡوَاجُكُمۡ تُحۡبَرُونَ﴾ .

<sup>1</sup> سورة الكهف، الآية 78.

<sup>2</sup> سورة الكهف، الآية 82، وتمامُها: ﴿ وَأَمَّا ٱلجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ و كَنزُ لَّهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَلِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا أَشُدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةَ مِن رَّبِكَ وَمَا فَعَلْتُهُ و عَنْ أَمْرِى ذَلِكَ تَأُويلُ مَا لَمُ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا﴾.

<sup>3</sup> يُنظر: المرجع السابق، ص16.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> سورة الرعد، الآية 23

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> سورة يس، الآية 56.

<sup>6</sup> سورة الزّخرف، الآية 70.

وازن السّامرائي بين الآيات الكريمة وذهب ألى أنّ التعبير القرآني إذا ذكر أزواج المؤمنين من النّساء المؤمنات، وذكر إدخالهنّ للجنّة لا يذكر معهنّ الحور العين، فلم يرد ذكر الحور العين مع أزواج المؤمنين مراعاة لنفسيتهنّ ومشاعرهنّ، فإنّ المرأة لا ترغب أن تكون معها شريكة في زوجها ولو كانت من الحور العين؛ وهنا يستند في تحليله إلى النّظر في النّص وحال المخاطبين، وهو من التناسب المقاميّ البديع.

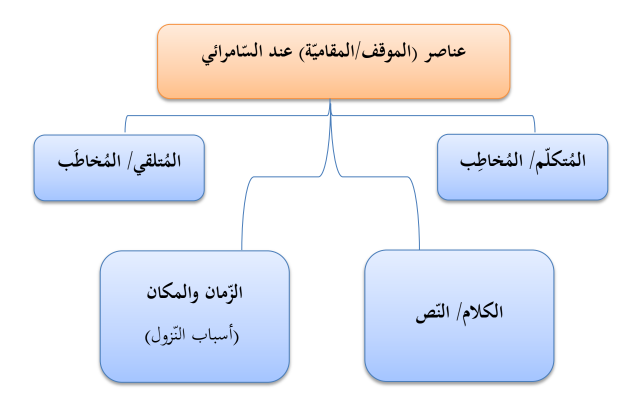
لقد بين السمارائي في تحليلاته أنّ المقاميّة تتحسّد في العوامل التي تجعل النّص مرتبطا بموقف معيّن، وهي فكرة تتحلّى فيها مظاهر التقاطع بين الممارسة النصيّة السمّامرائيّة، ومفاهيم أصحاب نحو النّص في الدّرس اللّساني الحديث.

والحق أنّه أمثلُ طريقةً في بحث معيار المقاميّة؛ ذلك أنّ ممارسته النصيّة ارتبطت ببيان أسرار النّظم القرآني وأساليب التعبير فيه، ومعلوم أنّ " القرآن بوصفه كلامًا دالّا على ذاته ودالّا على مبدعه، يضع نفسه في قلب التواصل اللّسانيّ، ولذا نجده يحتوي بالإضافة إلى نفسه، عنصرًا آخر لا يتمّ التواصل اللّسانيّ إلّا به، ولا يكون بالغًا إلّا بوجوده. هذا العنصر هو المتلقي، وهو عنصر متضمّن في الخطاب نفسه، ويؤدّي دورًا يكون تحيين الخطاب فيه وتعيّنه الدّلاليّ على مثاله، وهكذا ترى أنّ عمليّة الكلام في الخطاب القرآنيّ تتمّ إذ تحتوي على عناصر التواصل الثلاثة: (المتكلّم، الخطاب، المستمع)"2.

لذا اعتمد فاضل السّامرائي على عناصر غير لغويّة في تحديد المعنى القرآنيّ ودلالاته الإعجازيّة، ومنها: المخاطَب، وكلّ ما يحيط بالنّص من ملابسات وظروف. ومن خلال ماقدِّم في هذا المبحث يمكن أن نخلص إلى المخطّط الآتي:

<sup>1</sup> يُنظر: فاضل السّامرائي، مراعاة المقام في التعبير القرآني، ص 9.

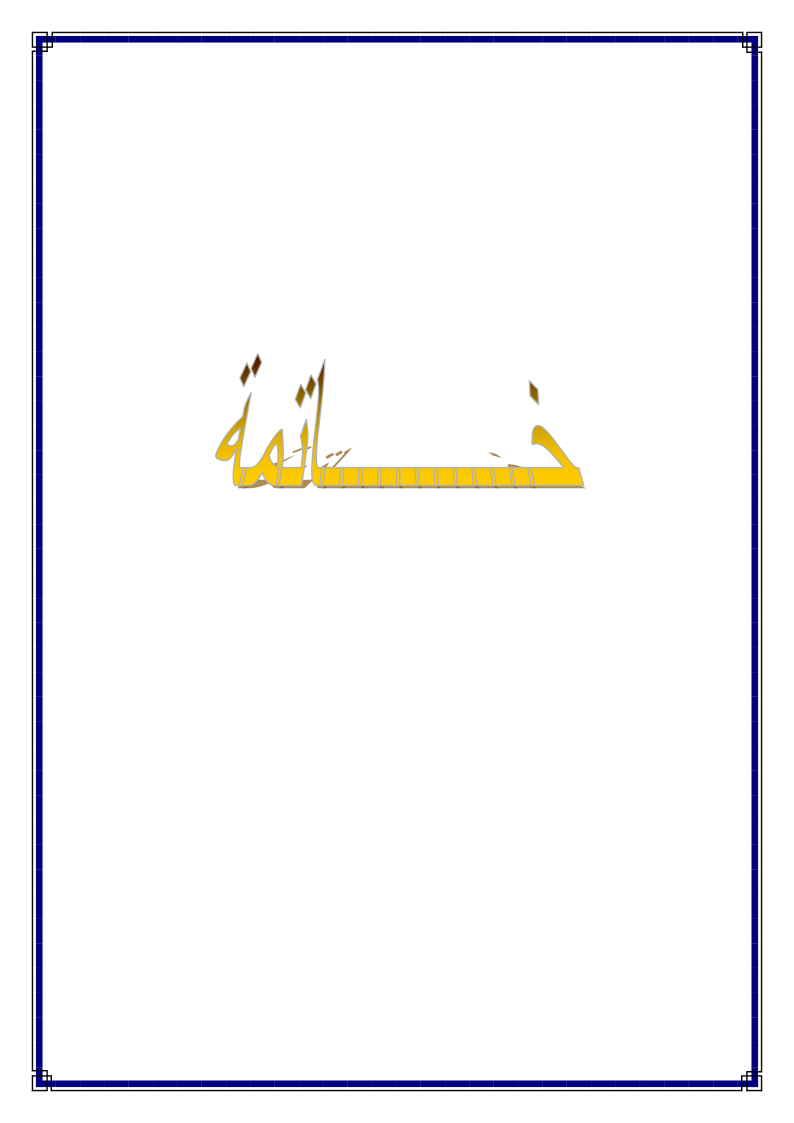
<sup>.</sup>  $^{2}$  منذر عياشي، اللّسانيّات والدّلالة(الكلمة)، ص  $^{2}$ 



### 5.خلاصة الفصل:

وقفنا في المباحث الستابقة على جوانب من تطبيقات المعايير النصية لدى فاضل الستامرائي، فعمدنا إلى استنطاق ممارسته النّصية في ضوء أحدث المناهج اللّسانيّة الحديثة (نحو النّص)، ولما كان ما أوردناه أشبه بالنّتائج -فيما يتعلّق بالمعايير النصيّة الّتي اعتنى بما في جهوده-، ارتأينا أن نجعل ما ندوّنه في خاتمة هذا الفصل مجموعة من الملامح العامّة التي تحسّسناها من النّماذج التطبيقيّة المدروسة، وهي مرتبطة بآليّات السّامرائي في تحليله للنّص القرآني والكشف عن أسراره، وقد سجلنا مايلي:

- ينطلق السمّامرائي في التّحليل النّصي للتعبير القرآني من مبدأ أنّ هناك علاقات ووشائج تربط بين الهندسة اللّفظية والمعنوية للسّورة القرآنيّة؛ باعتبارها بنيّة نصيّة كليّة، وبين سور القرآن الكريم؛ باعتباره وحدة نصيّة كبرى.
- نلمس عناية السمّامرائي بأداة الإحصاء في تحليله للنّصوص القرآنيّة، إلى جانب اعتماده على آليّة الاستقراء.
- قصديّة النّظم القرآني من الأسس المنهجيّة التي أقام عليها السّامرائي بحوثه في إعجاز القرآن وبيان أسراره.
  - يستند السّامرائي في تحليله للتعبير القرآنيّ على سياقات استعماله؛ فهو يراعي بعده التداولي.
- يعتمد السّامرائي طريقة الموازنة بين النّصوص ومحاورتها، إضافة إلى فرضيّة الاستبدال؛ من حيث إغّا عمليّة تحليليّة يفترض فيها استبدال عنصر لسانيّ بعنصر آخر داخل النّص القرآنيّ، ليصل إلى مكمن أسراره التعبيريّة.
- عناية السّامرائي بالسّياق على اختلاف أنواعه؛ فهو يتّخذه منهجًا رئيسًا في تحليلاته وتوجيهاته النصيّة.



إنّ المتأمّل في مباحث هذا الموضوع وانطلاقًا من الدّراسة العلميّة التي قمنا بها في رحاب (النّحو، والمعنى، وتلقّي النّص لدى السّامرائي)، يجدُ هذا البحث يفضي إلى مجموعة من النتائج العامّة، يُمكنُ إجمالها على النحو الآتي:

- انصب اهتمام فاضل السمامرائي حول التراكيب النّحوية والبحث عن خصائصها البلاغية ليصل إلى تدبّر أسرار النّص القرآني، فبدأ حركته البحثيّة من الكلمة إلى الجملة وصولًا إلى النّص، واستثمر نظريّة النّظم الجرجانيّة وتطبيقاتها المختلفة في معالجته لنحو الكلمة القرآنية.
- حظيت الجملة العربيّة بعناية متميّزة من فاضل السّامرائي، وانتحى منحى خاصًّا في تحليله لهندستها النّحوية، وكشف أسرارها ولطائفها المعنوية والبلاغيّة؛ فاستطاع تخطّي النّظرة المعياريّة التي تمكّنت من الجملة العربيّة.
- اعتمد السّامرائيّ على محاورة النّصوص القرآنيّة والموازنة بينها وتتبّع سياقاتها للوصول إلى المعاني وتوجيه الدّلالات، سواء تعلّق الأمر بالكلمة أم بالجملة.
- عناية السّامرائيّ بالظواهر اللّغوية والنّحوية في تحليلاته النصيّة، مثل: التقديم والتأخير، والحذف، ...، وتوجيهها النّحوي وفق ما يقتضيه المعنى وأحوال المخاطب/ المتلقي، كما أظهر البحث اهتمامه بتأسيس قواعد النّحو من أساليب النّص القرآني ومعانيه، التي تنطلق من مراعاة (المخاطب، والمتكلّم، وكلّ ما يُحيط بالنّص من ملابسات وظروف).
- تنوّعت مصادر السّامرائي التي استمدّ منها فكره النّحويّ، وانطلق من فلسفة عبد القاهر الجرجانيّ نظريّة النّظم- في تلقى النّص القرآنيّ والكشف عن أسراره البلاغيّة ولطائف نظمه المعجز.
- حضور المتلقي عند فاضل السّامرائي يظهر من خلال: علاقة النّص بالمتلقي؛ فالسّامرائي يسند مهمّة الوصول إلى معنى النّص القرآنيّ والتماس قيمه البلاغيّة إلى المتلقي الّذي يحتاج إلى شروط خاصّة، فهو بحاجة إلى أن تتوفّر فيه شروط ذاتية، مثل: التدبّر، الفطنة والذوق والذكاء، إضافة إلى علوم أخرى لها اهتمام بتفسير النّص القرآني من: علم البلاغة، النّحو، الصّرف، معرفة أسباب النّزول....

- يستعين السّامرائي بآراء اللّغوييّن وأقوال المفسّرين النّحويين في توجيهه لمعاني الكلمة والجملة القرآنيّة، وقد جمع بين شخصية النّحوي التقليديّ والنّحوي المجتهد، وآلف بينهم بطريقة عجيبة.
- أثبت البحث أنّ السّامرائي أنكر بعض القواعد النّحوية لمخالفتها نحو النّص القرآني، فهو يرى أنّ النحو يخضع لأساليب ونظم النّص القرآني، وليس العكس، فقد أسّس لدرسه النّحوي من روح النّص القرآنيّ ومعانيه وأساليبه، فحاول السّامرائي إحياء روح النّحو العربي من خلال جهوده التي سلك فيه منهج الجمع بينّ القواعد النّحويّة الجرّدة وعلم المعاني.
- الحس اللساني عند السمامرائي والتمكن من أدوات التحليل النّحوي واللّغوي للكلمة والجملة العربيّة جعله يحظى بولاية الكشف والذوق؛ وهو ما يسر له الكشف عن كثير من أسرار التعبير القرآني.
- المحور الرئيس لدى السمامرائي في مشروع قراءته للنس القرآني هو الدّليل اللّغوي وهو يُساير في ذلك منهج عبد القاهر الجرجاني الّذي تأثّر بنظريّته في النّظم ووظّفها في التّحليل النّحوي واللّغوي.
- بيّنت الدّراسة عناية السّامرائي بالمستويات اللّسانية ومناهج التّحليل اللّساني الحديث في ممارسته النصيّة.
- أثبت البحث أنّ التفكير النّحوي السّامرائي الّذي يمثّل امتدادًا للنّظريّة العربيّة التراثيّة قادر على استيعاب معطيات نحو النّص ومبادئه.
- أظهر البحث عناية السّامرائي بأربعة معايير نصيّة، تتمثّل في: الاتّساق، الانسجام، القصديّة، المقاميّة، وهي معايير أساسية تتناسب مع قدسيّة النّص القرآنيّ.

من خلال النتائج السابقة يمكن تقديم بعض المقترحات والتوصيات على النّحو التالي:

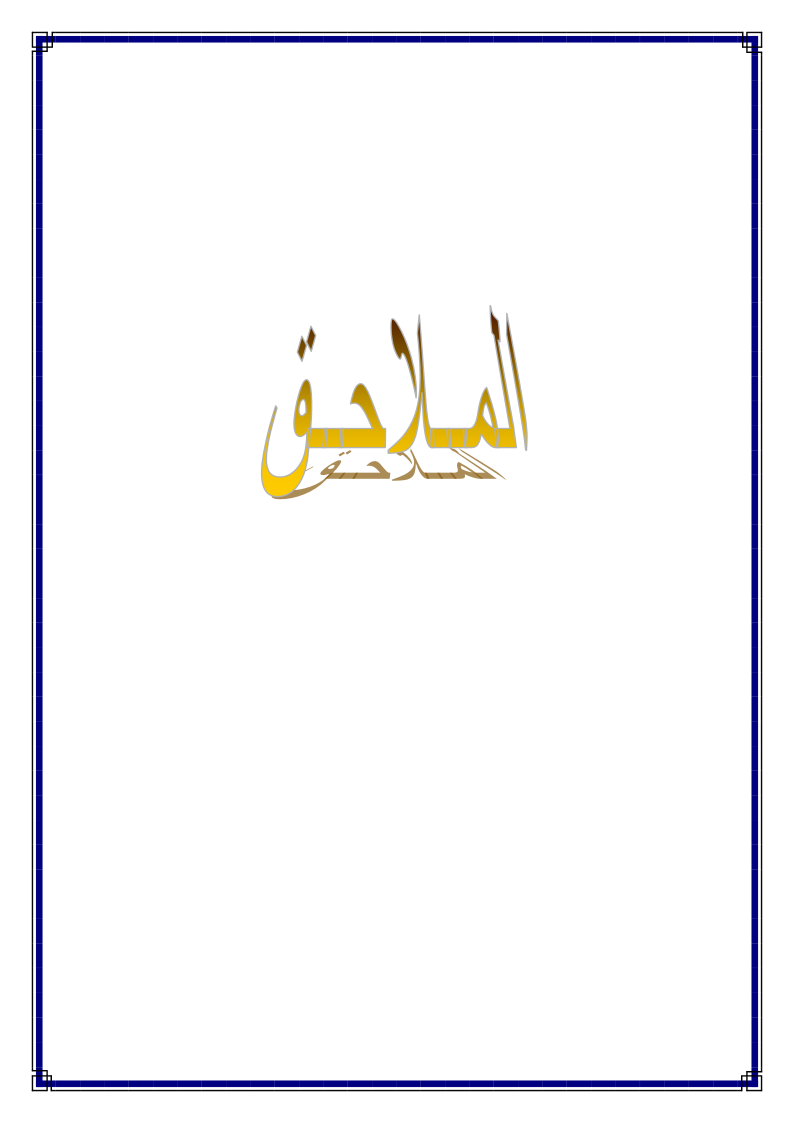
- استثمار ما جادت به نصوص التّراث البليغة وشواهده في تطوير الدّراسات النصيّة الحديثة.
  - الاهتمام بتجربة فاضل صالح السّامرائي النّحوية، وتوظيفها في حقل تعليم اللّغة العربية.
- يفتح البحث الجال أمام الباحثين لدراسة ملامح نحو النص بمفهومه الحديث في كتب: معاني القرآن، وإعجاز القرآن، والتفاسير، وغيرها من المدوّنات والأسفار التي تجعل من النصّ القرآنيّ محورًا لدراساتها؛ لتأسيس مرجعيّة تراثيّة نستند عليها أثناء حديثنا عن لسانيّات النّص.

في هذا الصّدد نذكر بعض الموضوعات المقترحة التي يُمكن للباحث أن يعالجها، والتي تعدّ من مخرجات البحث، ومنها:

- ملامح الدّرس النّحوي النّصي في كتب التّراث (اختيار نموذج للدّراسة ).
  - أثر الشاهد القرآني في تصوّر الدّرس النّحوي لدى فاضل السّامرائي.
  - تيسير تعليميّة النّحو العربي في ضوء جهود فاضل السّامرائي النّصية.

هذه أهم النتائج والتوصيات التي توصل إليها بحثنا خلال رحلة علميّة ممتعة في رحاب التجربة النصيّة السّامرائية المتميّزة، ولا ريب أنّه ما كان من صواب وتوفيق فمن الله وحده، وما كان من خطأ أو سهو فمن أنفسنا، ونسأله تعالى الإخلاص في القول والعمل، والله من وراء القصد وهو يهدي السّبيل، والحمد لله رب العالمين.

#### 80% 紫彩 808



### 1. فاضل صالح السّامرائي: السيرة والمسيرة

### أوّلًا. نسبه ومولده:

هو أبو محمد فاضل بن صالح بن مهدي بن خليل البدري من عشيرة " البدري "، و(البدري) إحدى عشائر سامرّاء، لكنّه يُلقّب بالسّامرائي نسبة إلى مدينة سامرّاء التي ولد فيها عام 1933م، في عائلة معروفة بمكانتها الاجتماعية والدّينية ومتوسطة في حالتها الاقتصادية، أخذه والده منذ نعومة أظافره إلى مسجد (حسن باشا) أحد مساجد سامرّاء لتعلّم القرآن الكريم، وكشف ذلك عن حدّة ذكائه، وقد منّ الله عليه بتعلّم القرآن الكريم في زمن يسير 1.

### ثانيًا. حياته العلميّة والعمليّة:

أكمل الدكتور فاضل دراسته الابتدائية والمتوسطة والثانوية في سامرّاء²، ثمّ انتقل إلى بغداد في مدينة الأعظمية ليدخل دورة تربوية لإعداد المعلّمين ، وتخرّج فيها عام 1953م، فعُيّن معلّما في مدينة (بلد) عام 1953م، وبعدها أكمل دراسته في (دار المعلّمين العالية بقسم اللّغة العربية ) –كليّة التربية – عام 1957م، وتخرّج منها عام 1961م، وحاز على شهادة البكالوريوس بتقدير امتياز، ثمّ:

- دخل قسم اللّغة في أوّل دورة فتحت للدّراسات العليا في العراق، عام 1962م، وحاز على شهادة الماجستير في كلية الآداب جامعة بغداد عام 1965م، وفي السّنة نفسها عُيِّنَ مُعيدًا في قسم اللّغة العربية بكليّة التربية (جامعة بغداد).
- حصل على شهادة الدكتوراه عام 1968م، من جامعة عين شمس في جمهورية مصر العربية في كليّة الآداب قسم اللّغة العربية.
  - عُيَّنَ مُدرّسًا في كليّة الآداب جامعة بغداد وذلك بعد دمج كليّة التربية بكلية الآداب .
  - عُيِّن عميدًا لكليّة الدراسات الإسلامية في السبعينات إلى حين إلغاء الكليّات الأهلية في العراق.

<sup>1</sup> يُنظر: عبد الغفور الحديثي، القصيدة الإسلامية وشعراؤها المعاصرون في العراق، مجلّة الأدب الإسلامي، المجلّد 9، العدد36، المملكة العربيّة السّعودية 2003م، ص299.

<sup>2</sup> يُنظر: المرجع نفسه، ص299-300، ويُنظر: فرحان سعود جاسم، دلالة السّياق عند الدكتور فاضل صالح السّامرائي، ص13.

- بعدها أُعير إلى جامعة الكويت للتدريس في قسم اللّغة العربية، عام 1979م.
- ثمّ عاد وأصبح خبيرا في لجنة الأصول في المجمع العلمي العراقي عام 1983م.
  - عُيَّن عضوًا في المجمع العلمي العراقي عام 1996م.
- أحيل الى التقاعد عام 1998م، ثمّ رحل بعدها الى الخليج، ثمّ إلى جامعة الشّارقة ليعمل أستاذا في النّحو والتعبير القرآني عام 1999م، حتى عام 2004م؛ حيث عاد الدّكتور فاضل إلى بلده العراق وعاد للتّدريس في جامعته الحبيبة بغداد مرّة أخرى.

### $^{1}$ ثالثًا. شيوخه:

درس السمّامرائيّ وتتلمذ على يد ثلّة من العلماء، فتعلّم القرآن الكريم على يد الشيخ قدوري العبّاسي، ومن المعلّمين الذين تنبّؤوا له بمستقبل زاهر: عبد الوهّاب السّامرائي، وساهر مصطفى العروة، وإسماعيل آل ياسين وغيرهم.

وأمّا الذين درّسوه في المرحلة الجامعيّة فنذكر منهم:

- الأستاذ الدكتور مصطفى جواد.
- الأستاذ الدكتور أحمد عبد الستار الجواري.
  - الأستاذ الدكتور محمود غناوي الزهيري.
    - الأستاذ الدكتور تقى الدّين الهلالي.
  - الأستاذ الدكتور عبد الرزاق محيى الدين.
    - الأستاذ الدكتور سليم النعيمي.

1 يُنظر: طلال وسام أحمد البكري، جهود فاضل السّامرائي النّحوية، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة التربية للعلوم الإنسانية -قسم اللّغة العربية- جامعة تكريت، العراق، 1999م، ص6.

### رابعًا. مؤلّفاته:

تحفل المكتبة العربيّة بجهود الدكتور فاضل صالح السّامرّائي التي لاقت قبولًا في أوساط الباحثين وطلبة العلم من المشتغلين بعلم النّحو العربي، والتماس بلاغة النّظم القرآنيّ، وقد بلغت المؤلّفات المطبوعة للسّامرائي عشرين مؤلّفًا.

ويُمكنُ سردها وفق الآتي (مع مراعاة التسلسل الزمني لصدورها 1):

- 1. نداء الروح.
- 2. نبوّة محمّد من الشكّ إلى اليقين.
  - 3. ابن جنّي النّحوي.
- 4. الدّراسات اللّغوية والنّحوية عند الزّمخشري.
  - 5. معاني النّحو (أربعة أجزاء).
    - 6. الجملة العربية والمعنى.
      - 7. تحقيقات نحوية.
  - 8. على طريق التّفسير البياني (جزءين)
    - 9. بلاغة الكلمة في التعبير القرآني.
    - 10. الجملة العربيّة تأليفها وأقسامها.
  - 11. لمسات بيانية في نصوص من التنزيل.
    - 12. معاني الأبنية في العربية.
    - 13. أسئلة بيانيّة في القرآن الكريم.
  - 14. أبو البركات الأنباري ودراساته النّحوية.
    - 15. من أسرار البيان القرآني.

1 يُنظر: حنان فاضل جبير محمّد، منهج الدكتور فاضل السّامرائيّ في التّحليل النّحويّ للنّص القرآني، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة التربية للعلوم الإنسانية-قسم اللّغة العربية- جامعة المثنى، العراق، 2019م، ص11- 12.

- 16. التعبير القرآني.
- 17. مراعاة المقام في التعبير القرآني.
  - 18. قبسات من البيان القرآني.
- 19. التناسب بين السّور في المفتتَح والخواتيم.
- 20. شذرات من القضاء والجزاء في التعبير القرآني.



## مجموع مؤلفات فاضل صالح السامرائي

2. مصادر ومراجع فاضل صالح السّامرائي في تلقي النصّ القرآني – قراءة إحصائيّة تحليليّة –  $^1$ : أوّلًا. إحصاء المصادر والمراجع  $^2$ :

اعتمد السّامرائي في تحليلاته للنّص القرآني والتماس جماليّات قيمه البلاغيّة على مصادر ومراجع متنوّعة، والتي أحصيناها أن الجدول الآتي:

| عدد مرّات | عدد مرّات | المصدر أو المرجع                             |   |
|-----------|-----------|----------------------------------------------|---|
| الاستشهاد | الاستخدام |                                              |   |
| 23        | 7         | الإتقان في علوم القرآن لجلال الدين السيوطي   | 1 |
| 1         | 1         | أدب الكاتب لابن قتيبة                        | 2 |
| 2         | 2         | أساس البلاغة للزمخشري                        | 3 |
| 2         | 1         | أساليب القسم في اللّغة العربيّة لفتحي الراوي | 4 |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> تأتي هذه القراءة الإحصائيّة لإثراء مباحث الفصل الثّالث من الدّراسة.

(على طريق التفسير البياني، بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، لمسات بيانية في نصوص من التنزيل، أسئلة بيانية في القرآن الكريم، من أسرار البيان القرآني، التعبير القرآني، مراعاة المقام في التعبير القرآني، قبسات من البيان القرآني، التناسب بين الستور في المفتتح والخواتيم، شذرات من القضاء والجزاء في التعبير القرآني). ( يُنظر: فاضل الستامرائي، على طريق التفسير البياني، ج1، ص 387، ويُنظر: فاضل الستامرائي، بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، ص 125، ويُنظر: فاضل الستامرائي، لمسات بيانية في القرآن الكريم، مكتبة الصحابة-الشارقة- الإمارات، في نصوص من التنزيل، ص 285، ويُنظر: فاضل الستامرائي، أسئلة بيانية في القرآن الكريم، مكتبة الصحابة-الشارقة- الإمارات، ط1، 2008م، ص ط1، 2008م، ص 820، ويُنظر: فاضل الستامرائي، من أسرار البيان القرآني، دار الفكر-عمان- الأردن، ط1، 2009م، ص 307، ويُنظر: فاضل الستامرائي، مراعاة المقام في التعبير القرآني، ص 297، ويُنظر: فاضل الستامرائي، التعبير القرآني، ص 297، ويُنظر: فاضل الستامرائي، التعبير القرآني، شذرات من القضاء والجزاء في التعبير القرآني، دار ابن كثير-بيروت-لبنان، ط1، 2018، ص 199،

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تجدر الإشارة إلى أنّ مصادر السّامرائي في مؤلّفاته حظيت بدراسات منها: بحث للدكتور محمود عبد الرزاق حاسم والدكتور عمر رحمان حميد الأركي، ودراسة للباحثة أمامه ماجد محمّد عبّاس.

<sup>3</sup> المصادر والمراجع متعلّقة بالمؤلّفات التي عنيت بتلقي والتماس جماليّات التعبير القرآني، وهي:

| 4   | 1  | أسئلة بيانية في القرآن الكريم لفاضل الستامرائي | 5  |
|-----|----|------------------------------------------------|----|
| 1   | 1  | الأصول في النّحو لابن السرّاج                  | 6  |
| 3   | 1  | أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن لمحمّد    | 7  |
|     |    | أمين الشنقيطي                                  |    |
| 4   | 1  | الإعجاز العددي للقرآن الكريم لعبد الرزاق نوفل  | 8  |
| 1   | 1  | إعجاز القرآن والبلاغة النبوية لمصطفى صادق      | 9  |
|     |    | الرافعي                                        |    |
| 1   | 1  | الأمالي الشجرية لابن الشجري                    | 10 |
| 56  | 8  | أنوار التنزيل للبيضاوي                         | 11 |
| 2   | 2  | الإيضاح في علم البلاغة للخطيب القزويني         | 12 |
| 491 | 11 | البحر المحيط لأبي حيّان الأندلسي               | 13 |
| 9   | 2  | بدائع الفوائد لابن القيّم                      | 14 |
| 1   | 1  | بديع القرآن لابن أبي الإصبع المصري             | 15 |
| 3   | 1  | البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن للزملكاني       | 16 |
| 1   | 1  | البرهان في تناسب سور القرآن لابن الزبير        | 17 |
|     |    | الثقفي                                         |    |
| 66  | 8  | البرهان في علوم القرآن للزركشي                 | 18 |
| 32  | 5  | البرهان في متشابه القرآن لما فيه من الحجة      | 19 |
|     |    | والبيان للكرماني                               |    |
| 1   | 1  | بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز       | 20 |
|     |    | للفيروز آبادي                                  |    |

| 9  | 3  | بلاغة الكلمة في التعبير القرآني لفاضل         | 21 |
|----|----|-----------------------------------------------|----|
|    |    | السّامرائي                                    |    |
| 1  | 1  | البيان والتبيين للجاحظ                        | 22 |
| 28 | 10 | تاج العروس شرح القاموس للزبيدي                | 23 |
| 3  | 1  | تاريخ العرب قبل الإسلام لجواد علي             | 24 |
| 25 | 4  | التبيان في أقسام القرآن لابن القيّم           | 25 |
| 1  | 1  | تحرير التحبير لابن أبي الإصبع المصري          | 26 |
| 78 | 7  | التحرير والتنوير لابن عاشور                   | 27 |
| 2  | 1  | تسهيل السبيل في فهم معاني التنزيل للبكري      | 28 |
| 1  | 1  | تسهيل الفوائد وتكميل المقاصد لابن مالك        | 29 |
| 2  | 1  | التصوير الفتي لسيّد قطب                       | 30 |
| 1  | 1  | التطوّر النّحوي للّغة العربيّة لبرجشترسر      | 31 |
| 1  | 1  | التعبير الفني في القرآن الدكتور بكري شيخ أمين | 32 |
| 34 | 8  | التعبير القرآبي لفاضل السّامرائي              | 33 |
| 34 | 6  | تفسير أبي السّعود ( إرشاد العقل السليم إلى    | 34 |
|    |    | مزايا الكتاب الكريم)                          |    |
| 3  | 2  | تفسير الثعالبي ( الجواهر الحسان في تفسير      | 35 |
|    |    | القرآن)                                       |    |
| 1  | 1  | تفسير الخازن                                  | 36 |
| 3  | 1  | تفسير الطبري (جامع البيان)                    | 37 |
| 90 | 11 | تفسير القرآن العظيم لابن كثير                 | 38 |

| 5   | 2  | تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)            | 39 |
|-----|----|-------------------------------------------------|----|
| 32  | 7  | التفسير القيّم لابن القيّم                      | 40 |
| 404 | 10 | التفسير الكبير لفخر الدين الرّازي               | 41 |
| 5   | 2  | التناسب في السّور بين المِفتتَح والخواتيم لفاضل | 42 |
|     |    | الستامرائي                                      |    |
| 3   | 2  | الجملة العربيّة تأليفها وأقسامها لفاضل          | 43 |
|     |    | السّامرائي                                      |    |
| 3   | 2  | الجملة العربيّة والمعنى لفاضل السّامرائي        | 44 |
| 1   | 1  | جواهر الأدب في معرفة كلام العرب لعلاء           | 45 |
|     |    | الدين الأربيلي                                  |    |
| 2   | 1  | حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح لابن القيّم       | 46 |
| 1   | 2  | حاشية ابن المنير على الكشّاف                    | 47 |
| 3   | 1  | حاشية السيد الشريف الجرجاني على الكشّاف         | 48 |
| 1   | 1  | حاشية الصبّان على شرح الأشموني                  | 49 |
| 4   | 1  | حاشية المعرب للجواليقي لعبد الرحيم الهندي       | 50 |
| 1   | 1  | حاشية على شرح التصريح للشيخ يس بن زين           | 51 |
|     |    | الدين العليمي                                   |    |
| 7   | 4  | الخصائص لابن جنّي                               | 52 |
| 3   | 1  | الدر المصون في علم الكتاب المكنون للسمين        | 53 |
|     |    | الحلبي                                          |    |
| 1   | 1  | دراسات في اللّغة لإبراهيم السّامرائي            | 54 |

| 38  | 7  | درة التنزيل وغرة التأويل للخطيب الاسكافي   | 55 |
|-----|----|--------------------------------------------|----|
| 1   | 1  | درّة الغواص في أوهام الخواص للقاسم ابن علي | 56 |
|     |    | الحريري                                    |    |
| 2   | 1  | دلائل الإعجاز لعبد القاهر الجرجاني         | 57 |
| 1   | 1  | ديوان الأدب للفارابي                       | 58 |
| 774 | 11 | روح المعاني في تفسير القرآن الكريم للألوسي | 59 |
| 1   | 1  | سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني            | 60 |
| 1   | 1  | سنن الترمذي                                | 61 |
| 2   | 1  | سيرة النبي صلى الله عليه وسلم لمحمد بن     | 62 |
|     |    | اسحاق وهذّبها ابن هشام                     |    |
| 5   | 4  | شرح الأشموني على ألفية ابن مالك            | 63 |
| 10  | 5  | شرح التصريح على التوضيح لخالد الأزهري      | 64 |
| 1   | 1  | شرح الدماميني على مغني اللّبيب             | 65 |
| 1   | 1  | شرح ألفيّة ابن مالك لابن النّاظم           | 66 |
| 1   | 1  | شرح المختصر على تلخيص المفتاح للتفتازاني   | 67 |
| 8   | 5  | شرح المفصّل للزمخشري                       | 68 |
| 9   | 5  | شرح رضي الدين الاستراباذي على الشافية      | 69 |
|     |    | لابن الحاجب                                |    |
| 9   | 6  | شرح رضي الدين الاستراباذي على الكافية لابن | 70 |
|     |    | الحاجب                                     |    |
| 4   | 2  | صحیح مسلم                                  | 71 |

| 3   | 2  | الطّراز ليحيى العلوي                          | 72 |
|-----|----|-----------------------------------------------|----|
| 1   | 1  | العلاقات الجنسية غير الشرعية وعقوباتها في     | 73 |
|     |    | الشريعة والقانون لعبد الملك الستعدي           |    |
| 20  | 4  | على طريق التفسير البياني لفاضل السّامرائي     | 74 |
| 4   | 1  | فتح الرحمان في تفسير القرآن لمجير الدين       | 75 |
|     |    | المقدسي                                       |    |
| 151 | 11 | فتح القدير للشوكاني                           | 76 |
| 6   | 4  | الفروق اللّغوية لأبي هلال العسكري             | 77 |
| 2   | 2  | فقه اللّغة وسرّ العربيّة للثعالبي             | 78 |
| 3   | 2  | في ظلال لقرآن لسيّد قطب                       | 79 |
| 18  | 8  | القاموس المحيط للفيروز آبادي                  | 80 |
| 10  | 6  | الكتاب لسيبويه                                | 81 |
| 484 | 10 | الكشّاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في    | 82 |
|     |    | وجوه التأويل للزمخشري                         |    |
| 1   | 1  | كشف الطرّة عن الغرّة للألوسي                  | 83 |
| 4   | 1  | كشف المعاني في المتشابه من المثاني لابن جماعة | 84 |
| 1   | 1  | الكليّات لأبي البقاء الكفوي                   | 85 |
| 2   | 2  | لباب النقول في أسباب النزول للسيوطي           | 86 |
| 211 | 10 | لسان العرب لابن منظور                         | 87 |
| 7   | 5  | لمسات بيانيّة في نصوص من التنزيل لفاضل        | 88 |
|     |    | السّامرائي                                    |    |

| 1  | 1  | مجمع البيان في تفسير القرآن للطبرسي               | 89  |
|----|----|---------------------------------------------------|-----|
| 1  | 1  | المحتسب لابن جتي                                  | 90  |
| 14 | 3  | المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز لابن        | 91  |
|    |    | عطيّة الأندلسي                                    |     |
| 2  | 1  | مراعاة المقام في التعبير القرآني لفاضل السّامرائي | 92  |
| 14 | 8  | المصباح المنير للفيومي                            | 93  |
| 14 | 6  | معاني الأبنية في العربيّة لفاضل السّامرائي        | 94  |
| 25 | 8  | معايي القرآن للفرّاء                              | 95  |
| 90 | 10 | معاني النّحو لفاضل السّامرائي                     | 96  |
| 6  | 1  | معترك الأقران في إعجاز القرآن للسيوطي             | 97  |
| 1  | 1  | معجزة القرآن الكريم لرشاد خليفة                   | 98  |
| 2  | 1  | المعرب من الكلام الأعجمي للجواليقي                | 99  |
| 10 | 6  | مغني اللّبيب عن كتب الأعاريب لابن هشام            | 100 |
|    |    | الأنصاري                                          |     |
| 46 | 10 | مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني              | 101 |
| 1  | 1  | المفصّل في علم العربيّة للزمخشري                  | 102 |
| 1  | 1  | المقتضب للمبرد                                    | 103 |
| 74 | 10 | ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل في      | 104 |
|    |    | توجيه المتشابه اللَّفظِ من آي التنزيل لابن الزبير |     |
|    |    | الغرناطي                                          |     |
| 12 | 3  | من أسرار البيان القرآني لفاضل السّامرائي          | 105 |

| 1 | من بلاغة القرآن لأحمد أحمد بدوي                 | 106                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|---|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 | نبوّة محمّد من الشكّ إلى اليقين لفاضل           | 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | السّامرائي                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 6 | النشر في القراءات العشر لابن الجزري             | 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 6 | نظم الدرر في تناسب الآيات والسّور لبرهان        | 109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | الدين البقاعي                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1 | النكت في تفسير كتاب سيبويه للأعلم               | 110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | الشنتمري                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 2 | النكت والعيون للماوردي                          | 111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 1 | النهر الماد من البحر المحيط لأبي حيّان الأندلسي | 112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 3 | نيل الأوطار للشوكاني                            | 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 8 | همع الهوامع شرح جمع الجوامع للستيوطي            | 114                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | 1 6 6 1 2 1 3                                   | نبوّة محمّد من الشكّ إلى اليقين لفاضل الستامرائي النشر في القراءات العشر لابن الجزري 6 النشر في تناسب الآيات والسّور لبرهان اللدين البقاعي اللدين البقاعي النكت في تفسير كتاب سيبويه للأعلم النكت والعيون للماوردي 2 النكت والعيون للماوردي 1 النهر الماد من البحر المحيط لأبي حيّان الأندلسي الأوطار للشوكاني نيل الأوطار للشوكاني |

(جدول رقم1)

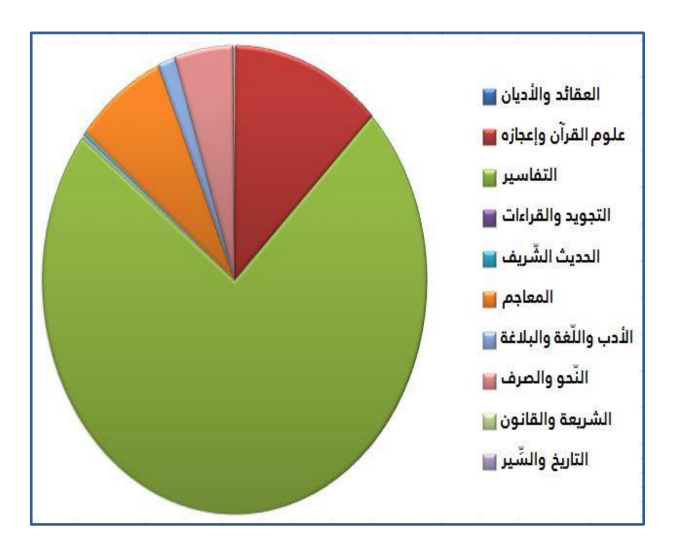
### ثانيًا. تصنيف المصادر وفق خطوطها التأليفيّة:

من الواضح اعتماد فاضل السّامرائي على جُملة من المصادر المتنوّعة والتي يُمكن تصنيفها وفق الخطوط التأليفيّة الآتية: (العقائد والأديان، علوم القرآن وإعجازه، التفاسير، التجويد والقراءات، الحديث الشّريف، المعاجم، الأدب واللّغة والبلاغة، النّحو والصّرف، الشّريعة والقانون، التّاريخ والسّير)، وبعد عمليّة التصنيف يمكن ملاحظة الآتي:

| مجموع الاستشهادات | مجموع المصادر | الخط التأليفي          |
|-------------------|---------------|------------------------|
|                   |               |                        |
| 3                 | 2             | العقائد والأديان       |
| 461               | 31            | علوم القرآن وإعجازه    |
| 2667              | 26            | التفاسير               |
| 7                 | 2             | التجويد والقراءات      |
| 11                | 4             | الحديث الشّريف         |
| 279               | 7             | المعاجم                |
| 54                | 16            | الأدب واللّغة والبلاغة |
| 178               | 23            | النّحو والصرف          |
| 1                 | 1             | الشريعة والقانون       |
| 5                 | 2             | التاريخ والسِّير       |

(جدول رقم 2)

وللتوضيح أكثر نمثّلُ النتائج السّابقة في دائرة نسبيّة بيانيّة وفق الآتي:

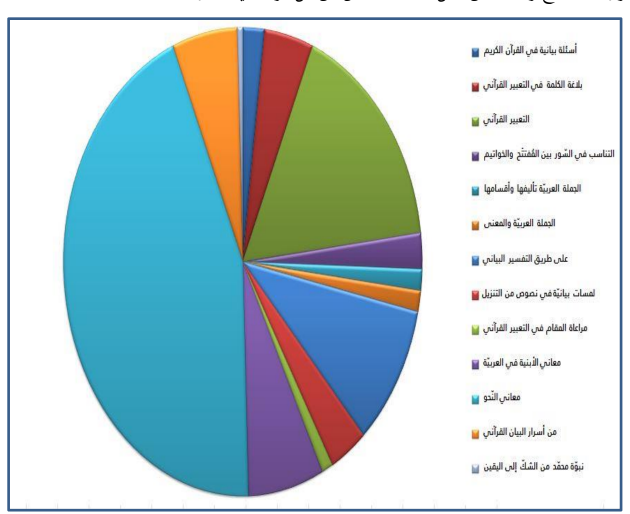


ومن الملاحظات الّتي تظهر جليًّا اعتماد السّامرائيّ على مؤلّفاته كمراجع يستند عليها في تحليل النّص القرآني، والجدول الآتي يوضّحها، ويوضّح عدد مرّات الاستشهاد بكلّ منها:

| مجموع الاستشهادات | مؤلّفات الدكتور فاضل السّامرائي          |  |
|-------------------|------------------------------------------|--|
| 4                 | أسئلة بيانية في القرآن الكريم            |  |
| 9                 | بلاغة الكلمة في التعبير القرآني          |  |
| 34                | التعبير القرآني                          |  |
| 5                 | التناسب في السّور بين المفتتَح والخواتيم |  |
| 3                 | الجملة العربيّة تأليفها وأقسامها         |  |

| 3  | الجملة العربيّة والمعنى          |
|----|----------------------------------|
| 20 | على طريق التفسير البياني         |
| 7  | لمسات بيانيّة في نصوص من التنزيل |
| 2  | مراعاة المقام في التعبير القرآني |
| 14 | معاني الأبنية في العربيّة        |
| 90 | معاني النّحو                     |
| 12 | من أسرار البيان القرآني          |
| 1  | نبوّة محمّد من الشكّ إلى اليقين  |

(الجدول رقم 3) ولزيادة إيضاح وبيان يمكن تمثيل نسب الاقتباس من كلّ مُؤلَّف في الدائرة النّسبية الآتية:



### ثالثًا.. تحليل ومناقشة الإحصاء:

معلومٌ أنّ المحور الرئيس لدى فاضل السّامرائي في مشروع قراءته للنّص القرآني هو الدّليل اللّغوي؛ حيث استطاع أن يخرج من أسرارِ المباني والتراكيب والأعاريب أسرارَ المعاني والصور والمقاصد واللّطائف، وقد سلك في ذلك مسلك التفسير البيانيّ؛ الّذي يقف عند النّص؛ بدءا بالحرف، ثمّ اللّفظة المفردة، وانتهاء إلى التركيب، ليبيّن دقّة النّظم القرآنيّ في الإفصاح عن المعاني والدّلالات، فهو تفسير" تنصب فيه العناية على بيان أسرار التعبير من النّاحية الفنيّة كالتقديم والتأخير، والذكر والحذف، واحتيار لفظة على أخرى وما إلى ذلك ممّا يتعلّق بأحوال التعبير".

ووقف السّامرائي عند التّعبير القرآنيّ مرتكزًا على مستوياته اللّغوية (الصوتية، الصرفيّة، النّحوية، الدّلاليّة)، إضافة إلى تتبّعه لما تنماز به الهندسة اللّفظية والمعنوية للنّص؛ من لمسات بيانية وتعابير لغوية فنيّة، فوصف دقّتها في إصابة الدّلالات، وكشف عن تأثيرها الرهيب على نفس المتلقي، وبخاصّة ذلك الّذي يتدبّر المعانى النّحوية واللّطائف البلاغية.

بالعودة إلى ما تقدّم من الإحصاء لمصادر ومراجع السّامرائي في تلقي النّص القرآنيّ وتحليله، والّذي يمثّل جانبًا من المكتبة البحثيّة الّتي أسهمت في إنتاجه المعرفيّ، نسجّل ما يلي:

### أ. الجدول رقم 1:

- تنوع المصادر والروافد التي اعتمد عليها السمارائي وقد بلغ عددها (114)، وهي ضمن خطوط تأليفية مختلفة، والتي شملت (العقائد والأديان، علوم القرآن وإعجازه، التفاسير، التجويد والقراءات، الحديث الشريف، المعاجم، الأدب واللّغة والبلاغة، النّحو والصرّف، الشريعة والقانون، التّاريخ والسمّر)، وقد وصل عدد استشهادات فاضل السمارائي منها (3666).

ولا ريب أنّ هذه الخطوط التأليفيّة تمثّل مجموعة من العلوم التي لا مندوحة للمفسّر البيانيّ عنها، وقد أشار السّامرائي في مقدّمة كتابه (على طريق التفسير البيانيّ ج1) إلى ذلك، وهو ما يمكن أن نعبّر عنه

299

 $<sup>^{1}</sup>$  فاضل السّامرائي، على طريق التفسير البياني ،النّشر العلمي -جامعة الشارقة- الإمارات، د ط، 2002م، ج $^{1}$ ، ص  $^{7}$ 

بـ (عدّة القارئ المثالي للنّص)؛ حيث يقول: "إنّ الّذي يتصدّى للتّفسير البيانيّ... به حاجة أكثر إلى الأمور الآتية:

- التبحّر في علم اللّغة.
- التبحّر في علم التصريف.
  - التبحّر في علم النّحو.
  - التبحّر في علوم البلاغة.

وبعبارة موجزة (التبحّر في علوم اللّغة العربية)، فلا تغني المعرفة اليسيرة، بل ينبغي للمفسّر البيانيّ أن يكون على اطّلاع واسع في علوم اللّغة"1.

إضافة إلى ضرورة إلمامه بفنون أحرى؛ كمعرفة أسباب النّزول، والنّظر في سياق الآيات، والرّجوع إلى كتب علوم القرآن والإعجاز، وغيرها من دعائم منهاج التفسير البيانيّ، كما يحتاج إلى أن تتوافر فيه شروط ذاتية، مثل: التدبّر، والفطنة، والموهبة؛ فإخّا أساس كلّ علم وصنعة².

- عناية السّامرائي البالغة بكتب التّراث، إلى جانب حضور مجموعة من مؤلّفات المحدتين ومن ذلك (التطوّر النّحوي للّغة العربيّة لبرجشترسر) وتفسير (التحرير والتنوير لابن عاشور)، إضافة إلى مؤلّفاته كرمعاني النّحو) وغيرها، ولعلّ من أبرز نتائج هذا التنوّع في مكتبة السّامرائي البحثية: مقارباته المعرفيّة، والّتي حاول من خلالها أن يستدعي المسائل والقضايا العلميّة من خزانة التّراث، ليقاربها بالمعرفة اللّسانية الحديثة.

<sup>2</sup> يُنظر : المرجع نفسه، ص 11-12-13-14.

300

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> المرجع السابق، ص7.

ب. الجدول رقم 2: من خلال (الجدول 2) يمكن أن نرتب الخطوط التأليفيّة حسب نسبة الاستشهاد بكلّ منها كالآتي:

| نسبة الاستشهاد به (%) | الخطّ التأليفي         | الترتيب |
|-----------------------|------------------------|---------|
| % 72.74               | التّفاسير              | 1       |
| % 12.57               | علوم القرآن وإعجازه    | 2       |
| % 7.61                | المعاجم                | 3       |
| % 4.85                | النّحو والصرف          | 4       |
| % 1.50                | الأدب واللّغة والبلاغة | 5       |
| % 0.30                | الحديث الشّريف         | 6       |
| % 0.20                | التّجويد والقراءات     | 7       |
| % 0.13                | التّاريخ والسّير       | 8       |
| % 0.08                | العقائد والأديان       | 9       |
| % 0.02                | الشريعة والقانون       | 10      |

- جاءت في المرتبة الأولى ( التفاسير)، وقد بلغ مجموع الاستشهادات منها (2667) بنسبة تقدّر بـ ( 72.74 %) من مجموع الاستشهادات، وبالنّسبة للتفاسير الأكثر استعمالا لدى السّامرائي فيمكن أن نوردها في الجدول الآتي مرتبة حسب عدد مرّات الاقتباس منها-وقع الاختيار على التّفاسير الّتي بلغ عدد مرّات الاستشهاد بها أكثر من 400 مرّة).

| عدد مرّات الاستشهاد | التّفسير                                   |
|---------------------|--------------------------------------------|
| 774                 | روح المعاني في تفسير القرآن الكريم للألوسي |
| 491                 | البحر المحيط لأبي حيّان الأندلسي           |
| 484                 | الكشّاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في |
|                     | وجوه التأويل للزمخشري                      |
| 404                 | التفسير الكبير لفخر الدين الرّازي          |

- يلاحظ أنّ تفسير (روح المعاني للألوسي) كان الأوفر نصيبًا في الاستشهاد بنسبة (29 %) من مجموع الاستشهادات المتعلّقة بالتّفاسير، ويليه (البحر المحيط لأبي حيّان الأندلسي) بنسبة (18.4%)، ثمّ تفسير (الكشّاف) للزّمخشري بنسبة (18.1%)، و(التفسير الكبير) لفخر الدين الرّازي بنسبة (15.1%)؛ والحقّ أنّ طبيعة هذه التّفاسير طبيعة لغويّة نحويّة، فقد جمعت من المسائل والقضايا اللّغوية الكثير.
- جاءت في المرتبة الثانية كتب (علوم القرآن وإعجازه)، وقد بلغ مجموع الاستشهادات بها (461) بنسبة (12.57%)، وكان لكتاب (ملاك التأويل القاطع بذوي الإلحاد والتعطيل في توجيه المتشابه اللّفظِ من آي التنزيل لابن الزبير الغرناطي) أكبر قدر من الاستعمال بـ(74) استشهادًا.
- شغلت المعاجم المرتبة الثالثة بنسبة استشهاد بلغت (7.61%)، وقد كان فيها لمعجم (لسان العرب) الحصة الكبيرة مقارنة بالمعاجم الأخرى؛ حيث بلغ عدد مرّات الاقتباس منه (211).
- جاءت كتب النّحو والصرف في المرتبة الرابعة بنسبة (4.85 %)، وقد كان فيها لكتاب (الكتاب لسيبويه) الحظ الأوفر في الاستعمال فقد بلغ عدد مرّات الاستشهاد به (10) باعتباره من أمّهات الكتب في النّحو والصرف، إضافة إلى شروح نحويّة جاءت متقاربة في عدد مرّات استخدامها (بين 9 ولكتب في النّحو والصرف، إضافة إلى شروح نحويّة جاءت متقاربة في عدد مرّات استخدامها الدين ولاستراباذي على الشافية لابن الحاجب)، (شرح رضي الدين الاستراباذي على الشافية لابن الحاجب)، (شرح رضي الدين الاستراباذي على الكافية لابن الحاجب)، (شرح التصريح على التوضيح لخالد الأزهري) من غير اعتماد مؤلّفات السّامرائي في هذا الباب التي استشهد بها .
- في المرتبة الخامسة جاءت كتب الأدب واللّغة والبلاغة بنسبة استعمال وصلت إلى حدود (1.5%)، وقد كان لكتاب (الخصائص لابن جنّي) النّصيب الكبير في عدد الاقتباسات؛ حيث وصل إلى: (7)، من غير اعتماد مؤلّفات السّامرائي في هذا الباب التي استشهد بها- .
- فيما يخصّ يتعلّق مؤلّفات (الحديث الشّريف) و(التّجويد والقراءات) و(التّاريخ والسّير) و(العقائد والأديان) و(الشّريعة والقانون)، فقد جاءت نسب الاقتباس منها على الترتيب:
  - % 0.30 -

- % 0.20 -
- % 0.13 -
- % 0.08 -
- % 0.02 -

وهي نسب تدلّ على قلّة استخدام خطوطها التأليفيّة مقارنة بالخطوط الأخرى.

وبناءً على ما سبق فإنّه يمكننا تسجيل ما يلي:

- أَوْلَى السّامرائي الجانب النّحويّ والصرفيّ وما ينشأ عنهما من الأبعاد الدلاليّة والبلاغيّة عناية بالغة في تحليلاته النصيّة.
- يُشكِّلُ حضور المادّة النّحوية في تلقي السّامرائي لجماليّات التعبير القرآني سمة بارزة؛ ولعلّ ذلك ما يؤكّد أنّ تحليل النّص والتماس لذّته البيانية لا يقوم إلّا على رصد هندسته النّحوية.
- ما يفسر قلّة اهتمام السّامرائي بالتّحليلات الصوتية في كتب (التّفسير البيانيّ والتعبير القرآني) هو قلّة استعانته بكتب التجويد كما أوضحه الإحصاء، وبهذا لو رتّبنا عنايته بمستويات التّحليل اللّساني لكان الترتيب بهذا الشكل:
  - المستوى التركيبي (نحو وصرف).
    - المستوى المعجمي.
      - المستوى الصوتي.

### ج. الجدول رقم3:

من الملاحظات المهمّة التي تُسجّل على هذا الإحصاء:

- استعانة السّامرائي بمؤلّفاته؛ حيث وصل عدد مرّات الاقتباس منها إلى (204)، بنسبة تقدّر بحوالي ( 6 %) وهو الأمر الّذي ألقى بظلاله على مؤلّفاته في التعبير القرآني، فكثيرا ما نجد تكرارا لقضايا ومسائل كان قد كتبها السّامرائي وتناولها في مواضع من كتبه، ولعل هذا من المآخذ التي قد تؤخذ على طريقته في التأليف.

- يظهر حليًّا هيمنة كتاب (معاني النّحو) في الاستعمال، فهو من أكثر مؤلّفات السّامرائي حضورا في استشهاداته وتخريجاته النّحوية- مجموع الاستشهادات 90- بنسبة تقدّر بر 44%) من إجماليّ الاقتباسات من كتبه، وهو ما يثبت مرّة أخرى عنايته بالنّحو في ممارسته النصيّة، وأنّ المصادر والمراجع الأكثر اعتمادًا لدى السّامرائي في تلقي التعبير القرآني ذات طبيعة نحويّة، فآليّة التلقي لديه نحويّة نصيّة بالدّرجة الأولى، وهو الأمر الّذي يؤكّد مرّة أخرى أنّ التماس جماليّات النّص مرتبط بالتّحليل النّحوي والنّظر في هندسة النّظم اللّغوي، ولا شكّ أنّ ذلك يتقاطع مع دعوة أصحاب (نحو النّص) في الدّراسات اللّسانيّة المعاصرة.



- أ. القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم.
  - ب. المصادر والمراجع:
    - الكتب العربيّـة:
- 1. إبراهيم السّامرائي، الفعل زمانه وأبنيته، مؤسّسة الرّسالة-بيروت- لبنان، ط3، 1983م.
  - 2. إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، مكتبة الأنجلو المصريّة، مصر، ط5، 1984م.
  - 3. إبراهيم أنيس، من أسرار اللّغة، مكتبة الأنجلو المصريّة-القاهرة- مصر، ط6، 1978م.
- 4. إبراهيم عبد الله رفيده، النّحو وكُتب التفسير، الدّار الجماهيرية للنّشر والتوزيع والإعلان، ليبيا، ط3، 1990م.
- 5. إبراهيم مصطفى، أحمد حسن الزيّات وآخرون، المعجم الوسيط، دار الدّعوة، مصر، ط2، 1972م.
- 6.أحمد ابن فارس، الصّاحبي في فقه اللّغة العربية و مسائلها وسنن العرب في كلامها، تح: عمر فاروق الطبّاع، دار مكتبة المعارف-بيروت- لبنان، ط1، 1993م.
  - 7. أحمد الحملاوي، شذا العرف في فنّ الصّرف، دار الفكر العربي-بيروت- لبنان، ط1، 1999م.
  - 8. أحمد الهاشمي، القواعد الأساسيّة للّغة العربيّة، دار الكتب العلميّة- بيروت- لبنان، دط، دت.
    - 9. أحمد حسن الزيّات، دفاع عن البلاغة، عالم الكتب-القاهرة- مصر، ط2، 1967م.
- 10. أحمد عبد الغفّار، الكلمة العربيّة كتابتها ونطقها، دار المعرفة الجامعيّة-الإسكندرية- مصر،ط2، 2005م.
- 11. أحمد عفيفي، نحو النّص اتّجاه جديد في الدّرس النّحوي، مكتبة زهراء الشرق-القاهرة- مصر، ط1، 2001م.
- 12. أحمد محمّد عبد الراضي، نحو النّص بين الأصالة والحداثة، مكتبة الثقافة الدينية-القاهرة- مصر، ط1، 2008م.
  - 13. أحمد محمّد قدور، مبادئ اللّسانيات، دار الفكر بدمشق، سوريا، ط2، 1999م.
  - 14. أحمد مختار عمر، علم الدّلالة، مكتبة دار العروبة للنّشر والتّوزيع، الكويت، ط1، 1982م.

- 15. أحمد مداس، لسانيّات النّص: نحو منهج لتحليل الخطاب الشّعري، عالم الكتب الحديث -إربد- الأردن، ط2، 2009م.
  - 16. أحمد مطلوب، بحوث لغوية، دار الفكر-بيروت-لبنان، ط1، 1987م.
  - 17. أحمد ياسوف، جماليات المفردة القرآنية، دار المكتبي للطّباعة والنّشر والتّوزيع-دمشق- سوريا، ط2، 1999م.
- 18. الأزهر الزنَّاد، نسيج النّص-بحث في ما يكون به الملفوظ نصَّا-، المركز الثقافي العربي-بيروت-لبنان، ط1، 1993م.
- 19. أشرف عبد البديع عبد الكريم، الدّرس النّحوي النّصِّي في كُتب إعجاز القرآن الكريم، مكتبة الآداب-القاهرة- مصر، دط، 2008م.
- 20. إلهام أبو غزالة، على خليل حمد وآخرون، مدخل إلى علم لغة النّص، مطبعة دار الكتاب، مصر، ط1، 1992م.
- 21. إميل بديع يعقوب، موسوعة النّحو والصّرف والإعراب، انتشارات استقلال إيران، ط3، 2004م.
- 22. أيوب بن موسى أبو البقاء الكفوي، الكليّات، تح: عدنان درويش ومحمّد المصري، مؤسّسة الرّسالة-بيروت- لبنان، ط2، 2011م.
- 23. بدر الدين الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تح: محمّد أبو الفضل إبراهيم، المكتبة دار المعرفة بيروت-لبنان، ط1، 1957م.
- 24. البدراوي زهران، رفاعة الطّهطاوي ووقفة مع الدّراسات اللّغوية الحديثة، دار الآفاق العربيّة، مصر، ط1، 2008م.
- 25. برهان الدين البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، دار الكتاب الإسلامي-القاهرة- مصر، د ط، 1984م.

- 26. بشرى موسى صالح، نظريّة التلقي أصول... وتطبيقات، المركز الثقافي العربي-الدار البيضاء- المغرب، ط1، 2001م.
- 27. بهاء الدين عبد الله بن عقيل، شرح ابن عقيل على ألفيّة ابن مالك، تح: محمّد محي الدّين عبد الحميد، دار التراث-القاهرة- مصر، ط20، 1980م.
  - 28. تمّام حسّان، البيان في روائع القرآن، عالم الكتب-القاهرة- مصر، ط1، 1993م.
    - 29. تمّام حسّان، الخلاصة النّحوية، عالم الكتب-القاهرة- مصر، ط1، 2000م.
  - 30. تمّام حسّان، اللّغة العربية معناها ومبناها، دار الثّقافة، الدّار البيضاء، المغرب، د ط، 1994م.
- 31. تمّام حسّان، قرينة السّياق(بحث قدّم في الكتاب التذكاري للاحتفال بالعيد السّنوي للكلّية: دار العلوم)، مطبعة عبير الكتاب-القاهرة- مصر، د ط، 1993م.
- 32. تمّام حسّان، مناهج البحث في اللّغة والأدب، مكتبة الأنجلو المصرية-القاهرة- مصر، دط، 1990م.
- 33. جار الله الزّمخشري، الكشّاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، تح: خليل مأمون شيحا، دار المعرفة-بيروت- لبنان، ط3، 2009م.
- 34. جار الله الزمخشري، المفصل في صنعة الإعراب، تح: على بو ملحم، مكتبة الهلال-بيروت- لبنان، ط1، 1993م، ص 335.
- 35. جلال الدين السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، تح: محمّد أبو الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، د ط، 1974م.
- 36. جلال الدين السيوطي، الأشباه والنظائر في النّحو، تح: عبد العال سالم مكرم، مؤسّسة الرّسالة-بيروت- لبنان، ط1، 1975م.
- 37. جلال الدين السيوطي، المزهر في اللّغة وأنواعها، تح: فؤاد على منصور، دار الكتب العلميّة- بيروت- لبنان، ط1، 1998م.

- 38. جلال الدين السيوطي، بُغية الوعاة في طبقات اللّغويّين والنُّحاة، تح: محمّد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر-بيروت- لبنان، ط2، 1979م.
- 39. حلال الدّين السّيوطي، همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، تح: أحمد شمس الدين، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 1998م.
- 40. جمال الدين ابن مالك، تسهيل الفوائد وتكميل المقاصد، تح: محمّد عبد القادر عطا، وطارق فتحى السيد، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 2001م.
- 41. جمال الدّين ابن مالك، متن ألفيّة بن مالك، تع: عبد اللّطيف بن محمّد الخطيب، مكتبة دار العروبة للنّشر والتّوزيع-الكويت، ط1، 2006م.
- 42. جوتهلف برجشتراسر، التطوّر النّحوي للّغة العربيّة، تع: رمضان عبد التوّاب، مكتبة الخانجي بالقاهرة، مصر، ط2، 1994م.
- 43. جوزيف ميشال، دليل الدراسات الأسلوبية، المؤسسة الجامعية للدراسات والنّشر والتّوزيع-بيروت-لبنان، د ط، 1984م.
- 44. الحسن بن أحمد أبو عليّ الفارسيّ، المسائل العسكريات في النّحو العربي، تح: علي جابر المنصوري، دار الثقافة للنّشر والتّوزيع- عمّان- الأردن، د ط، 2002م.
- 45. الحسن بن عبد الله أبو هلال العسكري، الفروق اللّغوية، تح: محمّد إبراهيم سليم، دار العلم والثقافة للنشر والتوزيع-القاهرة-، مصر، دط، دت.
- 46. الحسن بن عبد الله أبو هلال العسكري، كتاب الصناعتين، تح: علي محمّد البحاوي ومحمّد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي-بيروت- لبنان، ط2، دت.
- 47. حسن ناظم، البنى الأسلوبية: دراسة في (أنشودة المطر) السيّاب، المركز الثقافي العربي-الدار البيضاء- المغرب، ط1، 2002م.
- 48. حسين خمري، نظرية النّص من بنية المعنى إلى سيميائية الدّال، الدار العربية للعلوم ناشرون- بيروت- لبنان، ط1، 2007م.

- 49. حمد بن محمّد الخطّابي، بيان إعجاز القرآن، ضمن ثلاث رسائل في إعجاز القرآن، تح: محمّد خلق الله ومحمّد زغلول سلام، دار المعارف-القاهرة- مصر، ط4، دت.
- 50. خالد بن عبد الله الأزهري، التصريح بمضمون التوضيح في النّحو، تح: محمّد باسل عيون السّود، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 2000م.
- 51. خالد حسن العَدوانيّ، دراسات الجملة العربيّة ولسانيّات النّص، دار صون جاغ للنّشر الأكاديمي-أنقرة- تركيا، ط1، 2020م.
- 52. خديجة الحديثي، أبنية الصرف في كتاب سيبويه، منشورات مكتبة النهضة-بغداد- العراق، ط1، 1965م.
- 53. الخطيب القزويني، الإيضاح في علوم البلاغة، تح: إبراهيم شمس الدين، دار الكتب العلميّة- بيروت- لبنان، ط1، 2003م.
- 54. خلود العموش، الخطاب القرآني (دراسة في العلاقة بين النّص والسّياق)، عالم الكتاب الحديث- إربد- الأردن، ط1، 2008م.
- 55. الخليل بن أحمد الفراهيدي، كتاب العين، تح: مهدي المخزومي وإبراهيم السّامرائي، مؤسّسة الأعلمي للمطبوعات- بيروت- لنان، ط1، 1988م.
  - 56. درويش الجندي، نظرية عبد القاهر في النّظم، مكتبة نحضة، مصر، القاهرة، دط، 1960م.
- 57. الراغب الأصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن، تح:صفوان عدنان داوودي، دار القلم-دمشق- سوريا، ط4، 2009م.
- 58. رانيا فوزي عيسى، علم الدلالة النظرية والتطبيق، دار المعرفة الجامعيّة- الاسكندريّة- مصر، ط1، 2008م..
  - 59. رشيد بن حدو، مدخل إلى جماليّة التلقى، دار النّشر المغربية- الرّباط- المغرب، د ط، 1987م.
- 60. سانفورد، النظام الصّوتي التّوليدي، تر: نوزاد حسن أحمد، الدار العربية للموسوعات- بيروت- لبنان، ط1، 2010م.

- 61. سعد حسن بحيري، علم لغة النّص-المفاهيم والاتّجاهات-، مكتبة لبنان ناشرون-بيروت- لبنان، ط1، 1997م.
- 62. سعد مصلوح، في اللّسانيات المعاصرة-دراسات ومثاقفات-، عالم الكتب-القاهرة- مصر، ط1، 2004م.
- 63. سعيد بحيري، علم لغة النّص: المفاهيم والاتّحاهات، دار نوبار للطّباعة-القاهرة- مصر، ط1، 1997م.
- 64. الشريف الجرجاني، معجم التعريفات، تح: محمّد صديق المنشاوي، دار الفضيلة-القاهرة-مصر، د ط، د ت.
- 65. شمس الدین أحمد ابن خلّکان، وفایات الأعیان وأنباء أبناء الزمان، تح: إحسان عبّاس، دار صادر بیروت لبنان، د ط، د ت.
- 66. شمس الدّين محمّد ابن قيّم الجوزيّة، بدائع الفوائد، تح:عليّ ابن محمّد العمران، دار عالم الفوائد للنّشر والتّوزيع، المملكة العربيّة السّعودية، دط، دت.
- 67. شمس الدّين محمّد بن أحمد بن عثمان الذّهبي، سير أعلام النبلاء، دار الفكر- بيروت- لبنان، د ط، 1997م.
- 68. صافية زفنكي، معجم مصطلحات اللسانيات (النظريّة والتطبيقيّة)، المركز الديمقراطي العربي- برلين- ألمانيا، ط1، 2022م.
- 69. صبحي إبراهيم الفقي، علم اللّغة النّصّي بين النّظرية والتطبيق-دراسة تطبيقية على السّور المكيّة-، دار قباء للطّباعة والنّشر والتّوزيع-القاهرة- مصر، ط1، 2000م.
  - 70. صلاح فضل، علم الأسلوب (مبادئه وإجراءاته)، دار الشّروق-القاهرة- مصر، ط1، 1998م.
    - 71. صلاح فضل، نظريّة البنائيّة في النّقد العربي، دار الشّروق-القاهرة- مصر، ط1، 1998م.
- 72. ضياء الدين ابن الأثير الجزري، المثل السّائر في أدب الكاتب والشّاعر، تح: الشيخ كامل محمّد عويضة، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 1998م.

- 73. عادل خلف، نحو اللّغة العربيّة، مكتبة الآداب-القاهرة- مصر، د ط، 1994م.
  - 74. عبّاس حسن، النّحو الوافي، دار المعارف- القاهرة- مصر، ط4، د ت.
- 75. عبد الحقّ بن غالب ابن عطيّة الأندلسي، المحرَّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، تح: عبد السّلام عبد الشّافي محمّد، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 2001م.
- 76. عبد الحميد هنداوي، الإعجاز الصرفي في القرآن الكريم-دراسة نظريّة تطبيقيّة-، الكتبة العصرية- بيروت- لبنان، د ط، 2008م.
- 77. عبد الرّحمان بن إسحاق الزّجّاجي، الإيضاح في علل النّحو، تح: مازن المبارك، دار النفائس- بيروت- لبنان، ط5، 1986م.
- 78. عبد الرّحمان بن محمّد ابن قاسم المالكي النّحوي، شرح حدود النّحو للأُبَّذِي، تح: خالد فهمي، مكتبة الآداب-القاهرة-مصر، ط1، 2008م.
- 79. عبد الرّحمان بن محمّد أبو البركات كمال الدّين الأنباري، أسرار العربية، تح: محمّد حسين شمس الدين، دار الكتب العلميّة-بيروت- لبنان، ط1، 1997م.
- 80. عبد الرّحمان بودرع، النّص الّذي نحيا به- قضايا ونماذج في تماسك النّص ووحدة بنائه-، مطبعة الحمامة-تطوان- المغرب، ط1، 2018م.
- 81. عبد الرّحمان بودرع، في لسانيّات النّص وتحليل الخطاب- نحو قراءة نصيّة في البناء النّصي للقرآن الكريم-، منشورات جامعة الملك سعود، المملكة العربيّة السّعودية، ط1، 2013م.
- 82. عبد الرّحمان محمّد أيوب، دراسات نقديّة في النّحو العربي، مؤسّسة الصباح، الكويت، د ط، د ت.
- 83. عبد الستلام المسدّي، اللّسانيات وأسُسها المعرفيّة، الدّار التونسية للنّشر والمؤسّسة الوطنية للكتاب بالجزائر، تونس، ط1، 1986م.
- 84. عبد الصبور شاهين، القراءات القرآنية في ضوء علم اللّغة الحديث، مكتبة الخانجي- القاهرة- مصر، د ط، د ت.

- 85. عبد العزيز بن علي الحربي، أيسر الشّروح على متن الآجرّوميّة، دار ابن الحزم للنّشر والتّوزيع-الرياض- المملكة العربية السّعودية، ط1، 2005م.
- 86. عبد العزيز عبده أبو عبد الله، المعنى والإعراب عند النّحويين ونظريّة العامل، دار الكتاب للنشر، ليبيا، ط1، 1982م.
  - 87. عبد العزيز عتيق، علم المعاني، دار النّهضة العربيّة-بيروت- لبنان، ط1، 2009م.
- 88. عبد العظيم بن الواحد بن ظافر ابن أبي الإصبع المصري، بديع القرآن، تح: حفني محمّد شرف، نهضة مصر للطباعة والنّشر والتوزيع، مصر، دط، دت.
- 89. عبد العظيم فتحي خليل، مباحث حول نحو النّص، جامعة الأزهر -كليّة اللّغة العربية- مصر، د ط، 2016م.
  - 90. عبد الغفور المليباري، النّحو العربي-النّواحي الوظيفية والدّلالية- ، د ط، د ت.
- 91. عبد القادر المهيري، نظرات في التّراث اللّغوي العربي، دار الغرب الإسلامي-بيروت- لبنان، ط1، 1993م.
- 92. عبد القاهر الجرجاني، أسرار البلاغة، تح: محمود محمّد شاكر، الموسّسة السّعودية بمصر-القاهرة-مصر، ط1، 1991م.
- 93. عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز في علم المعاني، تح: عبد الحميد هنداوي، دار الكتب العلمية -بيروت- لبنان، د ط، د ت.
- 94. عبد الله بن محمّد بن السيّد البطليوسي، الاقتضاب في شرح أدب الكاتب، تح: مصطفى السقا وحامد عبد الجيد، مطبعة دار الكتب المصريّة- القاهرة- مصر، د ط، 1996م.
- 95. عبد الله بن مسلم بن قتيبة، أدب الكاتب، تح: محمد الدالي، مؤسّسة الرسالة-بيروت- لبنان، د ط، د ت.
- 96. عبد الله جمال الدين ابن هشام الأنصاري، أوضح المسالك إلى ألفيّة ابن مالك، تح: محمّد محي الدّين عبد الحميد، منشورات المكتبة العصريّة-بيروت- لبنان، دط، دت.

- 97. عبد الله جمال الدين ابن هشام الأنصاري، شرح قطر الندى وبل الصدى، تح: محمد محي الدين عبد الحميد، المكتبة التجارية الكبرى-مصر، ط11، 1963م.
- 98. عبد الله جمال الدّين ابن هشام الأنصاري، مغني اللّبيب عن كُتب الأعاريب، تح: مازن المبارك ومحمّد على حمد الله، دار الفكر-دمشق- سوريا، ط6، 1985م.
- 99. عبد الله عبد الرّحمان أحمد بانقيب، مناهج التّحليل البلاغي عند علماء الإعجاز، دار كنوز إشبيليا للنّشر والتوزيع- الرياض- المملكة العربية السعودية، ط1، 2009م.
- 100. عبد الملك بن محمّد بن إسماعيل أبو منصور الثعالبيّ، فقه اللّغة وسرّ العربية، تح: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التّراث العربي-بيروت- لبنان، ط1، 2006م.
- 101. عبد النعيم خليل، نظريّة السّياق بين القدماء والمحدثين- دراسة لغويّة نحويّة دلاليّة -، دار والوفاء للطباعة والنشر- الاسكندريّة- مصر، ط1، 2007م.
- 102. عبد الهادي الفضلي، مختصر النّحو، دار الشروق-جدّة-المملكة العربيّة السعودية، ط7، 1980م.
- 103. عبد الهادي بن ظافر الشهري، استراتيجيّات الخطاب(مقاربة لغوية تداوليّة)، دار الكتاب الجديد المتّحدة-بنغازي-ليبيا، ط1، 2004م.
- 104. عبدالله خضر حمد، الانزياح التركيبي في النّص القرآني-دراسة أسلوبية-، دار اليازوري العلمية للنشر والتوزيع، الأردن، دط، د ت.
- 105. عبده الرّاجحي، النّحو العربي والدّرس الحديث، دار النّهضة العربية-بيروت- لبنان، د ط، 1979م.
- 106. عثمان ابن جنّي، الخصائص، تح: محمّد علي النّجار، المكتبة العلميّة-بيروت- لبنان، د ط، دت.
- 107. عثمان ابن جنّي، المنصف، تح: إبراهيم مصطفى وعبد الله أمين، دار التّراث القديم-بيروت-لبنان، ط1، 1954م.

- 108. عثمان ابن جتي، سرّ صناعة الإعراب، تح: حسن الهنداوي، دار القلم-دمشق- سوريا، ط2، 1993م.
- 109. عثمان بن سعيد أبو عمرو الدّاني، البيان في عدّ آي القرآن، تح: غانم قدوري الحمد، منشورات مركز المخطوطات والتّراث والوثائق، الكويت، ط1، 1994م.
- 110. عز الدين المجدوب، المنوال النّحوي العربي قراءة لسانية عربية جديدة، دار محمّد على الحامي للنّشر وكلية الآداب-سوسة- تونس، ط1، 1998م.
- 111. على أبو المكارم، مقومات الجملة العربيّة، دار غريب للطّباعة والنّشر والتّوزيع- القاهرة- مصر، ط1، 2006م.
- 112. عليّ بن إسماعيل بن سيده، المخصّص، تح: خليل إبراهيم جفال، دار إحياء التّراث العربي- بيروت- لبنان، ط1، 1997م.
- 113. عليّ بن مؤمن ابن عصفور الإشبيلي، الممتع في التصريف، تح: فخر الدين قباوة، دار المعرفة- بيروت- لبنان، ط1، 1987م.
- 114. عمرو بن بحر بن محبوب الجاحظ، البيان والتبيين، تح: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي- القاهرة-، مصر، د ط، د ت.
- 115. عمرو بن عثمان بن قنبر سيبويه، الكتاب، تح: عبد السلام هارون، مكتبة الخانجي-القاهرة- مصر، ط3، 1988م.
- 116. فاضل صالح الستامرائي، أسئلة بيانيّة في القرآن الكريم، مكتبة الصحابة-الشارقة- الإمارات، ط1، 2008م.
  - 117. فاضل صالح السمّامرائي، التعبير القرآني، دار عمار -عمّان الأردن، ط4، 2006م.
- 118. فاضل صالح السمّامرائي، التناسب بين السمّور في المفتتح والخواتيم، دار ابن كثير للطباعة والنشر والتوزيع-بيروت- لبنان، ط1، 2016م.

- 119. فاضل صالح السّامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، دار الفكر-عمان- الأردن، ط2، 2007م.
- 120. فاضل صالح الستامرائي، الجملة العربيّة تأليفها و أقسامها، دار الفكر-عمان- الأردن، ط2، 2007م.
- 121. فاضل صالح السمّامرائي، الجملة العربيّة والمعنى، دار ابن حزم للطّباعة والنّشر والتّوزيع-بيروت-لبنان، ط1، 2000م.
- 122. فاضل صالح السمامرائي، بلاغة الكلمة في التعبير القرآني، شركة العاتك لصناعة الكتاب- القاهرة- مصر، ط2، 2006م.
- 123. فاضل صالح السمّامرائي، شذرات من القضاء والجزاء في التعبير القرآني، دار ابن كثير-بيروت-لبنان، ط1، 2018.
- 124. فاضل صالح السمامرائي، على طريق التفسير البياني ،النشر العلمي -جامعة الشارقة- الإمارات، د ط، 2002م.
- 125. فاضل صالح السمّامرائي، قبسات من البيان القرآني، دار ابن كثير للطباعة والنشر والتوزيع- بيروت- لبنان، ط1، 2013م.
- 126. فاضل صالح السمّامرائي، لمسات بيانيّة في نصوص من التنزيل، دار عمّار للنّشر-عمان- الأردن، ط3، 2003م.
- 127. فاضل صالح السمامرائي، مراعاة المقام في التعبير القرآني، دار ابن كثير-بيروت-لبنان، ط1، 2015م،.
- 128. فاضل صالح السمّامرائي، معاني الأبنية في العربية، دار عمّار للنّشر والمّوزيع-عمّان-، الأردن، ط2، 2007م.
  - 129. فاضل صالح السمّامرائي، معاني النّحو، جامعة بغداد، العراق، د ط، 1990م.
  - 130. فاضل صالح السّامرائي، معاني النّحو، دار الفكر -عمان- الأردن، ط1، 2000م.

- 131. فاضل صالح السمّامرائي، معاني النّحو، شركة العاتك لصناعة الكتاب- القاهرة- مصر، ط2، 2003م.
  - 132. فاضل صالح السمّامرائي، من أسرار البيان القرآبي، دار الفكر-عمان- الأردن، ط1، 2009م.
- 133. فخر الدّين قباوة، إعراب الجمل وأشباه الجمل، دار القلم العربي-حلب- سوريا، ط5، 1989م.
- 134. فخر الدّين قباوة، التّحليل النّحوي: أصوله وأدلّته، الشركة المصرية العالمية للنشر لونجمان-القاهرة- مصر، ط1، 2002م.
- 135. فضل حسن عبّاس، إعجاز القرآن، منشورات جامعة القدس المفتوحة-عمّان- الأردن، ط2، 1997م.
- 136. القيّسي مكي بن أبي طالب، مشكل إعراب القرآن، تح: ياسين محمّد السوّاس، دار المأمون للتراث-دمشق- سوريا، ط2، دت.
- 137. كمال الدين عبد الواحد بن عبد الكريم الزملكاني، البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن، تح: خديجة الحديثي، مطبعة العاني-بغداد- العراق، ط1، 1974م.
- 138. لطيفة إبراهيم النجار، دور البنية الصرفية في وصف الظاهرة النّحوية وتقعيدها، دار البشير-عمّان- الأردن، ط1، 1994م.
- 139. محمّد ابن إدريس الشّافعي، الرّسالة، تح: أحمد محمّد شاكر، مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر، ط1، 1938م.
- 140. محمّد أحمد أبو الفرج، المعاجم اللّغوية في ضوء دراسات علم اللّغة الحديث، دار النّهضة العربية للطّباعة والنّشر، لبنان، د ط، 1966م.
- 141. محمد أحمد خضير، الظواهر النّحوية والمعنى في القرآن الكريم، مكتبة الأنجلو المصرية-القاهرة- مصر، ط1، 2001م.

- 142. محمّد الأخضر الصبيحي، مدخل إلى علم النّص ومجالات تطبيقه، الدار العربية للعلوم ناشرون- منشورات الاختلاف-بيروت- لبنان، ط1، 2008م.
- 143. محمّد الحسناوي، الفاصلة في القرآن، دار عمّار للنّشر والتّوزيع-عمّان- الأردن، ط2، 2000م.
- 144. محمّد الشّاوش، أصول تحليل الخطاب في النّظريّة النّحويّة العربيّة-تأسيس نحو النّص-، المؤسّسة العربيّة للتّوزيع، تونس، ط1، ج1، 2001م.
- 145. محمّد الطاهر ابن عاشور، التّحرير والتّنوير (تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير كتاب الجيد)، الدار التونسية للنشر، تونس، د ط، 1984م.
- 146. محمد اللبدي، معجم المصطلحات النّحوية و الصرفية، دار الفرقان-بيروت لبنان،ط3، د ت.
- 147. محمّد المبارك، استقبال النّص عند العرب، المؤسّسة العربية للدّراسات والنّشر-بيروت-، لبنان، ط1، 1999م
- 148. محمّد النّدوي، التفسير القيّم لابن القيّم، تح: محمّد حامد الفقي، دار الكتب العلميّة-بببيروت-لبنان، د ط، د ت.
- 149. محمّد أمين بن عبد الله الهرري، نُرهة الألباب وبُشرة الأحباب في فكّ وحلّ مباني ومعاني مُلحة الإعراب، مكتبة الأسدي-مكّة المكرّمة- المملكة العربيّة السعودية، ط1، 1999م.
- 150. محمّد بن أحمد الأزهريّ، تهذيب اللّغة، تح: علي حسن هلالي، شبكة الفكر-بيروت- لبنان، د ط، د ت.
- 151. محمد بن أحمد جهلان، فعالية القراءة وإشكالية تحديد المعنى في النّص القرآني، دار الصفحات للنّشر والتّوزيع-دمشق- سوريا، ط1، 2008م.
- 152. محمّد بن الحسن الإسترباذي، شرح الرضيّ على كافية ابن الحاجب، تح: حسن بن محمّد الحفظي، نشر جامعة الإمام محمّد بن سعود الإسلامية، -الرياض -المملكة العربية السعودية، ط1، 1993م.

- 153. محمّد بن السّري بن سهل أبو بكر ابن السرّاج، الأصول في النّحو، تح: عبد الحسين الفتلي، مؤسّسة الرّسالة-بيروت- لبنان، ط3، 1996م.
- 154. محمّد بن الطيّب أبو بكر الباقلّاني، إعجاز القرآن، تح: السيد أحمد صقر، دار المعارف- القاهرة- مصر، ط3، 1971م.
- 155. محمّد بن الطيّب أبو بكر الباقلّاني، إعجاز القرآن، تح: السيد أحمد صقر، دار المعارف- القاهرة- مصر، دط، دت.
- 156. محمّد بن عليّ الصبّان، حاشية الصبّان على شرح الأشموني على ألفيّة ابن مالك، تح: طه عبد الرؤوف سعد، المكتبة التوفيقية القاهرة مصر، دط، دت.
- 157. محمّد بن عليّ الطيّب أبو الحسين البصري المعتزلي، المعتمد في أصول الفقه، دار الكتب العلميّة- بيروت- لبنان، ط1، 1982م.
- 158. محمّد بن محمّد بن داود الصّنهاجي المعروف بابن آجرّوم، متن الآجرّوميّة في النّحو والإعراب، مكتبة السّنة-القاهرة-مصر، ط1، 2001م.
  - 159. محمّد بن مكرم ابن منظور، لسان العرب، دار صادر-بيروت- لبنان، ط1، 1990م.
- 160. محمّد بن يزيد أبو العبّاس المبرّد، الكامل في اللّغة والأدب، تح: محمّد أبو الفضل إبراهيم، دار الفكر العربي القاهرة- مصر، ط3، 1997م.
- 161. محمّد بن يزيد أبو العبّاس المبرّد، المقتضب، تح: محمد عبد الخالق عضيمة، طبعة المحلس الأعلى للشّؤون الإسلامية، مصر، ط3، 1994م.
- 162. محمّد بن يوسف أبو حيّان الأندلسي، ارتشاف الضّرب من لسان العرب، مر: رمضان عبد التوّاب، مكتبة الخانجي-القاهرة- مصر، ط1، 1998م.
- 163. محمّد بن يوسف أبو حيّان الأندلسي، البحر المحيط في التفسير، تح: صدقي محمد جميل، دار الفكر، بيروت لبنان، د ط، د ت.

- 164. محمّد بنلحسن التيجاني، التلقي لدى حازم القرطاجيّي من خلال منهاج البلغاء وسراج الأدباء، عالم الكتب الحديث-إربد- الأردن، ط1، 2011م.
- 165. محمّد خطابي، لسانيّات النّص -مدخل إلى انسجام الخطاب-، المركز الثقافي العربي-الدار البيضاء-، المغرب، ط1، 1991م.
  - 166. محمّد عبد المطلب، البلاغة والأسلوبية، مكتبة لبنان ناشرون-بيروت- لبنان، ط1، 1994م.
- 167. محمّد عزّام، النّص الغائب-تجليّات التناص في الشعر العربي-، منشورات اتّحاد الكتاب العرب- دمشق- سوريا، د ط، 2001م.
- 168. محمّد على التهانوي، كشّاف اصطلاحات الفنون، تح: على دحروح، مكتبة لبنان ناشرون- يروت- لبنان، ط1، 1996م.
- 169. محمّد مبارك، فقه اللّغة- دراسة تحليليّة للكلمة العربيّة-، مطبعة جامعة دمشق، سوريا، دط، 1960م.
  - 170. محمّد محمّد أبو موسى، قراءة في الأدب القَديم، مكتبة وهبة-القاهرة- مصر، ط4، 2012م.
- 171. محمّد محمّد أبو موسى، من أسرار التعبير القرآني (دراسة تحليلية لسورة الأحزاب)، مكتبة وهبة للطباعة والنشر -القاهرة- مصر، ط2، 1996م.
- 172. محمّد محمّد يونس علي، المعنى وظلال المعنى: أنظمة الدّلالة في العربيّة، دار المدار الإسلامية- بيروت-لبنان، ط2، 2007م.
- 173. محمد مفتاح، تحليل الخطاب الشعري-استراتيجيّة التناص-، المركز الثقافي العربي-بيروت-لبنان، ط3، 1992م.
  - 174. محمّد مفتاح، ديناميّة النّص، المركز الثقافي العربي- الدار البضاء- المغرب، ط2، 1990م.
- 175. محمود بن عبد الله الألوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، تح: غياث الحاج أحمد وعمّار بكور وآخرون، مؤسّسة الرّسالة -بيروت- لبنان، ط1، 2010م.

- 176. محمود عكاشة، التّحليل اللّغوي في ضوء علم الدّلالة، دار النشر للجامعات-القاهرة- مصر، ط2، 2011م.
- 177. محمود فهمي حجازي، مدخل إلى علم اللّغة، دار قباء للطّباعة والنّشر والتّوزيع-القاهرة- مصر، د ط، د ت.
  - 178. مختار درقاوي، التصحيح اللّغوي ومباحثه، ألفا للوثائق-قسنطينة-الجزائر، ط1، 2017م.
  - 179. مسعود بن عمر التّفتازاني، مختصر المعاني، كتب خانه رشيدية-دلهي-الهند، د ط، 1955م.
- 180. مصطفى الغلايني، جامع الدروس العربية، تح: د. عبد المنعم خفاجة، منشورات المكتبة العصرية-بيروت-لبنان، ط28، 1993م.
- 181. مصطفى حميدة، نظام الارتباط والربط في الجملة العربية، الشركة المصرية العالمية للنشر-القاهرة-مصر، ط1، 1997م.
- 182. منذر عيّاشي، العلماتيّة وعلم النّص، المركز الثقافي العربي-الدّار البيضاء-المغرب، ط1، 2004م.
- 183. منذر عياشي، اللسانيّات والدّلالة(الكلمة)، مركز الإنماء الحضاري-حلب-سوريا، ط1، 1996م.
- 184. مهدي المخزومي، في النّحو العربي-نقد وتوجيه-، دار الرائد العربي-بيروت- لبنان، ط2، 1986م.
- 185. موفق الدّين أحمد بن القاسم أبو العبّاس ابن أبي أصيبعة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، در الكتب العلمية- بيروت-لبنان، د ط، 1998م.
- 186. نايف خرما، أضواء على الدراسات اللّغوية المعاصرة، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، ط2، 1986م.
- 187. نايف خرما، أضواء على الدراسات اللّغوية المعاصرة، سلسلة عالم المعرفة، الكويت، د ط، 1978م.

- 188. نصر هادي، علم الدلالة التطبيقي في التراث العربي، دار عالم الكتب الحديثة، الأردن، ط1، 2008م.
- 189. نعمان بوقرة، لسانيات الخطاب-مباحث في التأسيس والإجراء، دار الكتب العلمية-بيروت- لبنان، ط1، 2012م.
- 190. نهلة فيصل الأحمد، التفاعل النصي -التناصية النظرية والمنهج-، الهيئة العامّة لقصور الثقافة- القاهرة-، مصر، ط1، 2000م.
- 191. نور الدّين أبو الحسن الأشموني، شرح الأشموني على ألفيّة ابن مالك، تح: محمّد محي الدّين عبد الحميد، دار الكتاب العربي-بيروت- لبنان، ط1، 1955م.
- 192. نور الهدى لوشن، علم الدّلالة دراسة وتطبيق، المكتب الجامعي الحديث- الإسكندرية- مصر، ط1، 2006م.
- 193. هدى جنهويتشي، الأبنية الصرفية ودلالاتها في شعر عامر بن الطفيل، دار التيسير- عمّان- الأردن، ط1، 1995م.
- 194. هناء محمود إسماعيل، النّحو القرآني في ضوء لسانيّات النّص، دار الكتب العلميّة-بيروت-لبنان، ط1، 2012م.
- 195. هويدي شعبان هويدي، علم الدّلالة بين النظرية والتطبيق، دار الثّقافة العربية، مصر، ط1، 1995م.
- 196. يحي بن حمزة العلوي، الطِّراز المتضمِّن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، مطبعة المقتطف، مصر، د ط، 1914م.
- 197. يحي بن زياد الفرّاء، معاني القرآن، تح: محمّد علي النّجار، الدّار المصريّة للتأليف والترجمة، مصر، د ط، د ت.
- 198. يعيش بن عليّ أبو البقاء موفّق الدين ابن يعيش، شرح المفصّل، إدارة الطباعة المنيرة، مصر، د ط، د ت.

199. يوسف أبو العدوس، الأسلوبية (الرؤية والتطبيق)، دار المسيرة للنّشر والتوزيع-عمّان- الأردن، ط1، 2007م.

#### • الكتب المترجمة:

- 200. برند شبلنر، اللّغة والدراسات الأدبية، تر: محمود جاد الرب، الدار الفنية للنّشر والتّوزيع-القاهرة- مصر، ط1، 1987م.
- 201. بيير جيرو، علم الدلالة، تر: منذر عياشي، دار طلاس للدّراسات والتّرجمة والنّشر-سوريا، ط1، 1977م.
- 202. جون كوين، بناء لغة الشِّعر، تر: أحمد درويش، الهيئة العامة لقصور الثقافة، مصر، د ط، 1990م.
- 203. روبرت دي بو جراند، النّص والخطاب والإجراء، تر: تمّام حسّان، عالم الكتب-القاهرة- مصر، ط1، 1998م.
- 204. روبرت هولب، نظريّة التلقي، تر: عز الدين إسماعيل، النادي الأدبي الثقافي-جدة- السّعودية، ط1، 1994م.
- 205. ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللّغة، تر: كمال محمّد بشر، مكتبة الشباب، مصر، دط، 1977م.
- 206. فولفانج هاينه من وديتر فيهفيجر، مدخل إلى علم اللّغة النّصّي، تر: فالح بن شبيب العجمي، جامعة الملك سعود-الرياض- المملكة العربية السعودية، ط1، 1999م.
- 207. فولفانج وفيهجر، مدخل إلى علم لغة النّص، تر: سعيد البحيري، مكتبة زهراء الشرق-القاهرة-مصر، ط1، 2004م.
- 208. فولفغانغ إيزر، فعل القراءة نظريّة الواقع الجمالي، تر: أحمد المدني، دار النّشر المغربيّة، المغرب، د ط، 1987م.

#### • الكتب الأجنبيّة:

209. Halliday. M.A.K and Rouqaiya Hasan, Cohesion in English, Longman, London, 1 éd, 1976.

210. Jean Dubois et autre, Dictionnaire de linguistique, Larousse Bordas / VUEF, 2éme éd, 2002.

#### 

- 211. إياد عبد الله وزينة العبيدي، مفهوم النّص في التّراث العربي-خطوة في تكامل المنهج النقلي والعقلي-، العبقري مجلّة الثقافة الإنسانية والإسلامية، العدد 10، ماليزيا 2017م.
- 212. بشير إبرير، مفهوم النّص في التّراث اللّساني العربي، مجلة جامعة دمشق، المجلّد23، العدد1، سوريا 2007م.
- 213. تمام حسّان، القرائن النّحوية وإطراح العامل والإعراب يين التقديري والمحلي، مجلّة اللّسان العربي، العدد 11، المغرب 1974م.
- 214. رزاق عبد الأمير الطيّار، قراءة النّص الشّرعي وتأويله عند المفسّرين-دراسة في هدي نظريّة التّلقي-، محلّة مركز دراسات الكوفة- مجلّة فصليّة محكّمة تصدر عن جامعة الكوفة-، العدد47، العراق 2017م.
- 215. رشيد بلحبيب، أثر العناصر اللّغوية في صياغة المعنى، مجلة اللّسان العربي، المحلّد23، العدد47، العدد47 المغرب 1999م.
- 216. زكيّة السّائح دحماني، في دلالة الصيغ الصّرفيّة، مجلّة المعجميّة، العدد 16-17، تونس 2001.
- 217. سعد مصلوح، نحو أجروميّة للنّص الشعري: دراسة في قصيدة جاهليّة، مجلّة فصول، المجلّد 10، العدد 2/1، مصر أغسطس 1991م.

- 218. سليم سعداني، من دلالات العدول الصوتي في الفاصلة القرآنية، مجلّة علوم اللّغة العربيّة وآدابها، المجلّد 9، العدد1، الجزائر 2017م.
- 219. عبد العزيز جابا الله، محجوبة البفور، التلقي عند عبد القاهر الجرجاني: مفهومه، تجليّاته، وإشكالياته، مجلّة الباحث- مجلّة دوليّة فصليّة محكّمة تصدر عن مختبر الترجمة وتكامل المعارف-كليّة الآداب والعلوم الإنسانية-جامعة القاضى عياض، العدد 13، المغرب أوت2013م.
- 220. عبد الغفور الحديثي، القصيدة الإسلامية وشعراؤها المعاصرون في العراق، محلّة الأدب الإسلامي، المحلّد 9، العدد36، المملكة العربيّة السّعودية 2003م.
- 221. على خليفة عطوة عبد اللّطيف، ابن صابر القائل بالخالفة في النّحو العربي، المجلّة العلميّة لجامعة الملك فيصل (العلوم الإنسانيّة والإداريّة)، المجلّد 21، المعدد 1، المملكة العربيّة السعودية 2020م.
- 222. عليان بن محمد الحازمي، علم الدّلالة عند العرب، مجلّة جامعة أم القرى لعلوم الشريعة واللّغة العربية وآدابحا، ج15، العدد27، المملكة العربيّة السّعودية 1424هـ.
- 223. فضل حسن عبّاس، الكلمة القلرآنية وأثرها في الدراسات اللّغوية، مجلّة مركز بحوث السنّة والسيرة، العدد4، قطر 1989م.
- 224. لؤي علي خليل، التحليل البلاغي للظاهرة الصوتية في القرآن الكريم- المنهجيّة وخصوصيّة النّص-، مجلّة كليّة الإلهيات- مجلّة علميّة محكّمة تصدر عن جامعة بانغول التركية-، العدد 11، تركيا 2018م.
- 225. محمّد العبد، حبك النّص منظورات من التراث العربي، مجلّة الدّراسات اللّغوية، المجلّد3، العدد 3، المملكة العربيّة السعودية ديسمبر 2001م.
- 226. محمد عبّاس نعمان الجبوري، دور النّحو و الإعراب وأهميّتهما في تفسير النّص القرآني، محلّة أوروك للأبحاث الإنسانية، المحلّد الثّالث، العدد 1، العراق 2010م.
- 227. محمد قاسم محمّد حسين، الأثر الدّلالي في التّوجيه النّحوي من حيث التّعدد والاحتمال والمنع، مجلّة البيان، العدد487، الكويت 2011م.

- 228. محمّد ملياني، مفهوم التلقي في التُراث العربي، مجلّة دراسات وأبحاث، المحلّد5، العدد13، المحرد 13 المجزائر 2013م.
- 229. مختار درقاوي، شرح مصطلح تعريف الدّلالة عند العرب، مجلّة التعليميّة، المجلّد 5، العدد14، الجزائر ماي 2018م.
- 230. مسعودة سليماني، وسائل الاتساق: دراسة تطبيقيّة (نصّ من "كليلة ودمنة" لابن المقفّع أنموذجًا)، مجلّة الممارسات اللّغويّة مجلّة علميّة محكّمة تصدر عن مخبر الممارسات اللّغويّة بجامعة مولود معمري تيزي وزو المجلّد 11، العدد 3، الجزائر أكتوبر 2020م.
- 231. مها خيربك ناصر، السّياق اللّغوي وفعل المكوّنات الصّرفيّة والنّحوية، مجلّة اللّغة العربيّة مجلّة نصف سنويّة تصدر عن المجلس الأعلى للّغة العربيّة بالجزائر المجلّد 11، العدد 3، الجزائر، 2009م.
- 232. ميس عوده، المنهج الأسلوبي في تحليل الخطاب الإبداعي، مجلّة جامعة القدس المفتوحة للأبحاث والدّراسات، العدد25، فلسطين أيلول 2011م.
- 233. نسيم عصمان، الجملة والمعنى عند فاضل السّامرائي، مجلّة حوليات التّراث-مجلّة تصدر عن جامعة مستغانم-، العدد 18، الجزائر 2018م.

### د. الرّسائل الجامعيّة:

- 234. أحمد مصطفى أحمد الأسطل، أثر السياق في توجيه شرح الاحاديث عند ابن حجر العسقلاني، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة الآداب، الجامعة الإسلاميّة-غزّة- فلسطين، 2011م.
- 235. افتخار محمّد على الرّمامنه، إبراهيم أنيس وأنظاره الدّلاليّة والنّحوية، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة الدّراسات العليا-الجامعة الأردنيّة-، الأردن، 2004م.
- 236. أمامة ماجد محمّد عبّاس، منهج تحليل النّص القرآني لسانيًّا عند الدكتور فاضل السّامرائي، رسالة مقدّمة لنيل درجة الماجستير، كليّة التربية للعلون الإنسانيّة-قسم اللّغة العربيّة- جامعة ديالي، العراق، 2020م.

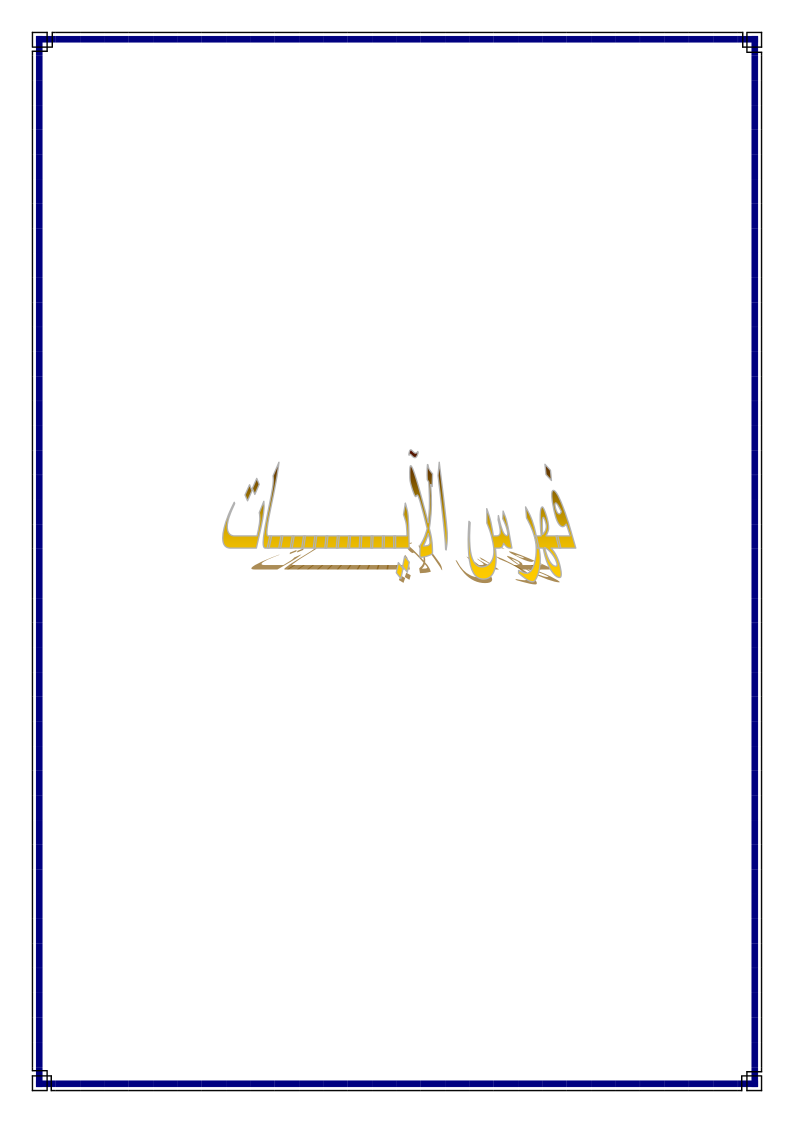
- 237. إيناس محمد درباس، التضمين بين حروف الجرّ في صحيح البخاري( دراسة نحوية دلالية)، رسالة مقدَّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة الآداب-قسم اللّغة العربية-، الجامعة الإسلامية-غزّة-فلسطين، 2010م.
- 238. بلقاسم منصوري، الآراء النّحوية في كتاب(اللّغة العربية معناها ومبناها)-دراسة وصفيّة تحليليّة-، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة الآداب واللّغات، جامعة مولود معمري-تيزي وزّو-الجزائر، 2013م.
- 239. بن يحيى ناعوس، تحليل الخطاب في ضوء لسانيات النص-دراسة تطبيقية في سورة البقرة-، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الدكتوراه، كليّة الآداب واللّغات والفنون-جامعة وهران-، الجزائر، 2012م-2013م.
- 240. حنان جميل عايد، الصيغ الصرفية ودلالاتها في ديوان عبد الرّحيم محمود، رسالة مقدّمة لنيل درجة الماجستير، كليّة الآداب والعلوم الإنسانيّة-قسم اللّغة العربيّة-، جامعة الأزهر-غزّة-، فلسطين، 2011م.
- 241. حنان فاضل جبير محمد، منهج الدكتور فاضل السمامرائي في التحليل النحوي للنص القرآني، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة التربية للعلوم الإنسانية-قسم اللّغة العربية- جامعة المثنى، العراق، 2019م.
- 242. شادلي سميرة، التّفسير البياني للنّص القرآني عند فاضل صالح السّامرائي، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الدكتوراه، كليّة الآداب واللّغات والفنون-جامعة جيلالي اليابس سيدي بلعباس، الجزائر، 2016م.
- 243. طلال وسام أحمد البكري، جهود فاضل السّامرائي النّحوية، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة التربية للعلوم الإنسانية -قسم اللّغة العربية- جامعة تكريت، العراق، 1999م.

- 244. عبد الفتاح جحيش، نظرية المعنى في الفكر التقدي عند العرب من الممارسة إلى التنظير، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الدكتوراه، كليّة الآداب واللّغات-جامعة الإخوة منتوري-قسنطينة-، الجزائر، 2016م-2017م.
- 245. عليّ عبد الفتّاح الشّمري، دلالة الاكتفاء في الجملة القرآنية-دراسة نقدية للقول بالحذف والتقدير-، رسالة دكتوراه، جامعة بغداد-كليّة التربية (ابن رشد)-، العراق، 2006م.
- 246. على محمود طاهر، نحو النّص في أسريّات أبي فارس الحمداني، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الماجستير، كليّة الدّراسات العليا، جامعة النّجاح الوطنيّة-نابلس- فلسطين، 2011م.
- 247. فرحان سعود جاسم، دلالة السِّياق عند الدكتور فاضل صالح السّامرائي، رسالة مقدّمة لنيل شهادة الدكتوراه، كليّة التربية للعلوم الإنسانية-قسم اللّغة العربيّة-، جامعة تكريت، العراق، 2018م.
- 248. محمّد ياس خضر الدوري، دقائق الفروق اللّغوية في البيان القرآني، أطروحة مقدّمة لنيل درجة الدكتوراه، مجلس كليّة التربية-ابن رشد-، جامعة بغداد، العراق، 2005م.
- 249. محمّد يوسف محمّد إبريوش، السّامرائي وآراؤه النّحوية، رسالة مقدّمة لنيل درجة الماجستير، كليّة الدّراسات العليا، جامعة الخليل، فلسطين، 2017م.
- 250. نور الدين دريم، المسائل النّحوية عند أبي عليّ الفارسي، رسالة مقدَّمة لنيل شهادة الدكتوراه، كليّة الآداب واللّغات-قسم اللّغة العربية وآدابها- جامعة الجزائر2، 2012م.

### ه. المواقع والرّوابط الالكترونيّة:

251. مصطفى أحمد عبد العليم، العلاقات النّصية في القرآن الكريم-دراسة نحوية لجهود المفسرين-، بحث منشور على الشبكة العنكبوتية:

http://www.m-a-arabia.com/vb/showthread.php?t=14751



# فهرس الآيـــات:

| الصفحة  | الآيات                                                                                        | السُّور  |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 127     | ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞               | الفَاتحة |
| 254-253 | ﴿الَّمْ ۞ ذَالِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبٌ فِيثِ هُدَى لِّلْمُتَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ               | البَقرة  |
|         | يُؤُمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوٰةَ وَمِمَّا رَزَقُنَاهُمْ يُنفِقُونَ ٣          |          |
|         | وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِٱلْآخِرَةِ      |          |
|         | هُمْ يُوقِنُونَ ۞ أُوْلَتبِكَ عَلَىٰ هُدَى مِّن رَّبِّهِمُّ وَأُوْلَتبِكَ هُمُ                |          |
|         | ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ       |          |
|         | تُنذِرُهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ٢                                                                 |          |
| 229     | ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِٱلصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى ٱلْخَاشِعِينَ |          |
|         |                                                                                               |          |
| 151     | ﴿ وَإِذْ نَجَّيْنَاكُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ                |          |
|         | يُذَبِّحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ وَفِي ذَالِكُم بَلَآءُ                 |          |
|         | مِّن رَّبِّكُمْ عَظِيمٌ ۞ وَإِذْ فَرَقْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَكُمْ                  |          |
|         | وَأَغۡرَقۡنَآ ءَالَ فِرْعَوۡنَ وَأَنتُمۡ تَنظُرُونَ ۞﴾                                        |          |
| 239-214 | ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱدْخُلُواْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدَا     |          |
|         | وَٱدۡخُلُواْ ٱلۡبَابَ سُجَّدَا وَقُولُواْ حِطَّةُ نَّغۡفِرُ لَكُمۡ خَطَايَكُمُ                |          |
|         | وَسَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞﴾                                                                 |          |
| -161    | ﴿ وَإِذِ ٱسۡتَسۡقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ۦ فَقُلْنَا ٱضۡرِب بِّعَصَاكَ ٱلْحَجَرَ               |          |
| 234–193 |                                                                                               |          |

|     | فَٱنفَجَرَتُ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنَا ۖ قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسِ مَّشُرَبَهُمَّ ۗ        |  |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|     | كُلُواْ وَٱشۡرَبُواْ مِن رِّزْقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعۡثَواْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ                |  |
|     |                                                                                                   |  |
| 192 | ﴿قَالَ إِنَّهُ مِ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَّا ذَلُولُ تُثِيرُ ٱلْأَرْضَ وَلَا تَسْقِي          |  |
|     | ٱلْحُرْثَ مُسَلَّمَةُ لَا شِيَةَ فِيهَا قَالُوا ٱلْكَنَ جِئْتَ بِٱلْحُقِّ فَذَبَحُوهَا            |  |
|     | وَمَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ ۞﴾                                                                     |  |
| 233 | ﴿ فَقُلْنَا ٱضۡرِبُوهُ بِبَعۡضِهَا ۚ كَذَلِكَ يُحۡىِ ٱللَّهُ ٱلۡمَوۡتَى وَيُرِيكُمُ               |  |
|     | ءَايَتِهِ ـ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ ﴾                                                           |  |
| 191 | ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ نُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا |  |
|     | وَيَكُفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَهُمُّ قُلُ فَلِمَ             |  |
|     | تَقْتُلُونَ أَنْبِيَآءَ ٱللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴿                              |  |
| 191 | ﴿ وَإِذْ أَخَذُنَا مِيثَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ خُذُواْ مَآ                       |  |
|     | عَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ وَٱسْمَعُوا قَالُوا سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأُشْرِبُوا فِي                 |  |
|     | قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ بِكُفُرِهِمْ قُلُ بِئُسَمَا يَأْمُرُكُم بِهِ ] إِيمَانُكُمْ                 |  |
|     | إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾                                                                         |  |
| 277 | ﴿ وَإِذِ ٱبْتَكَىٰ إِبْرَهِ عَمَ رَبُّهُ و بِكَلِمَتِ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ       |  |
|     | لِلنَّاسِ إِمَامًا ۚ قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِي ۗ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّلِمِينَ             |  |
|     |                                                                                                   |  |
|     |                                                                                                   |  |

| 133 | ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِّلنَّاسِ وَأَمْنَا وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ        |  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|     | إِبْرَاهِا مُصَلَّى وَعَهِدُنَا إِلَى إِبْرَاهِا مَ وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهِّرَا بَيْتِي        |  |
|     | لِلطَّآبِفِينَ وَٱلْعَكِفِينَ وَٱلرُّكَّعِ ٱلسُّجُودِ ۞﴾                                      |  |
| 233 | ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِ مُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلُ    |  |
|     | مِنَّا ۚ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ۞                                                |  |
| 238 | ﴿ قُولُواْ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْ إِبْرَهِ عَمَ     |  |
|     | وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَى                     |  |
|     | وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِى ٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِّهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ     |  |
|     | وَ نَحْنُ لَهُ و مُسْلِمُونَ ﴿                                                                |  |
| 127 | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقُنَكُمْ وَٱشْكُرُواْ        |  |
|     | لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ۞﴾                                                   |  |
| 248 | ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ وَمَآ أُهِلَّ بِهِ-   |  |
|     | لِغَيْرِ ٱللَّهِ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادِ فَلَآ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ ٱللَّهَ |  |
|     | غَفُورٌ رَّحِيمٌ شَ                                                                           |  |
| 215 | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتْلَى                |  |
|     | ٱلْحُرُّ بِٱلْحُرِّ وَٱلْعَبْدُ بِٱلْعَبْدِ وَٱلْأُنثَىٰ بِٱلْأُنثَىٰ فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ |  |
|     | أَخِيهِ شَيْءٌ فَٱتِّبَاعُ بِٱلْمَعْرُوفِ وَأَدَآءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَنِّ ذَالِكَ              |  |
|     | تَخْفِيفُ مِّن رَّبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ ۖ فَمَنِ ٱعْتَدَىٰ بَعْدَ ذَالِكَ فَلَهُ                 |  |

|     | عَذَابٌ أَلِيمٌ ۞﴾                                                                         |  |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 193 | ﴿ أَيَّامَا مَّعُدُودَاتٍّ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةُ        |  |
|     | مِّنُ أَيَّامٍ أُخَرُّ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ و فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ۖ فَمَن |  |
|     | تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمُ          |  |
|     | تَعْلَمُونَ ﴿                                                                              |  |
| 80  | ﴿وَٱقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفَتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُم مِّنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ           |  |
|     | وَٱلْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ ٱلْقَتُلِّ وَلَا تُقَتِلُوهُمْ عِندَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ     |  |
|     | حَتَّىٰ يُقَتِلُوكُمْ فِيهِ ۚ فَإِن قَاتَلُوكُمْ فَٱقْتُلُوهُمُّ كَذَالِكَ جَزَآءُ         |  |
|     | ٱلْكَافِرِينَ اللهُ                                                                        |  |
| 80  | ﴿ فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ ۗ       |  |
|     | فَإِن طَلَّقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا إِن ظَنَّا أَن يُقِيمَا        |  |
|     | حُدُودَ ٱللَّهِ ۗ وَتِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞ ﴾           |  |
| 109 | ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكًا ۚ قَالُوٓاْ |  |
|     | أَنَّى يَكُونُ لَهُ ٱلْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحُنُ أَحَقُّ بِٱلْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ  |  |
|     | سَعَةَ مِّنَ ٱلْمَالِ قَالَ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَلهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ و بَسْطَةَ       |  |
|     | فِي ٱلْعِلْمِ وَٱلْجِسْمِ ۖ وَٱللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ و مَن يَشَآءُ وَٱللَّهُ وَاسِعُ     |  |
|     | عَلِيمٌ ۞ ﴾                                                                                |  |
| 146 | ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِّنهُم مَّن كَلَّمَ ٱللَّهُ ۗ       |  |
|     | 1                                                                                          |  |

|         | وَرَفَعَ بَغْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَاتِ                        |           |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|         | وَأَيَّدُنَهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ ۗ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَتَلَ ٱلَّذِينَ مِنْ                   |           |
|         | بَعْدِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ ٱلۡبَيِّنَتُ وَلَاكِنِ ٱخۡتَلَفُواْ فَمِنْهُم                  |           |
|         | مَّنْ ءَامَنَ وَمِنْهُم مَّن كَفَرَّ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَتَلُواْ وَلَكِنَّ                  |           |
|         | ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ۞                                                                        |           |
| 254     | ﴿ٱلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِٱلْفَحْشَآءِ ۖ وَٱللَّهُ                           |           |
|         | يَعِدُكُم مَّغُفِرَةَ مِّنْهُ وَفَضُلًا وَٱللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ۞                                   |           |
| 228     | ﴿إِن تُبْدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِيُّ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُقَرَآءَ               |           |
|         | فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمُّ وَيُكَفِّرُ عَنكُم مِّن سَيِّءَاتِكُمٌّ وَٱللَّهُ بِمَا                        |           |
|         | تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ۞﴾                                                                                |           |
| 253     | ﴿ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوٰ لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي                          |           |
|         | يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَانُ مِنَ ٱلْمَسِّ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوٓاْ إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ       |           |
|         | ٱلرِّبَوَّا وَأَحَلَّ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِّبَوَّا فَمَن جَآءَهُ و مَوْعِظَةُ مِّن         |           |
|         | رَّبِّهِ عَادَ فَأَنتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ وَ إِلَى ٱللَّهِ ۖ وَمَنْ عَادَ فَأُوْلَنبِكَ |           |
|         | أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ١٠٠٠                                                         |           |
| 255-254 | ﴿الَّمْ ۞ ٱللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ۞ نَزَّلَ عَلَيْكَ                      | آل عِمران |
|         | ٱلْكِتَابَ بِٱلْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوْرَلَةَ وَٱلْإِنجِيلَ         |           |
|         | ﴿ مِن قَبْلُ هُدَى لِّلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْفُرْقَانَ ۗ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ                      |           |

|         | بَِّايَاتِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱنتِقَامٍ ٢                        |  |
|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| -207    | ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ مِنْهُ ءَايَتُ مُحَكَمَتُ هُنَّ أُمُّ                   |  |
| 256–255 | ٱلْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَتُ ۖ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعُ فَيَتَّبِعُونَ       |  |
|         | مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ ۚ وَمَا يَعُلَمُ تَأُويلَهُ ٓ |  |
|         | إِلَّا ﴿ٱللَّهُ ۗ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ عُلُّ مِّنْ عِندِ        |  |
|         | رَبِّنَا ۗ وَمَا يَذَّكَّرُ إِلَّا أُوْلُواْ ٱلْأَلْبَبِ ۞ رَبَّنَا لَا تُزِغُ قُلُوبَنَا بَعُدَ   |  |
|         | إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبُ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ ۞ رَبَّنَآ           |  |
|         | إِنَّكَ جَامِعُ ٱلنَّاسِ لِيَوْمِ لَّا رَيْبَ فِيهِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ         |  |
|         |                                                                                                    |  |
| 239–134 | ﴿ يَامَرْيَمُ ٱقْنُتِي لِرَبِّكِ وَٱسْجُدِي وَٱرْكَعِي مَعَ ٱلرَّاكِعِينَ ۞﴾                       |  |
| 142     | ﴿ فَلَمَّآ أَحَسَّ عِيسَىٰ مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ قَالَ مَنْ أَنصَارِىٓ إِلَى ٱللَّهِ                  |  |
|         | قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ نَحُنُ أَنصَارُ ٱللَّهِ ءَامَنَّا بِٱللَّهِ وَٱشْهَدُ بِأَنَّا              |  |
|         | مُسْلِمُونَ الله                                                                                   |  |
| 195     | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ ٱلرِّبَوَاْ أَضْعَافَا مُّضَاعَفَةً             |  |
|         | وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞                                                      |  |
| 256     | ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ                       |  |
|         | لَّا يَتِ لِّأُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴿                                                                  |  |
| 256     | ﴿رَّبَّنَآ إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلْإِيمَانِ أَنْ ءَامِنُواْ بِرَبِّكُمْ         |  |
| -       |                                                                                                    |  |

| فَامَنَاْ رَبَّنَا فَآغَفِرْ لَكَا دُنُوبِنَا وَكُفِرْ عَنَا سَيِّعَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الْمُبْرَارِ ﴿ رَبَّنَا وَعَاتِنَا مَا وَعَدَتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلا تُخْزِنَا يَوْمُ الْفِيمَادَ ﴿ لَا يَعْرَبُوا لِللّٰهِ مَعَنَعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَا الْمِيمَادُ ﴿ مَعَنَعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَا الْمِيمَادُ ﴿ مَعَنَعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مَا أَوْلَ لِللّٰهِ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْهِمْ وَمَا مَا وَعِمْسَ الْمِيمَادُ ﴿ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْهِمْ مَهَمَّمٌ وَمِنْ اللّٰهِ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْهِمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْهِمْ وَمِنْ اللّٰهِ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْهِمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْهِمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْهِمْ وَمِنْ اللّٰهِ الْكَيْتُ لِللّٰهِ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْهُمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْهِمْ وَمِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ الرّسُولُ وَعَنَا اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الرّسُولُ وَمَن يُطِع اللّهَ وَالرَسُولُ وَلَوْ اللّهَ وَالرَسُولُ وَالرَّسُولُ وَالْمَالِ اللّهُ وَالرَسُولُ وَالرَّسُولُ وَالرَّسُولُ وَالْمَالُولُ فَأُولَتِكَ مَعَ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ عَلَيْهُمُ الللهُ عَلَيْهُ الللهُ عَلَيْهُمُ الللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ | الْأَبْرَارِ ﴿ رَبَّنَا وَءَاتِنَا مَا وَعَدَثَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلَا تُخْزِنَا يَوْمَ الْفِيمَةِ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴿ وَهَ الْمِلَدِ ﴿ مَتَنَعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ وَمِثَلَ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمِثَا الْمِهَادُ ﴿ وَهَا أَنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْكِمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا اللّهَ وَاللّهُ مُ الرّسُولُ وَكُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مُ الرّسُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مُ الرّسُولُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال |         |                                                                                                    |          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| الْقِينَدَةِ إِنَّكَ لَا نُحْلِفُ الْبِيعَادَ ﴿ وَمَنَ الْبِيدِ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا مَا وَمُعَنَّ وَلِمُ الْمَيَادُ ﴿ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكِمْ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكِمْ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكِمْ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْكِمْ وَمَا اللّهِ لَكَ اللّهِ لَكَ اللّهِ تَمْنَا وَلِيلًا لَا اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالرّبُولُ اللّهُ عَلَيْهِمْ الرّبُولُ وَمَن يُطِعِ اللّهُ وَالرّسُولُ فَأُولَتِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ وَالرّسُولُ فَأُولَتِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ وَالرَّسُولُ فَأُولَتِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم الللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم الللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم الللّهُ عَلَيْهِم الللّهُ عَلَيْهِم الللّهُ عَلَيْهِم الللّهُ عَلَيْهِم اللللّهُ عَلَيْهِمُ اللللّهُ عَلَيْهِم الللّهُ عَلَيْهِ الللّهُ عَلَيْهِمُ الللّهُ عَلَيْهِم الللّهُ عَلَيْهِمُ اللللّهُ عَلَيْهِمُ الللّهُ عَلَيْهِم الللّ | الْقِيَمَةُ إِنّكَ لَا تُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴿  255 مَّأُونَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِثْسَ الْمِهادُ ﴿  وَمَانَ هُمْ جَهَنَّمُ وَبِثْسَ الْمِهادُ ﴿  وَمَانَ مِنْ أَهْلِ الْكِتَبِ لَمَن يُوْمِنُ بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمِنْ بِلّهِ لَا يَشْتُرُونَ بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْهِمْ خَلِيْمِ مِن لِلّهِ لَا يَشْتُرُونَ بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا قَلِيلًا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهِ وَمَا أَنزِلَ اللّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ اللّهُ وَاللّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ اللّهُ وَاللّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ الرّسُولُ وَمِن يُطْعِ اللّهَ وَالرّسُولُ وَاللّهُ وَالسَّعْفَرُ وَا اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ الْهُمُ الرّسُولُ وَصَلَ اللّهَ وَالرّسُولُ فَأُولَتِ لِكَ مَعَ الّذِينَ أَلَيْهُ عَلَيْهِمَ الرّسُولُ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَالرّسُولُ فَأُولَتِ مِن مَعَ الّذِينَ أَلْقَهُ عَلَيْهِمَ اللّهُ عَلَيْهِمَ الللّهُ عَلَيْهِمَ اللّهُ عَلَيْهِمَ الللّهُ عَلَيْهِمَ الللّهُ عَلَيْهِمَ الللّهُ عَلَيْهِمَ اللّهُ عَلَيْهِمَ اللّهُ عَلَيْهِمَ اللّهُ عَلَيْهِمَ الللّهُ عَلَيْهِمَ اللّهُ عَلَيْهِمَ اللّهُ عَلَيْهِمَ الللّهُ عَلَيْهِمَ الللهُ عَلَيْهِمَ الللهُ عَلَيْهِمَ الللهُ عَلَيْهِمَ الللهُ عَلَيْهِمَ الللهُ عَلَيْهِمَ الللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ عَلَيْهِمَ الللهُ عَلَيْهِمَ الللهُ عَلَيْهِمَ الللهُ عَلَ |         | فَعَامَنَّا ۚ رَبَّنَا فَٱغۡفِرُ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِّرُ عَنَّا سَيِّعَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ |          |
| وَلاَ يَغُرَّنَكَ تَقَلَّبُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فِي الْبِلَدِ ﴿ مَتَكُ قَلِيلٌ ثُمَّ مَا وَنَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِثُسَ الْمِهَادُ ﴿ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكِمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكِمْ وَمَنَ قَلِيلًا أُنزِلَ إِلَيْكِمْ عَندَ رَبِّهِمْ إِنَّ اللّهَ سَرِيعُ الْحِسابِ ﴿ وَهَا النِّساء وَيَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ عَلَيْكُمْ وَخِمَةً وَبَثَ مِنْهُما رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَوَحَلَقَ مِنْهَا رَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَوَتَقُواْ اللّهَ اللّذِى تَسَاءُلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ وَوَتَعُواْ اللّهَ اللّذِى تَسَاءً وَلَوْ أَنَهُمْ إِلّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللّهَ وَلُو أَنّهُمْ إِلا وَكِمَا اللّهَ وَالرّسُولُ وَلَوْ أَنَهُمْ الرّسُولُ وَمَن يُطِع اللّهَ وَالرّسُولُ فَأُولَتَهِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْفَعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْكِمُ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهُمْ الرّسُولُ وَمَن يُطِع اللّهَ وَالرّسُولُ فَأُولَتِهِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْفَعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَالِهُ وَالرَسُولُ فَأُولَتِهِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْفَعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم الللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم الللّهُ عَلَيْهِم الللّهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهُم اللّهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِ الْعَمَ اللّهِ عَلَيْهُم الللهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         | ٱلْأَبْرَارِ ۞ رَبَّنَا وَءَاتِنَا مَا وَعَدتَّنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ وَلَا تُخْزِنَا يَوْمَ          |          |
| مَأْوَلهُمْ جَهَنَّمٌ وَبِغْسَ ٱلْمِهَادُ ﴿ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا قَلِيلاً أَنزِلَ إِلَيْهِمْ خَشِعِينَ لِلّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِاللّهِ وَمَنَا قَلِيلاً أُولَتَهِمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ إِنَّ ٱللّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ وَهَا أَوْلَتَهِكَ لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ إِنَّ ٱللّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ وَلَا النّه النّهُ النّاسُ ٱتّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسِ 248 النّساء وَحَلَق مِنْهَا رَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالاً كثيرًا وَنِسَاءً وَاحْدَةِ وَخَلَق مِنْهَا رَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالاً كثيرًا وَنِسَاءً وَالتَّمُولُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ وَالْ اللّهُ وَاسْتَغْفَرُ لَهُمُ الرّسُولُ وَمَا أَرْسُلْنَا مِن رَسُولٍ إِلّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللّهُ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرّسُولُ وَحَدُوا ٱللّهَ وَاسْتَغْفَرُ لَهُمُ ٱلرّسُولُ لَوْحَدُوا ٱللّهَ وَاسْتَغْفَرُ لَهُمُ ٱلرّسُولُ وَمَن يُطِعِ ٱللّهَ وَالرّسُولَ فَأُولَتِهِكَ مَعَ ٱلّذِينَ أَنْعَمَ ٱللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ وَالرّسُولُ فَأُولَتِهِكَ مَعَ ٱلّذِينَ أَنْعَمَ ٱللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم وَرَوْنَ يُطِعِ ٱللّهُ وَالرّسُولَ فَأُولَتِهِكَ مَعَ ٱلّذِينَ أَنْعَمَ ٱللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم وَمَن يُطِعِ ٱللّهَ وَالرّسُولَ فَأُولَتِهِكَ مَعَ ٱلّذِينَ أَنْعَمَ ٱللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِمُ مَا السَالِيَةُ عَلَيْهِمَ اللّهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُم الللهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ الللهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْ | مَأُونِهُمْ جَهَنَّمٌ وَبِغْسَ ٱلْمِهَادُ ﴿ ﴾ ﴿ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهُمْ جَهَنَّمٌ وَبَيْتِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا عَلِيلًا لَمُ اللّهِ لَا يَشْتَرُونَ عِايَتِ ٱللّهِ تَمَنّا قلِيلًا أَنْزِلَ إِلَيْهِمْ خَشِعِينَ بِلّهِ لَا يَشْتَرُونَ عِايَتِ ٱللّهِ تَمَنّا قلِيلًا أَوْلَتْهِمْ أَنْ اللّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ ﴾ أُولَتَهِمْ النّه النّهُ اللّهُ عَند رَبِهِمْ إِنَّ ٱللّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ فَهُمُ النّهِ النّهَ النّهُ النّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَحَدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا رَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَوَتَمَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَوَتَمَا وَبَثَ مِنْهُمَ الرّبُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُمُ الرّسُولُ وَمَن يُطِعِ ٱللّهُ وَٱلرّسُولَ فَأُولَتهِكَ مَعَ ٱلّذِينَ ٱلْنَعَمَ ٱللّهُ عَلَيْهِم لَا اللّهُ وَالرّسُولَ فَأُولَتهِكَ مَعَ ٱلّذِينَ أَنْعَمَ ٱللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ وَالرّسُولَ فَأُولَتهِكَ مَعَ ٱلّذِينَ أَنْعَمَ ٱللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ وَالرّسُولَ فَأُولَتهِكَ مَعَ ٱلّذِينَ أَنْعَمَ ٱللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم السَلّهُ عَلَيْهِم السَلّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم السَلّهُ عَلَيْهِم السَلّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم السَلّهُ عَلَيْهِم اللللهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم السَلَهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم السَلّهُ عَلَيْهِم السَلّهُ عَلَيْهِم السَلّهُ عَلَيْهِم الْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم السَلّهُ السَلّهُ عَلَيْهِم السَلّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِم السَلّهُ عَلَيْهِم السَلّهُ عَلَيْهِم السَلّهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ ع |         | ٱلْقِيَامَةِ ۚ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴿                                                  |          |
| وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهُمْ خَنْشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِاللَّهِ قَمَنا قلِيلًا قَلِيلًا أَنْزِلَ إِلَيْهِمْ خَنْشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِاللَّهِ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ اللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَالسَّعْفَرُ وَا اللَّهَ وَالرَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَلُو أُنَّهُمْ إِذ 270-269 وَمَن يُطِع اللَّهُ وَالرَّسُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَلُو أُنَّهُمْ إِذ 270-270 وَوَمَن يُطِع اللَّهَ وَالرَّسُولُ فَأُولَتَهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ وَالرَّسُولُ فَأُولَتِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ الْعَلَاهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ الْحَلَاقُ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ الْعَلَاهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ الْعَلَيْفِي الْعَلَيْدِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ الْعَلَا عَلَيْهِمَ الْعَلَاهُ عَلَيْهِمَ الْعَلَمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِمَ الْعَلَاهُ عَلَيْهُمُ الْعَلَمُ عَلَيْهِمَ الْعَلَاهُ عَلَيْهِمَ الْعَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِمَ الْعَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَي |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 255     | ﴿لَا يَغُرَّنَّكَ تَقَلُّبُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي ٱلْبِلَدِ ۞ مَتَكُ قَلِيلٌ ثُمَّ               |          |
| أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ عِايَتِ ٱللَّهِ ثَمَنَا قَلِيلًا الْفَهِمْ خَشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ عِايَتِ ٱللَّهِ شَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿ اللّهِ النَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَن نَفْسٍ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ كَثِيرًا وَنِسَآءً وَاللّهُ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ كَانَ عَلَيْتُمُ وَاتَّقُواْ ٱللّهَ اللّهَ اللّهُ كَانَ عَلَيْتُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ كَانَ عَلَيْتُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الرّسُولُ وَعَمَا الرّسُولُ اللّهَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الرّسُولُ وَعَمَا الرّسُولُ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَالرّسُولُ فَأُولَتِهِكَ مَعَ ٱلّذِينَ أَنْعُمَ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم ( 131 عَلَيْهِمَ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ وَالرّسُولُ فَأُولَتِهِكَ مَعَ ٱلّذِينَ أَنْعُمَ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ وَالرّسُولُ فَأُولَتِهِكَ مَعَ ٱلّذِينَ أَنْعُمَ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَالرّسُولُ فَأُولُتِهِكَ مَعَ ٱلّذِينَ أَنْعُمَ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ وَالرّسُولُ فَأُولُكِيكَ مَعَ ٱلّذِينَ أَنْعُمَ اللّهُ عَلَيْهِم الللّهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم الللهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهُم اللللهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم الللهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ | أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَسْعِينَ لِلّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِاللّهِ ثَاللّهَ شَرِيعُ الْخِسَابِ ﴿ اللّهَ مَرِيعُ الْخِسَابِ ﴿ اللّهَ مَرِيعُ الْخِسَابِ ﴿ اللّهَ النّاسُ التّقُواْ رَبَّكُمُ اللّذِى خَلَقَكُم مِن نَّفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَوَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَوَحَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَوَحَلَقَ مِنْهَا وَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَوَاتَقُواْ اللّهَ اللّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَاللّأَرْحَامَ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ وَوَقِيبًا ﴿ وَقِيبًا ﴾ ﴿ وَمَن اللّهُ وَالسّلَمُ الرّسُولُ وَلَا اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرّسُولُ وَلَا اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرّسُولُ وَالرّسُولُ فَأُولَتِهِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِمِ اللّهُ عَلَيْهِمِ اللّهُ عَلَيْهِم  عَالَيْقِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم  عَلَيْهِم  عَلَيْهِم  عَلَيْهِم  عَلَيْهِم  عَلَيْهِم  عَلَيْهِم  عَلَيْهُمُ الرّسُولُ فَأُولَتِهِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم  عَلَيْهِم  عَلَيْهِم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |         | مَأُولِهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئُسَ ٱلْمِهَادُ ١٠٠٠                                                     |          |
| أُوْلَتبِكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِهِمُّ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿  248 النِّساء ﴿  وَيَا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ  وَرَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً  وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَ إِنَّ ٱللَّه كَانَ عَلَيْكُمْ  وَوَيَتَا ﴿  وَقِيبًا ﴿  وَمَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ   270-269 ظَلَمُواْ أَللَهُ وَٱلسَّغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لِوَجَدُواْ ٱللَّهَ وَالسَّغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوْجَدُواْ ٱللَّهَ وَالسَّغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوْجَدُواْ ٱللَّهَ وَالسَّغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتِيكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم   131 مَوْمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتِيكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | النِّساء ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ التَّقُواْ رَبَّهُمُ عِندَ رَبِّهِمُ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسابِ ﴿ كَثِيرًا وَنِسَآءً النِّساء ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ التَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَّفُسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَرَسَآءً وَاتَقُواْ اللَّهَ اللَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَاللَّأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ وَاتَقُواْ اللَّهَ اللَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَاللَّأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ وَوَقِيرًا ﴿ وَقِيبًا ۞ ﴿ وَقِيبًا ۞ ﴿ وَقِيبًا ۞ ﴿ وَمَن لِطِع اللَّهَ وَالرَّسُولُ اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ وَمَن يُطِع اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَتِيكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 255     | ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَآ           |          |
| النِساء وَيَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَّفُسٍ وَرَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَرَحَدَةً وَرَحَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَرَسَآءً وَرَقِيبًا هَ وَٱللَّا وَاللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ وَوَيَبًا هَ وَاللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمُ إِذَ وَيَبًا هَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَوْ أَنَّهُمُ إِذَ وَكِمَا أَرْسُولُ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهَ وَالسَّتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ طَلَمُواْ ٱللَّهَ وَالسَّتَغْفَر لَهُمُ ٱلرَّسُولُ فَأُولَتِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ وَالرَّسُولُ فَأُولَتِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهُ مَ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ الللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَل | النِّساء وَحَلَق مِنْهَا رَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَرَحِدَةٍ وَخَلَق مِنْهَا رَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَرَحِدَةٍ وَخَلَق مِنْهَا رَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَوَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِي تَسَآءُلُونَ بِهِ وَ وَاللَّرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ وَوَمِيبًا فَهُمَ إِذَ وَقَعَلَمُ وَاللَّهُ وَلَوْ أَنَهُمْ إِذَ وَكَوَ مَعَ اللَّهُ وَلَوْ أَنَهُمْ إِذَ وَكَوَ اللَّهُ وَلَوْ أَنَهُمْ إِذَ وَكَوَ اللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ وَلَوْ اللَّهُ عَلَيْهِم الرَّسُولُ وَاللَّهُ وَالرَّسُولُ فَأُوْلَنَهِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهُم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِ |         | أُنزِلَ إِلَيْهِمُ خَشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بَِّايَتِ ٱللَّهِ ثَمَنَا قَلِيلًا            |          |
| وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِي تَسَآءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِي تَسَآءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ وَوَقِيبًا ٢٠٠٥ وَقِيبًا ٢٠٠٠ ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهَ وَلَوْ أَنَّهُمُ إِذ  270-270 ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوْجَدُواْ اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ۞﴾  ﴿وَمَن يُطِع اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَتَ إِلَى مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمِ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمِ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمِ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهُمَ اللَّهُ عَلَيْهُمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الْعَلَاهُ عَلَيْهُمَ اللَّهُ عَلَيْهُمَ اللَّهُ عَلَيْهُمَ الْعَلَاقُ عَلَيْهِمَ الْعَلَيْمَ الْعَلَالَةُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهُمَ الْعَلَاهُ عَلَيْهُمَ الْعَلَاهُ عَلَيْهِمَ عَلَيْهِمَ الْعَلَاقُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهُمَ اللَّهُ عَلَيْهُمَ الْعَلَامُ عَلَيْهُمَ الْعَلَامُ عَلَيْهِمَ الْعَلَيْهُ عَلَيْهُمَ الْعَلَامُ اللَّهُ عَلَيْهُمَ الْعَلِيْهُ عَلَيْهِمَ اللَّهُ عَلَيْهُمَ اللَّهُ عَلَيْهُمَ الْعَلَالُهُ عَلَيْهُمُ الْعَلَامُ عَلَيْهُمَ اللَّهُ عَلَيْهُمَ الْعُلِهُ عَلَيْهُمَ اللَّهُ عَلَيْهُمِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ الْ | وَرِحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ وَوَيَبًا اللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَ الرَّسُولُ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَتِكِ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم المَّا عَلَيْهِم المَّا عَلَيْهِم اللَّهَ وَالرَّسُولُ فَأُولَتِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم المَّا عَلَيْهِم المَّا عَلَيْهِم اللَّهُ وَالرَّسُولُ فَأُولَتِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ وَالرَّسُولُ فَأُولَتِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ وَالرَّسُولُ فَأُولَتِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم المَّا اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ وَالرَّسُولُ فَأُولَتِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم المَا اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم المَلَهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ وَالرَّسُولُ فَأُولَتِكَ عَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَيْهُم الْعَلَاقُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِم الْعَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِم الْعَلَيْهِ عَلَيْهِم الْعَلَهُ عَلَيْهِم الْعَلَهُ عُلَيْهِم الْعَلَاقُ عَلَيْهِم الْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم الْعَلَهُ عَلَيْهِم الْعَلَهُ عَلَيْهِم الْعِلَاقُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِم الْعَلَمُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْعَامِ الْعَلَاقُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ  |         | أُوْلَتِبِكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمُّ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴿                 |          |
| وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ۞ ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ وَكَ 270-269 ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوْمَا اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ۞ ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَتَهِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم   131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِى تَسَاّعَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ وَوَيَبَا ۞ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمُ إِذَ وَكَ 270-270 ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَاّءُوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوْجَدُواْ اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ۞ ﴿ وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَتِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمِ 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 248     | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفُسِ                          | النِّساء |
| رَقِيبَا ۞ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ 270-269 ظَلَمُوّا أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَٱسْتَغْفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسْتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوْمَا اللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ۞ ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمِ 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | رَقِيبًا ۞ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذُنِ ٱللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ 270-269 ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَٱسۡتَغۡفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسۡتَغۡفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوْمَ ٱلرَّسُولُ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ وَالسَّهُ عَلَيْهِم عَالَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم عِلْهِم عَلَيْهِم عَلَي |         | وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً                  |          |
| ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ وَاسْتَغْفَرُ اللَّهَ وَٱسْتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ ظَلَمُواْ ٱللَّهَ وَٱسْتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابَا رَّحِيمَا ۞ ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتِيكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم    131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ﴿ وَمَا أَرْسَلُنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ 270-269 ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَٱسۡتَغْفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسۡتَغْفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴿ كَا اللَّهُ وَالسَّتَغْفَرَ لَهُمُ ٱللَّهُ عَلَيْهِم    131 ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَنبِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم    131 ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَنبِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         | وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامَّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ       |          |
| ظَّلَمُوۤا أَنفُسَهُمۡ جَآءُوكَ فَٱسۡتَغُفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسۡتَغُفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابَا رَّحِيمَا ۞﴾  ﴿ وَمَن يُطِع ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتَهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم  131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ظَّلَمُوۤا أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَٱسۡتَغۡفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسۡتَغۡفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴿ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَتَ إِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم 131 ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتَ إِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         | رَقِيبًا ۞﴾                                                                                        |          |
| لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابًا رَّحِيمًا ﴿ ﴾ ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتَهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابَا رَّحِيمًا ۞﴾ ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَنَبِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 270–269 | ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذُنِ ٱللَّهِ ۗ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ         |          |
| وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَتهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَنَبِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         | ظَّلَمُوٓاْ أَنفُسَهُمْ جَآءُوكَ فَٱسۡتَغۡفَرُواْ ٱللَّهَ وَٱسۡتَغۡفَرَ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ          |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         | لَوَجَدُواْ ٱللَّهَ تَوَّابَا رَّحِيمًا ١٠٠٠                                                       |          |
| 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | مِّنَ ٱلنَّبِيِّئَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَكسُنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 131     | ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَنبِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم        |          |
| مِّنَ ٱلنَّبِيِّنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحُسُنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         | مِّنَ ٱلنَّبِيِّئَ وَٱلصِّدِّيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينَ وَحَسُنَ                         |          |
| أُوْلَتهِكَ رَفِيقًا ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | أُوْلَتِيكَ رَفِيقًا ١٩٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |         | أُوْلَتهِكَ رَفِيقًا ١٩٩٠                                                                          |          |

| 107     | ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ۚ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُواْ          |         |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|         | فِيهِ ٱخْتِلَفًا كَثِيرًا ١٠٠٠                                                                      |         |
| 173     | ﴿ وَإِن مِّن أَهْلِ ٱلْكِتَابِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ عَبْلَ مَوْتِهِ ۖ وَيَوْمَ                 |         |
|         | ٱلْقِيَامَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ۞﴾                                                         |         |
| 260-236 | ﴿ فَبِظُلْمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَتٍ أُحِلَّتُ لَهُمْ              |         |
|         | وَبِصَدِّهِمْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ كَثِيرًا ١٠٠٠                                                     |         |
| 259     | ﴿ يَسۡتَفۡتُونَكَ قُلِ ٱللَّهُ يُفۡتِيكُمۡ فِي ٱلۡكَلَالَةِ ۚ إِنِ ٱمۡرُؤُا هَلَكَ                  |         |
|         | لَيْسَ لَهُ و وَلَدُ وَلَهُ وَ أُخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ ۚ وَهُوَ يَرِثُهَآ إِن لَّمْ        |         |
|         | يَكُن لَّهَا وَلَدُّ فَإِن كَانَتَا ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا ٱلثُّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَ وَإِن          |         |
|         | كَانُوٓاْ إِخْوَةً رِّجَالًا وَنِسَآءَ فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنثَيَيْنِ ۗ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ |         |
|         | لَكُمْ أَن تَضِلُوا وَآللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ١٠٠                                            |         |
| 259     | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أُوۡفُواْ بِٱلۡعُقُودِ ۚ أُحِلَّتُ لَكُم بَهِيمَةُ              | المائدة |
|         | ٱلْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي ٱلصَّيْدِ وَأَنتُمْ حُرُمٌ ۗ إِنَّ      |         |
|         | ٱللَّهَيَحْكُمُ مَا يُرِيدُ ۞                                                                       |         |
| 260     | ﴿ يَسْعَلُونَكَ مَاذَآ أُحِلَّ لَهُمُّ قُلُ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَتُ وَمَا                       |         |
|         | عَلَّمْتُم مِّنَ ٱلْجُوَارِحِ مُكَلِّبِينَ تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَّمَكُمُ ٱللَّهُ             |         |
|         | فَكُلُواْ مِمَّآ أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ وَآذْكُرُواْ آسُمَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ۖ وَٱتَّقُواْ            |         |
|         | ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ٢                                                          |         |
|         |                                                                                                     |         |

| 261     | ﴿ٱلْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَكُ ۖ وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ حِلُّ      |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | لَّكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَّهُمُّ وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَتِ                     |
|         | وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ مِن قَبُلِكُمْ إِذَآ                     |
|         | ءَاتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ مُحُصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلَا مُتَّخِذِي             |
|         | أَخْدَانٍّ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَنِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي                    |
|         | ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ٥٠                                                             |
| 260-239 | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فَٱغْسِلُواْ           |
|         | وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ                    |
|         | وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُمْ جُنُبَا فَٱطَّهَّرُواْ وَإِن كُنتُم        |
|         | مَّرْضَى أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَآءَ أَحَدُ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ أَوْ لَامَسْتُمُ     |
|         | ٱلنِّسَآءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَآءَ فَتَيَمَّمُواْ صَعِيدًا طَيِّبَا                          |
|         | فَٱمۡسَحُواْبِوُجُوهِكُمْ وَأَيۡدِيكُم مِّنَهُ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ               |
|         | عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ               |
|         | عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشُكُرُونَ ۞                                                        |
| 277     | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسُطِّ وَلَا |
|         | يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلَّا تَعْدِلُواْ الْعُدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ         |
|         | لِلتَّقُوَى ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ۞               |
| 196     | ﴿قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي ٱلْأَرْضَ فَلَا  |

|         | تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْفَاسِقِينَ ﴿                                                         |         |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 134     | وَٱلسَّارِقُ وَٱلسَّارِقَةُ فَٱقْطَعُوٓاْ أَيْدِيَهُمَا جَزَآءً بِمَا كَسَبَا نَكَالَا         |         |
|         | مِّنَ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ۞﴾                                                   |         |
| 79      | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقْتُلُواْ ٱلصَّيْدَ وَأَنتُمْ حُرُمٌ ۚ وَمَن قَتَلَهُ |         |
|         | مِنكُم مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآءُ مِّثُلُ مَا قَتَلَ مِنَ ٱلنَّعَمِ يَحُكُمُ بِهِ ـ ذَوَا         |         |
|         | عَدْلِ مِّنكُمْ هَدْيًا بَلِغَ ٱلْكَعْبَةِ أَوْ كَفَّرَةُ طَعَامُ مَسَكِينَ أَوْ               |         |
|         | عَدُلُ ذَالِكَ صِيَامًا لِّيَذُوقَ وَبَالَ أُمْرِهِ ۚ عَفَا ٱللَّهُ عَمَّا سَلَفَ              |         |
|         | وَمَنْ عَادَ فَيَنتَقِمُ ٱللَّهُ مِنْهُ وَٱللَّهُ عَزِيزٌ ذُو ٱنتِقَامٍ ١٠٠٠                   |         |
| 261     | ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي           |         |
|         | وَأُمِّيَ إِلَاهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ ۗ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِيٓ أَنُ أَقُولَ      |         |
|         | مَا لَيْسَ لِي جِحَقٍّ إِن كُنتُ قُلْتُهُو فَقَدُ عَلِمْتَهُو تَعْلَمُ مَا فِي                 |         |
|         | نَفْسِي وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنتَ عَلَّمُ ٱلْغُيُوبِ٣                      |         |
| 261     | ﴿لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ             |         |
|         | قَدِيرُ ۞﴾                                                                                     |         |
| 261-258 | ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ ٱلظُّلُمَاتِ               | الأنعام |
|         | وَٱلنُّورَ اللَّهُ وَأَلْتُورَ اللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ ١           |         |
| 250     | ﴿ فَقَدْ كَذَّبُواْ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ فَسَوْفَ يَأْتِيهِمْ أَنْبَـٰؤُاْ مَا كَانُواْ |         |
|         | بِهِ ۦ يَسْتَهُزِءُونَ ۞ ﴾                                                                     |         |

| 137     | ﴿قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمِ ۞ ﴾                          |  |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 209     | ﴿قُلْ أَرَءَيْتَكُمْ إِنْ أَتَلَكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ أَتَتُكُمُ ٱلسَّاعَةُ               |  |
|         | أَغَيْرَ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ۞ ﴾                                          |  |
| 105–104 | ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَآ إِلَىٰٓ أُمَمِ مِن قَبْلِكَ فَأَخَذُنَهُم بِٱلْبَأْسَآءِ وَٱلضَّرَّآءِ |  |
|         | لَعَلَّهُمۡ يَتَضَرَّعُونَ ۞ ﴾                                                                |  |
| 210     | ﴿قُلُ أَرَءَيْتُمْ إِنْ أَخَذَ ٱللَّهُ سَمْعَكُمْ وَأَبْصَارَكُمْ وَخَتَمَ عَلَىٰ             |  |
|         | قُلُوبِكُم مَّنْ إِلَاهٌ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِهِ ۖ ٱنظُرُ كَيْفَ نُصَرِّفُ             |  |
|         | ٱلْآيَاتِ ثُمَّ هُمْ يَصْدِفُونَ ۞ قُلْ أَرَءَيْتَكُمْ إِنْ أَتَاكُمْ عَذَابُ                 |  |
|         | ٱللَّهِ بَغْتَةً أَوْ جَهْرَةً هَلْ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ ١٠٠٠               |  |
| 128     | ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ۚ وَيَعْلَمُ مَا فِي ٱلْبَرِّ     |  |
|         | وَٱلۡبَحۡرِۚ وَمَا تَسۡقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعۡلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلُمَتِ        |  |
|         | ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَبِ مُّبِينٍ ۞ ﴾                           |  |
| 129     | ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ وَ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلًّا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن           |  |
|         | قَبْلُ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ - دَاوُودَ وَسُلَيْمَانَ وَأُيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ             |  |
|         | وَهَارُونَ ۚ وَكَذَالِكَ نَجُزِي ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾                                           |  |
| 86      | ﴿إِنَّ ٱللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَى ۚ يُغْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَهُغُرِجُ     |  |
|         | ٱلْمَيِّتِ مِنَ ٱلْحَيِّ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ ۖ فَأَنَّى تُؤُفَكُونَ ۞                           |  |
| 248     | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي ٓ أَنشَأَكُم مِّن نَّفُسِ وَحِدَةٍ فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ              |  |
| -       |                                                                                               |  |

|         | قَدُ فَصَّلْنَا ٱلَّاكِتِ لِقَوْمِ يَفْقَهُونَ ۞ ﴾                                            |  |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 247     | ﴿ قُل لَّا أَجِدُ فِي مَا أُوحِىَ إِلَىَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمِ يَطْعَمُهُ وَ إِلَّا أَن  |  |
|         | يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنزِيرٍ فَإِنَّهُ ورِجْسٌ أَوْ           |  |
|         | فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ ٱللَّهِ بِهِ ۚ فَمَنِ ٱضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادِ فَإِنَّ      |  |
|         | رَبَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ١٩٩٠                                                                 |  |
| 250     | ﴿قُلْ تَعَالُواْ أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُم ۖ أَلَّا تُشْرِكُواْ بِهِۦ            |  |
|         | شَيْعًا وَبِٱلْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا وَلَا تَقْتُلُوٓا أَوْلَدَكُم مِّنُ إِمْلَقٍ نَّحُنُ     |  |
|         | نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلَا تَقْرَبُواْ ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَّ      |  |
|         | وَلَا تَقْتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحُقِّ ذَلِكُمْ وَصَّلْكُم     |  |
|         | بِهِ ۦ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ۞ ﴾                                                            |  |
| 262     | ﴿ وَهَاذَا كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكُ فَٱتَّبِعُوهُ وَٱتَّقُواْ لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ   |  |
|         | (00)                                                                                          |  |
| 262     | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَّقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيَعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا |  |
|         | أَمْرُهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ۞                      |  |
| 262     | ﴿قُلُ أَغَيْرَ ٱللَّهِ أَبْغِي رَبَّا وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَيْءٍ وَلَا تَصْسِبُ كُلُّ          |  |
|         | نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا ۚ وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ۚ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُم        |  |
|         | مَّرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ١                              |  |
| 263-249 | ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَنْهِفَ ٱلْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ                   |  |

| جَنتِ لِيَبْلُوَكُمْ فِي مَآ ءَاتَنكُمْ إِنَّ رَبَّكَ سَرِيعُ ٱلْعِقَابِ          | بَعْضِ دَرَ             |         |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|---------|
| ورٌ رَّحِيمُ ١                                                                    | وَإِنَّهُو لَغَفُ       |         |
| أُنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِّنْهُ لِتُنذِرَ                | ﴿كِتَبُ                 | الأعراف |
| رَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ ٱتَّبِعُواْ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَّبِّكُمْ          | بِهِۦ وَذِكْرَ          |         |
| اْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآءً ۚ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ١٠٠٠ ﴾                  | وَلَا تَتَّبِعُو        |         |
| ن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا فَجَآءَهَا بَأْسُنَا بَيَتًا أَوْ هُمْ قَآبِلُونَ 263   | ﴿وَكُم مِّن             |         |
|                                                                                   |                         |         |
| نَّ ٱلَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْعَلَنَّ ٱلْمُرْسَلِينَ ١                | ﴿ فَلَنَسْءَكَ          |         |
| عَلَيْهِم بِعِلْمِ وَمَا كُنَّا غَآبِبِينَ ٧٠٠                                    | فَلَنَ <i>قُ</i> صَّنَّ |         |
| سِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ۗ 146-188   | ﴿وَلَا تُفَ             |         |
| و ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ ۞ ﴾                                        | إِنَّ رَحْمَتَ          |         |
| مُ أَن جَآءَكُمُ ذِكْرٌ مِن رَّبِكُمْ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنكُمُ                      | ﴿أُوعَجِبْتُ            |         |
| وَٱذْكُرُوٓاْ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوحٍ                  | لِيُنذِرَكُمُ           |         |
| فِي ٱلْخَلْقِ بَصَّطَةً ۗ فَٱذْكُرُوٓاْ ءَالَآءَ ٱللَّهِ لَعَلَّكُمْ              | وَزَادَكُمْ             |         |
| (71)                                                                              | تُفُلِحُونَ             |         |
| مِعْتَنَا لِنَعْبُدَ ٱللَّهَ وَحْدَهُ وَنَذَرَ مَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَا 150 | ﴿قَالُوۤاْ أَجِ         |         |
| تَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ ١ قَالَ قَدُ وَقَعَ                        | فَأُتِنَا بِمَا         |         |
| مِّن رَّبِّكُمْ رِجْسُ وَغَضَبُ أَتُجَدِلُونَنِي فِي أَسُمَآءٍ                    | عَلَيْكُم               |         |

|         | سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّا نَزَّلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلُطَنِّ                       |  |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|         | فَٱنتَظِرُوٓا ۚ إِنِّي مَعَكُم مِّنَ ٱلْمُنتَظِرِينَ ۞ فَأَنجَيْنَهُ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ              |  |
|         | بِرَحْمَةٍ مِّنَّا وَقَطَعْنَا دَابِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِّايَتِنَا ۖ وَمَا كَانُواْ مُؤْمِنِينَ |  |
|         |                                                                                                      |  |
| 116     | ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحًا ۚ قَالَ يَلْقَوْمِ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُم                |  |
|         | مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ ۗ قَدْ جَآءَتُكُم بَيِّنَةٌ مِّن رَّبِّكُمُ ۖ هَاذِهِ عَاقَةُ ٱللَّهِ          |  |
|         | لَكُمْ ءَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ ٱللَّهِ ۖ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوٓءِ                   |  |
|         | فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ۞                                                                     |  |
| 117     | ﴿قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسۡتَكۡبَرُوٓا إِنَّا بِٱلَّذِي ءَامَنتُم بِهِۦ كَفِرُونَ ۞                         |  |
|         | فَعَقَرُواْ ٱلنَّاقَةَ وَعَتَواْ عَنَ أَمْرِ رَبِّهِمْ وَقَالُواْ يَكَلِحُ ٱغْتِنَا بِمَا            |  |
|         | تَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ١٠٠٠                                                         |  |
| 194     | ﴿ وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُوٓاْ أَخْرِجُوهُم مِّن                              |  |
|         | قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أُنَاسُ يَتَطَهَّرُونَ ۞                                                      |  |
| 105–104 | ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّبِيٍّ إِلَّا أَخَذْنَا أَهْلَهَا بِٱلْبَأْسَاءِ             |  |
|         | وَٱلضَّرَّآءِ لَعَلَّهُمْ يَضَّرَّعُونَ ﴾                                                            |  |
| 160     | ﴿ وَقَطَّعُنَاهُمُ ٱثْنَتَى عَشْرَةَ أَسْبَاطًا أُمَمَّا وَأُوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى إِذِ             |  |
|         | ٱسْتَسْقَنهُ قَوْمُهُ وَ أَنِ ٱضۡرِب بِعَصَاكَ ٱلۡحَجَرَ ۖ فَٱنْبَجَسَتُ مِنْهُ                      |  |
|         | ٱثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنَا ۗ قَدْ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسِ مَّشْرَبَهُمُ وَظَلَّلْنَا عَلَيْهِمُ          |  |

|     | ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلْوَى ۖ كُلُواْ مِن طَيِّبَتِ مَا                      |  |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|     | رَزَقُنَكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوٓاْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ١٠٠٠ ﴿                            |  |
| 239 | ﴿ وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ ٱسْكُنُواْ هَاذِهِ ٱلْقَرْيَةَ وَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمُ                    |  |
|     | وَقُولُواْ حِطَّةُ وَٱدۡخُلُواْ ٱلۡبَابَ سُجَّدَا نَّغۡفِرُ لَكُمۡ خَطِيٓ عَتِكُمُ                        |  |
|     | سَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ ﴾                                                                              |  |
| 249 | ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَكَمةِ مَن يَسُومُهُمْ             |  |
|     | سُوٓءَ ٱلْعَذَابِ إِنَّ رَبَّكَ لَسَرِيعُ ٱلْعِقَابِ وَإِنَّهُ ولَغَفُورُ رَّحِيمٌ ١٠٠٠                   |  |
| 134 | ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِيُّ وَمَن يُضْلِلُ فَأُوْلَنبِكَ هُمُ                              |  |
|     | ٱلْخَاسِرُونَ ﴾                                                                                           |  |
| 135 | ﴿قُل لَّا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعَا وَلَا ضَرًّا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ وَلَوْ كُنتُ                   |  |
|     | أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ لَآسُتَكُثَرُتُ مِنَ ٱلْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ ٱلسُّوٓءُ إِنْ أَنَا                    |  |
|     | إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْمِ يُؤُمِنُونَ ۞                                                          |  |
| 249 | ﴿هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا                                  |  |
|     | لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّلْهَا حَمَلَتُ حَمْلًا خَفِيفًا فَمَرَّتْ بِهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ |  |
|     | فَلَمَّآ أَثْقَلَت دَّعَوَا ٱللَّهَ رَبَّهُمَا لَبِنْ ءَاتَيْتَنَا صَالِحًا لَّنَكُونَنَّ مِنَ            |  |
|     | ٱلشَّكِرِينَ اللهُ                                                                                        |  |
| 86  | ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ لَا يَتَّبِعُوكُمْ سَوَآءٌ عَلَيْكُمْ                                 |  |
|     | أَدَعَوْتُمُوهُمْ أَمْ أَنتُمْ صَلمِتُونَ ١٠٠٠                                                            |  |
| -   |                                                                                                           |  |

## فهرس الآيـــات:

| 115 | ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَزْغُ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ و سَمِيعُ           |          |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|     | عَلِيمُ۞﴾                                                                                           |          |
| 228 | ﴿يَآ أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلَّواْ عَنْهُ          | الأَنفال |
|     | وَأَنتُمْ تَسْمَعُونَ ۞﴾                                                                            |          |
| 217 | ﴿ وَإِذْ قَالُواْ ٱللَّهُمَّ إِن كَانَ هَاذَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرُ                 |          |
|     | عَلَيْنَا حِجَارَةَ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ أُوِ ٱغْتِنَا بِعَذَابٍ أَلِيهِ ٣                              |          |
| 205 | ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ             |          |
|     | وَهُمْ يَسۡتَغُفِرُونَ ۞﴾                                                                           |          |
| 132 | ﴿ وَمَا كَانَ صَلَاتُهُمْ عِندَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَآءً وَتَصْدِيَةً ۚ فَذُوقُواْ                  |          |
|     | ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ١٠٠٠                                                           |          |
| 202 | ﴿ وَأَذَنُ مِّنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ إِلَى ٱلنَّاسِ يَوْمَ ٱلْحَجِّ ٱلْأَصْبَرِ أَنَّ ٱللَّهَ     | التَّوبة |
|     | بَرِيٓءُ مِّنَ ٱلْمُشۡرِكِينَ وَرَسُولُهُۥ فَإِن تُبْتُمۡ فَهُوَ خَيۡرٌ لَّكُمُۗ وَإِن              |          |
|     | تَوَلَّيْتُمْ فَٱعْلَمُوٓا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِى ٱللَّهِ ۗ وَبَشِّرِ ٱلَّذِينَ                 |          |
|     | حَفَرُواْ بِعَذَابٍ أَلِيمِ ٢٠٠٠                                                                    |          |
| 144 | ﴿ قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ ٱللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَنصُرُكُمْ                       |          |
|     | عَلَيْهِمُ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمِ مُّؤْمِنِينَ ١٠٠                                                 |          |
| 146 | ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوٓا ۚ أَنَّهُ و مَن يُحَادِدِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ و فَأَنَّ لَهُ و نَارَ جَهَنَّمَ |          |
|     | خَلِدَا فِيهَا ۚ ذَالِكَ ٱلْخِزْىُ ٱلْعَظِيمُ ۞﴾                                                    |          |

| 189 | ﴿ فَلْيَضْحَكُواْ قَلِيلًا وَلْيَبْكُواْ كَثِيرًا جَزَآءً بِمَا كَانُواْ                      |       |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|     | يَكْسِبُونَ۞﴾                                                                                 |       |
| 228 | ﴿هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيَآءَ وَٱلْقَمَرَ نُورًا وَقَدَّرَهُ و مَنَازِلَ             | يُونس |
|     | لِتَعْلَمُواْ عَدَدَ ٱلسِّنِينَ وَٱلْحِسَابَ مَا خَلَقَ ٱللَّهُ ذَالِكَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ     |       |
|     | يُفَصِّلُ ٱلَّايَتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ٥                                                    |       |
| 135 | ﴿ وَلَوْ يُعَجِّلُ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ ٱلشَّرَّ ٱسْتِعْجَالَهُم بِٱلْخَيْرِ لَقُضِيَ إِلَيْهِمْ |       |
|     | أَجَلُهُم ۗ فَنَذَرُ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ١       |       |
|     | وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَنَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ٓ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَآبِمَا فَلَمَّا  |       |
|     | كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ و مَرَّ كَأَن لَّمُ يَدْعُنَآ إِلَىٰ ضُرٍّ مَّسَّهُ ۚ كَذَالِكَ      |       |
|     | زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ١٠٠                                          |       |
| 152 | ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ ۗ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِي ٱلْفُلْكِ    |       |
|     | وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتْهَا رِيحٌ عَاصِفُ                 |       |
|     | وَجَآءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنُّوٓا أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَوُا           |       |
|     | ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَيِنْ أَنجَيْتَنَا مِنْ هَاذِهِ ـ لَنَكُونَنَّ مِنَ        |       |
|     | ٱلشَّكِرِينَ ١ فَلَمَّآ أَنجَلهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ                |       |
|     | ٱلْحَقِّ يَاَّيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰۤ أَنفُسِكُم مَّتَعَ ٱلْحَيَوٰةِ      |       |
|     | ٱلدُّنْيَا ۗ ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنَبِّئُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ۞ ﴾        |       |
| 135 | ﴿ قُل لَّا أَمُلِكُ لِنَفْسِي ضَرًّا وَلَا نَفْعًا إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ ۗ لِكُلِّ أُمَّةٍ |       |

| هُود |
|------|
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |
|      |

| 117     | ﴿ وَيَنْقَوْمِ هَلذِهِ ـ نَاقَةُ ٱللَّهِ لَكُمْ ءَايَةً ۖ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ      |       |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|         | ٱللَّهِ ۗ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوٓءِ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ قَرِيبٌ ۞                         |       |
| 118     | ﴿ فَعَقَرُوهَا فَقَالَ تَمَتَّعُواْ فِي دَارِكُمْ ثَلَاثَةَ أَيَّامِ ۗ ذَٰلِكَ وَعُدُّ غَيْرُ |       |
|         | مَكْذُوبِ ۞﴾                                                                                  |       |
| 194     | ﴿قَالُواْ يَشُعَيْبُ أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَّتُرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَآ أَوۡ      |       |
|         | أَن نَّفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَنَّؤُا إِنَّكَ لَأَنتَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ ٨٠        |       |
| 256     | ﴿الْرَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِتَابِ ٱلْمُبِينِ ۞ إِنَّاۤ أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا      | يُوسف |
|         | لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ۞ نَحُنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَآ                   |       |
|         | أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ هَلِذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ ـ لَمِنَ ٱلْغَلْفِلِينَ    |       |
|         |                                                                                               |       |
| 214-212 | ﴿وَجَآءُو عَلَىٰ قَمِيصِهِ عِدَمِ كَذِبٍّ قَالَ بَلْ سَوَّلَتُ لَكُمْ                         |       |
|         | أَنفُسُكُمْ أَمْرَا ۚ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ ۗ وَٱللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ        |       |
|         |                                                                                               |       |
| 226     | ﴿قَالَ هِيَ رَوَدَتْنِي عَن نَّفْسِي ۚ وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّنْ أَهْلِهَآ إِن كَانَ             |       |
|         | قَمِيصُهُ و قُدَّ مِن قُبُلِ فَصَدَقَتُ وَهُوَ مِنَ ٱلْكَاذِبِينَ ١٠٠                         |       |
| 172     | ﴿ فَلَمَّا سَمِعَتْ بِمَكْرِهِنَّ أَرْسَلَتْ إِلَيْهِنَّ وَأَعْتَدَتْ لَهُنَّ مُتَّكَّا       |       |
|         | وَءَاتَتُ كُلَّ وَحِدَةِ مِّنْهُنَّ سِكِّينَا وَقَالَتِ ٱخْرُجْ عَلَيْهِنَّ فَلَمَّا          |       |
|         | رَأَيْنَهُ وَ أَكْبَرُنَهُ و وَقَطَّعُنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَشَ لِلَّهِ مَا هَاذَا       |       |

|         | بَشَرًا إِنْ هَاذَآ إِلَّا مَلَكُ كَرِيمٌ ٢٠٠٠                                                 |  |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 11      | ﴿قَالَتُ فَذَلِكُنَّ ٱلَّذِي لُمْتُنَّنِي فِيهِ ۖ وَلَقَدْ رَاوَدتُّهُ و عَن نَّفُسِهِ ع       |  |
|         | فَٱسْتَعْصَمُ وَلَيِن لَّمْ يَفْعَلُ مَا ءَامُرُهُ و لَيُسْجَنَنَّ وَلَيَكُونَا مِّنَ          |  |
|         | ٱلصَّاغِرِينَ ٢                                                                                |  |
| 174–173 | ﴿ ثُمَّ بَدَا لَهُم مِّن بَعْدِ مَا رَأُوا ٱلْآئِتِ لَيَسْجُنُنَّهُ و حَتَّىٰ حِينٍ            |  |
|         | * (FO                                                                                          |  |
| 151     | ﴿يَاصَاحِبَي ٱلسِّجْنِ ءَأَرْبَابُ مُّتَفَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِ ٱللَّهُ ٱلْوَاحِدُ              |  |
|         | ٱلْقَهَّارُ ﴿                                                                                  |  |
| 150     | ﴿مَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا أَسُمَآءَ سَمَّيْتُمُوهَاۤ أَنتُمُ وَءَابَآؤُكُم         |  |
|         | مَّآ أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَنٍ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ أَمَرَ أَلَّا            |  |
|         | تَعْبُدُوٓاْ إِلَّاۤ إِيَّاهُۚ ذَٰلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ وَلَاكِنَّ أَكۡثَرَ ٱلنَّاسِ لَا    |  |
|         | يَعْلَمُونَ ٢                                                                                  |  |
| 234     | ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِي نَجَا مِنْهُمَا وَٱدَّكَرَ بَعْدَ أُمَّةٍ أَنَا أُنَيِّئُكُم بِتَأْوِيلِهِ ـ |  |
|         | فَأَرْسِلُونِ ١ يُوسُفُ أَيُّهَا ٱلصِّدِّيقُ أَفْتِنَا فِي سَبْعِ بَقَرَتِ سِمَانٍ             |  |
|         | يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافُ وَسَبْعِ سُنْبُلَتٍ خُضْرٍ وَأُخَرَ يَابِسَتٍ                     |  |
|         | لَّعَلِّحِ أُرْجِعُ إِلَى ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ ١٠                                  |  |
| 105     | ﴿ فَلَمَّا دَخَلُواْ عَلَيْهِ قَالُواْ يَنَأَيُّهَا ٱلْعَزِيزُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا ٱلضُّرُّ   |  |
|         | وَجِئْنَا بِبِضَاعَةٍ مُّزْجَلةٍ فَأُوْفِ لَنَا ٱلْكَيْلَ وَتَصَدَّقُ عَلَيْنَا ۗ إِنَّ        |  |
|         |                                                                                                |  |

|         | ٱللَّهَ يَجُزِى ٱلْمُتَصَدِّقِينَ۞﴾                                                                 |         |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 268     | ﴿قَالَ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ ۖ يَغْفِرُ ٱللَّهُ لَكُمٍّ وَهُوَ أَرْحَمُ                |         |
|         | ٱلرَّحِينَ۞﴾                                                                                        |         |
| 167-140 | ﴿ وَرَفَعَ أَبَوَيْهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُّواْ لَهُ و سُجَّدَا ۗ وَقَالَ يَآ أَبَتِ هَاذَا        |         |
|         | تَأُوِيلُ رُءْيَكِي مِن قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقَّا ۖ وَقَدْ أَحْسَنَ بِيٓ إِذْ             |         |
|         | أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ وَجَآءَ بِكُم مِّنَ ٱلْبَدُوِ مِنْ بَعْدِ أَن نَّزَغَ                    |         |
|         | ٱلشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخُوتِيَّ إِنَّ رَبِّي لَطِيفُ لِّمَا يَشَآءُ ۚ إِنَّهُ و هُوَ       |         |
|         | ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ۞                                                                             |         |
| 257     | ﴿قُلُ هَاذِهِ مَ سَبِيلِي أَدْعُوٓا إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي اللَّهِ |         |
|         | وَسُبْحَانَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ وَمَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ               |         |
|         | إِلَّا رِجَالًا نُّوحِىٓ إِلَيْهِم مِّنُ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰٓ ۖ أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ      |         |
|         | فَيَنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمٌّ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ            |         |
|         | لِّلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۞ حَتَّىٰۤ إِذَا ٱسْتَيْءَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُّوۤاْ       |         |
|         | أَنَّهُمْ قَدۡ كُذِبُواْ جَآءَهُمۡ نَصۡرُنَا فَنُجِّى مَن نَّشَآءٌ ۗ وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا        |         |
|         | عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ١ لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةُ لِإُوْلِي                      |         |
|         | ٱلْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَى وَلَاكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ                         |         |
|         | يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾                      |         |
| 136     | ﴿ وَلِلَّهِ يَسُجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعَا وَكَرْهَا وَظِلَالُهُم               | الرَّعد |
|         | ,                                                                                                   |         |

|         | بِٱلْغُدُوِّ وَٱلْآصَالِ ١ ١                                                              |         |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|         | , ,                                                                                       |         |
| 136–122 | ﴿ قُلُ مَن رَّبُّ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ قُلِ ٱللَّهُ ۚ قُلَ أَفَا تَّخَذْتُم مِّن      |         |
|         | دُونِهِ ۚ أَوْلِيَآءَ لَا يَمْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمۡ نَفْعَا وَلَا ضَرَّا ۚ قُلْ هَلَ      |         |
|         | يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوِى ٱلظُّلُمَتُ وَٱلنُّورُ ۗ أَمْ      |         |
|         | جَعَلُواْ لِلَّهِ شُرَكَآءَ خَلَقُواْ كَخَلْقِهِ عَنَشَابَهَ ٱلْخَلْقُ عَلَيْهِمْ قُلِ    |         |
|         | ٱللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْوَحِدُ ٱلْقَهَّارُ ۞                                |         |
| 275     | ﴿جَنَّتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآبِهِمْ وَأَزْوَ جِهِمْ             |         |
|         | وَذُرِّيَّتِهِمْ ۚ وَٱلْمَلَنبِكَةُ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ ٣              |         |
| 232     | ﴿مَّثَلُ ٱلْجُنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ ۗ تَجُرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ۗ   |         |
|         | أُكُلُهَا دَآيِمٌ وَظِلُّهَاۚ تِلْكَ عُقْبَى ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّعُقْبَى ٱلْكَافِرِينَ |         |
|         | ٱلتَّارُ شَ                                                                               |         |
| 173     | ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَسْتَ مُرْسَلًا ۚ قُلْ كَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِيدًا         |         |
|         | بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ وعِلْمُ ٱلْكِتَابِ ۞ ﴾                                |         |
| 229     | ﴿ وَءَاتَلَكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا         | إبراهيم |
|         | تُحُصُوهَا اللِّإِنسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارٌ ۞                                             |         |
| 131     | ﴿وَٱلْجَانَّ خَلَقْنَهُ مِن قَبْلُ مِن تَّارِ ٱلسَّمُومِ ۞﴾                               | الحِجر  |
| 233     | ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ مَاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمْ قَالُواْ خَيْرًا ۗ لِّلَّذِينَ   | النَّحل |
|         | أَحْسَنُواْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَيْرٌ وَلَنِعُمَ دَارُ  |         |

|         | <u>,                                      </u>                                              |         |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|         | ٱلْمُتَّقِينَ اللهُ                                                                         |         |
| 299     | ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ حَلَلًا طَيِّبَا وَٱشۡكُرُواْ نِعۡمَتَ ٱللَّهِ إِن    |         |
|         | كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴿                                                              |         |
| 274–273 | ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُواْ بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُم بِهِ ۗ وَلَيِن صَبَرُتُمْ لَهُوَ  |         |
|         | خَيْرٌ لِّلصَّابِرِينَ ۞ وَٱصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِٱللَّهِ ۚ وَلَا تَحُزَنُ         |         |
|         | عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ۞ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ          |         |
|         | ٱتَّقَواْ وَّٱلَّذِينَ هُم مُّحۡسِنُونَ ۞﴾                                                  |         |
| 150–137 | ﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ أَوْلَا حُمْ خَشْيَةَ إِمْلَتِ ۚ خَنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ إِنَّ   | الإسراء |
|         | قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْعًا كَبِيرًا ٢٠٠٠                                                      |         |
| 175     | ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا ۗ إِنَّكَ لَن تَخْرِقَ ٱلْأَرْضَ وَلَن تَبْلُغَ        |         |
|         | ٱلْجِبَالَ طُولَا ۞﴾                                                                        |         |
| 152     | ﴿ رَّبُّكُمُ ٱلَّذِي يُزْجِي لَكُمُ ٱلْفُلْكَ فِي ٱلْبَحْرِ لِتَبْتَغُواْ مِن               |         |
|         | فَضْلِهِ ۚ إِنَّهُ وَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ۞ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فِي                |         |
|         | ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهً فَلَمَّا نَجَّبْكُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ           |         |
|         | أَعْرَضْتُمْ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَفُورًا ١٠٠                                               |         |
| 153     | ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُّ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ ۖ فَلَمَّا   |         |
|         | نَجَّنكُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ أَعْرَضْتُمْ قَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَفُورًا ١٠٠                     |         |
| 149     | ﴿ وَلَقَدُ كُرَّمْنَا بَنِي ءَادَمَ وَحَمَلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقُنَكُهُم |         |
|         |                                                                                             |         |

|         | مِّنَ ٱلطَّيِّبَتِ وَفَضَّلْنَهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا ۞﴾         |       |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 123     | ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ |       |
|         | ٱلظَّللِمِينَ إِلَّا خَسَارًا ١٠٠٠                                                         |       |
| 258     | ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ         | الكهف |
|         | عِوَجَآثَ                                                                                  |       |
| 204     | ﴿ وَتَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظًا وَهُمْ رُقُودٌ ۚ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ ٱلْيَمِينِ وَذَاتَ      |       |
|         | ٱلشِّمَالِ وَكُلُّبُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ لَوِ ٱطَّلَعْتَ عَلَيْهِمُ         |       |
|         | لَوَلَّيْتَ مِنْهُمْ فِرَارًا وَلَمُلِئْتَ مِنْهُمْ رُغْبًا ١                              |       |
| 245     | ﴿ وَمَاۤ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَآبِمَةَ وَلَيِن رُّدِدتُّ إِلَىٰ رَبِّي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا  |       |
|         | مِّنْهَا مُنقَلَبًا شَ                                                                     |       |
| 245     | ﴿قَالَ ذَالِكَ مَا كُنَّا نَبْغَ فَٱرْتَدَّا عَلَىٰ ءَاثَارِهِمَا قَصَصَا ١٠٠٠             |       |
| 275     | ﴿قَالَ هَاذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ ۚ سَأُنَبِّئُكَ بِتَأُولِلِ مَا لَمْ تَسْتَطِع    |       |
|         | عَّلَيْهِ صَبْرًا ۞﴾                                                                       |       |
| 235–192 | ﴿أُمَّا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَتُ لِمَسَكِينَ يَعْمَلُونَ فِي ٱلْبَحْرِ فَأَرَدتُّ أَنْ       |       |
|         | أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبَا ٧٠                  |       |
| 275     | ﴿ وَأَمَّا ٱلْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَمَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي ٱلْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ   |       |
|         | كَنزُ لَّهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحًا فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَآ أَشُدَّهُمَا    |       |
|         | وَيَسْتَخْرِجَا كَنزَهُمَا رَحْمَةً مِّن رَّبِّكَ وَمَا فَعَلْتُهُ و عَنْ أُمْرِيْ         |       |

|         | 2                                                                                           |      |
|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|         | ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمُ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ۞                                        |      |
| 245     | ﴿ قَالَ أَمَّا مَن ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ و ثُمَّ يُرَدُّ إِلَى رَبِّهِ عَنْكَذِّبُهُ  |      |
|         | عَذَابًا نُّكْرًا ۞﴾                                                                        |      |
| 99      | ﴿ فَمَا ٱسْطَعُوٓاْ أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا ٱسْتَطَعُواْ لَهُ و نَقْبَا ۞ ﴾                   |      |
| 10      | ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِّي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبَا وَلَمْ           | مريم |
|         | أَكُنُ بِدُعَآمِكَ رَبِّ شَقِيًّا ۞                                                         |      |
| 122     | ﴿ فَكُلِي وَٱشۡرَبِي وَقَرِّي عَيۡنَا ۖ فَإِمَّا تَرَيِنَّ مِنَ ٱلۡبَشَرِ أَحَدَا فَقُولِي  |      |
|         | إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّحْمَٰنِ صَوْمًا فَلَنُ أُكَلِّمَ ٱلْيَوْمَ إِنسِيَّا ۞                |      |
| 244     | ﴿فَلَمَّآ أَتَنْهَا نُودِيَ يَنْمُوسَيِّ ٢٠٠٠                                               | طــه |
| 113     | ﴿وَٱجْعَل لِّي وَزِيرًا مِّنْ أَهْلِي ۞ هَارُونَ أَخِي ۞ ٱشُدُدُ بِهِۦٓ                     |      |
|         | أَزْرِى ۞ وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِى ۞﴾                                                       |      |
| 113     | ﴿ٱذْهَبْ أَنتَ وَأَخُوكَ بِّايَتِي وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي ۞﴾                             |      |
| 155     | ﴿ٱذْهَبْ أَنتَ وَأَخُوكَ بِاَيَتِي وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي ۞ ٱذْهَبَآ إِلَى               |      |
|         | فِرْعَوْنَ إِنَّهُ و طَغَىٰ اللَّهُ                                                         |      |
| 113     | ﴿ٱذْهَبَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ و طَغَىٰ ۞ فَقُولًا لَهُ و قَوْلًا لَّيِّنَا لَّعَلَّهُ |      |
|         | يَتَذَكَّرُ أَوۡ يَخۡشَىٰ ۞﴾                                                                |      |
| 156–113 | ﴿قَالَا رَبَّنَآ إِنَّنَا نَخَافُ أَن يَفُرُطَ عَلَيْنَآ أَوْ أَن يَطْغَىٰ ١٠٠٠             |      |
| 113     | ﴿قَالَ لَا تَخَافَأً إِنَّنِي مَعَكُمَآ أَسْمَعُ وَأَرَىٰ ۞                                 |      |
|         |                                                                                             |      |

| -113    | ﴿فَأْتِيَاهُ فَقُولَآ إِنَّا رَسُولَا رَبِّكَ فَأَرْسِلُ مَعَنَا بَنِيٓ إِسْرَآءِيلَ وَلَا |  |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 156–154 | تُعَذِّبُهُمُّ قَدْ جِعْنَكَ بِايَةٍ مِّن رَّبِّكَ ۖ وَٱلسَّكَمُ عَلَىٰ مَنِ ٱتَّبَعَ      |  |
|         | ٱلْهُدَىٰ ۞                                                                                |  |
| 113     | ﴿قَالَ فَمَن رَّبُّكُمَا يَامُوسَىٰ ۞                                                      |  |
| 192     | ﴿ وَلَقَدْ أَرَيْنَكُ ءَايَتِنَا كُلُّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَىٰ ۞﴾                            |  |
| 156-114 | ﴿قَالُواْ إِنْ هَنَانِ لَسَحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُخْرِجَاكُم مِّنُ                       |  |
|         | أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثْلَىٰ ١٠٠                        |  |
| 230-115 | ﴿فَأُوْجَسَ فِي نَفْسِهِ عِيفَةَ مُّوسَىٰ ۞﴾                                               |  |
| 112     | ﴿ فَأُلْقِيَ ٱلسَّحَرَةُ سُجَّدَا قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِرَبِّ هَارُونَ وَمُوسَىٰ ۞﴾        |  |
| 142-140 | ﴿ قَالَ ءَامَنتُمْ لَهُ و قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمُّ إِنَّهُ و لَكَبِيرُكُمُ ٱلَّذِي      |  |
|         | عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ ۖ فَلَأُقَطِّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُم مِّنْ خِلَفٍ           |  |
|         | وَلَأُصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُذُوعِ ٱلنَّخْلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَآ أَشَدُّ عَذَابَا       |  |
|         | وَأَبْقَىٰ ۞﴾                                                                              |  |
| 235     | ﴿ يَابَنِيَ إِسُرَآءِيلَ قَدُ أَنجَيْنَاكُم مِّنُ عَدُوِّكُمْ وَوَاعَدُنَاكُمْ             |  |
|         | جَانِبَ ٱلطُّورِ ٱلْأَيْمَنَ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلْوَىٰ ١ كُلُواْ      |  |
|         | مِن طَيِّبَتِ مَا رَزَقُنَكُمْ وَلَا تَطْغَوْاْ فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ                 |  |
|         | غَضَبِي ۗ وَمَن يَحُلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ ۞                                  |  |
| 114     | ﴿ وَلَقَدُ قَالَ لَهُمُ هَارُونُ مِن قَبُلُ يَاقَوْمِ إِنَّمَا فُتِنتُم بِهِ ۗ وَإِنَّ     |  |
|         |                                                                                            |  |

| وَقَالَ يَهَرُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُّواْ ۚ اللَّ تَتَبِعَنِ الْفُرُونِ يَمْشُونَ فِي الْفَعَصَيْتَ أَمْرِى ﴿ اللَّهُ مَنَ الْفُرُونِ يَمْشُونَ فِي الْفَعَمَ الْفَالَمُ يَهُدِ لَهُمْ حَمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِنَ الْفُرُونِ يَمْشُونَ فِي الْفَعَى ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّعْمَ ﴾ اللَّنبياء ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَآءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمْ الْعِينِينَ ﴾ اللَّنبياء ﴿ وَقَالَ بَلَ فَعَلَهُ لَكِيرُهُمْ هَلذَا فَسُتَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ اللَّعُونَ اللَّهُ مِنَا الْقَوْمِ اللَّذِينَ كَذَّبُواْ يَالِيَتِنَا إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءٍ ﴿ 144 عَلَيْ اللَّهُ مِنَ الْقُومِ اللَّذِينَ كَذَّبُواْ يَالِيتِنَا إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءٍ ﴿ 144 عَلَيْ اللَّهُ مُ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءٍ ﴿ 144 عَلَيْ اللَّهُ مُ كَانُوا مُومِنَ اللَّهُ مُ كَانُوا مُومِنَ اللَّهُ مُ كَانُوا مُومِنَ اللَّهُ مِنَ الْعُلُومُ اللَّهُ مِنَ الْعُلُومُ وَلَّ اللَّهُ مُ كَانُوا لَلْمَعْ اللَّهُ مُ كَانُوا عَوْمَ اللَّهُ مِنَ الْمُعْوِينَ ﴾ ﴿ وَأَنُوبُ إِنَا يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا حُفْرَانَ لِسَعْدِهِ عَلَى وَاللَّهُ مِنْ الْمُعْرَانَ لِسَعْدِهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مُن الصَّلِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا حُفْرَانَ لِسَعْدِهِ عَلَى اللَّهُ مُن الصَّلِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا حُلُومُ اللِّينَ عَلَوْلُ اللَّهُ مُن الْمُولِ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن الْبُعْثِ وَإِنَّا خَلَقْتَنَاحُمِ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِ مِنَ الْبُعْثِ فَإِنَّا خَلَقْتَنَاحُمُ اللَّهُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِ مِنَ الْبُعْثِ فَإِنَّا خَلَقْتَنَاحُمُ اللَّهُ اللَّاسُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِ مِنَ الْبُعْثِ فَإِنَّا خَلَقْتَنَاحُمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِ مِنَ الْبُعْثِ فَإِنَّا خَلَقْتَنَاحُمِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُومُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه |         |                                                                                                   |          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| أَفْعَصَيْتَ أَمْرِى ﴿ ﴾  (أَفَلَمُ يَهْدِ لَهُمْ كَمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي الْأَفَلُونِ يَمْشُونَ فِي مَسْكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِأُولِي ٱلتَّعْلِي ﴿ ﴾  (قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَنذَا فَسْتَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ \$ 192 ﴿ \$ 192 ﴿ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |         | رَبَّكُمُ ٱلرَّحْمَٰنُ فَٱتَّبِعُونِي وَأَطِيعُوٓاْ أَمْرِي ۞                                     |          |
| المَّنبياء اللَّنبياء اللَّهُ مَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّ الللللِّ الللللِّ الللللِّ اللللللِّ الللللللللل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 144     | ﴿قَالَ يَنْهَرُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُّواْ ۞ أَلَّا تَتَّبِعَنِّ                  |          |
| مَسْكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآئِتِ لِأُولِي النَّهَىٰ ﴿ ﴾  الأنبياء ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿ ﴾  ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿ ﴾  ﴿ وَمَا خَلَقُنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ ﴾  ﴿ وَمَا خَلَهُ مِنَ الْقَوْمِ اللَّذِينَ كَذَّبُواْ بِالنِيتِنَا إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءٍ ﴿ 144 فَأَعُرَفْتَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ ﴾  ﴿ وَانَصُرْنَكُ مِن الْقَوْمِ اللَّذِينَ كَذَّبُواْ بِالنِيتِنَا إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءٍ ﴿ 142 فَأَعُرُقْتَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ ﴾  ﴿ وَالْمُوبِ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَ أَيْ مَسِّنِي الصَّلُ وَأَنتَ أَرْحُمُ الرَّحِينِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ عَلَى وَانَّا لَهُ وَعَيْبُونَ ﴾ ﴿ وَانَّا لَهُ وَلَيْ اللَّهُ مِنَ الصَّلِحَتِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ عَلَى وَانَّا لَهُ وَانَّا لَهُ وَا عَفْلُهُ مِنْ الْمُعْرُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ مَا لِكَانَا قَدْ كُنَا فِي عَفْلَةٍ مِنْ هَلَا اللَّهُ مِنْ الْبُعْثِ فَإِنَا خَلَقْنَاكُمُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبُعْثِ فَإِنَا خَلَقْنَاكُمُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبُعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبُعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبُعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ اللَّهُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبُعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ اللَّالِي الْتَاسُلُولُ اللَّهُ الْمُلْ الْمُؤْمِلُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْولِي اللَّهُ الْمُلْولُولُونُ الْمُعْرُانُ الْمُلْولُولُولُولُ اللْمُلْولُولُولُولُولُولُولُ الْمُلْولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |         | أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي ﴿ ﴾                                                                          |          |
| الأنبياء ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَآءَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿ وَمَا خَلَقُونَ السَّمَآءَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿ وَقَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمُ هَلذَا فَسْعَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنظِقُونَ اللَّهِ عَلَى الْفَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ يَّالِيَنِنَآ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءٍ ﴿ 144 فَأَعُرْفَنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ وَقَالَتُ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ وَقَانَتُ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ وَقَانَتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ وَقَانَتُ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ وَقَانَتُ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴾ ﴿ وَقَانَتُ أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴿ وَقَانَا لَهُو مَنْ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَا كُفُرَانَ لِسَعْيِهِ عَلَى اللَّهُ الْمُعْرِفَ وَاللَّهُ الْمُعْرَانَ لِسَعْيِهِ عَلَى اللَّهُ الْمُعْرَانَ لِسَعْيِهِ عَلَا اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مَن اللّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُمُ فَإِنَا خَلَقَنَاكُمُ اللَّهُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ ٱلْبُعْثِ فَإِنَا خَلَقْنَاكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ ٱلْبُعْثِ فَإِنَا خَلَقْنَاكُمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ  | 173     | ﴿ أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي                |          |
| 192  ﴿ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَدَا فَسُعَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ لَا فَعَلَهُ وَمَ سَوْءِ ﴿  40 وَنَصَرْتُهُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِالْكِتِنَا ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءِ ﴿  414 وَنَصَرْتُهُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِالْكِتِنَا ۚ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءِ ﴿  42 فَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَ أَنِي مَسَّنِي ٱلطُّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴿  42 وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَ أَنِي مَسَّنِي ٱلطُّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴿  43 وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَ أَنِي مَسَّنِي ٱلطُّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴿  44 وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَ مُوْمِنُ فَلَا كُفُرَانَ لِسَعْيِهِ ۦ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا كُفُرَانَ لِسَعْيِهِ ۔  46 وَإِنَّا لَهُ وَكِتِبُونَ ﴿  48 وَإِنَّا لَهُ وَكِتِبُونَ ﴿  49 وَإِنَّا لَهُ وَكِتَبُونَ ﴿  49 وَاقْتَرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحُقُّ فَإِذَا هِى شَاخِصَةٌ أَبْصَارُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا عَلَوْمُ وَلَا كُنُواْ طَلِيمِينَ ﴿  49 وَإِنَّا لَهُ وَكَتَبُونَ ﴿  40 وَإِنَّا لَهُ وَكَتَا فِي غَفْلَةٍ مِنْ هَلَا أَلْ كُنَّا طَلِيمِينَ ﴿  40 وَاقْتَرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحُقُ فِي وَيْبٍ مِنَ ٱلْبُغْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم وَاللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ ٱلْبُغْثِ فَإِنَا خَلَقْنَاكُمُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ ٱلْبُغْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ وَاللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ ٱلْبُغْثِ فَإِنَا خَلَقْنَاكُمُ الْعَلَى الْعَلْمُ وَالْتَاسُ إِنْ كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ ٱلْبُعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ الْعَلَامِينَ ﴿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         | مَسَكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآئِيتِ لِّأُولِي ٱلنُّهَىٰ ١٠                                    |          |
| الحج ﴿ وَيَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِن الْفَوْمِ النِّدِينَ كَنتُمُ فِي رَيْبٍ مِن الْفَوْمِ النَّذِينَ كَذَا وَلَيْ مَسَّنِي الضَّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّرْجِينَ اللَّهُ الْمَعْمِينَ ﴿ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّرْجِينَ اللَّهُ وَأَيْنَ الْحُمُ الرَّرْجِينَ اللَّهُ وَأَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ مِينَ الصَّلِحَتِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا كُفُرانَ لِسَعْيِهِ وَ وَإِنَّا لَهُ وَكَتِبُونَ ﴾ ﴿ وَأَنْ اللَّهُ وَكَتبُونَ ﴾ ﴿ وَأَنْ اللَّهُ وَكُنّا فِي عَفْلَةٍ مِنْ هَلَذَا بَلُ كُنّا ظَلِمِينَ ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللل | 175     | ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَآءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِبِينَ ﴿                            | الأنبياء |
| ﴿ وَنَصَرُنَهُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ يِّايَتِنَأَ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءِ فَأَغُرَقُنَهُمُ أَجْمَعِينَ ﴿ فَأَ عَنَى الشَّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ 122 مَا الشَّرِي الشَّرِي الشَّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ 123 هُوَ مُوْمِنُ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ 123 وَهُوَ مُوْمِنُ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ 123 وَإِنَّا لَهُ وَكَتِبُونَ ﴿ فَا الصَّلِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ 128 وَإِنَّا لَهُ وَكَتِبُونَ ﴿ فَا الصَّلِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنُ أَبْصَرُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنْ هَلَذَا بَلُ كُنَّا طَلِمِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللْهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللللللللَّهُ الللللللللِّهُ الللللِّهُ الللللللللِّهُ الللللللللللللللللللللللللللللللللللل                                                                                                                                                                                | 192     | ﴿قَالَ بَلُ فَعَلَهُ ۚ كَبِيرُهُمُ هَاذَا فَسْعَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ                   |          |
| المُعْرِينَ اللَّهُ مُعِينَ اللَّهُ المُعَيِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ المَّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ المَّالِحِينَ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ 123 مَنَ الصَّلِحَتِ وَهُو مُؤْمِنُ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ 123 وَإِنَّا لَهُ وَكَتِبُونَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللِّهُ الللللِّ الللللِّ الللللِّ الللللِّهُ اللللللِّهُ |         |                                                                                                   |          |
| 122  ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ وَ أَنِي مَسَّنِي ٱلظُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ  ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ ۔  وَإِنَّا لَهُ وَكَتِبُونَ ﴿ وَإِنَّا لَهُ وَكَتِبُونَ ﴿ وَإِنَّا لَهُ وَكَتِبُونَ ﴿ وَاقْتُرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحُقُّ فَإِذَا هِي شَخِصَةٌ أَبْصَارُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ  128  عَوْيلُنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَلذَا بَلْ كُنَّا ظَللِمِينَ ﴿ الْحَجَ ﴿ يَوَيلُنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَلذَا بَلْ كُنَّا ظَللِمِينَ ﴿ الْحَجَ ﴿ وَيَا أَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ مِنَ الْمَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ الْحَلَامُ اللَّهُ اللَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلِيلِيلَا الللّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ اللْهُ اللللللَّهُ الللللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللللَّهُ اللللْهُ الللللّٰ اللللللللّٰ اللللللّٰ اللللللّٰ الللللللللّٰ الللللّٰ اللللللّٰ الللللّٰ الللللللللل                                                                                                                                                                                                                                   | 144     | ﴿ وَنَصَرُنَهُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِاَيَتِنَأَّ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْءٍ |          |
| 123 ﴿ فَمَن يَعُمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ وَ وَإِنَّا لَهُ وَكَتِبُونَ ﴿ وَالْفَرِينَ اللَّهُ مِن اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلَا عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى عَلَى اللَّهُ ع |         | فَأَغُرَقُنَاهُمْ أَجْمَعِينَ ٧                                                                   |          |
| وَ اِنَّا لَهُ وَ كَتِبُونَ ﴿ الْمَالُوعُ لَا الْحَالُونَ ﴿ الْحَالُونِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْحَالُ اللَّهِ الْحَالُ اللَّهِ الْحَالُ اللَّهِ الْحَالُ اللَّهِ الْحَالُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل | 122     | ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ ٓ أَنِّي مَسَّنِيَ ٱلضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّاحِمِينَ       |          |
| وَ اِنَّا لَهُ وَ كَتِبُونَ ﴿ الْمَالُوعُ لَا الْحَالُونَ ﴿ الْحَالُونِ اللَّهِ عَلَيْهِ الْحَالُ اللَّهِ الْحَالُ اللَّهِ الْحَالُ اللَّهِ الْحَالُ اللَّهِ الْحَالُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل |         |                                                                                                   |          |
| ﴿ وَٱقْتَرَبَ ٱلْوَعُدُ ٱلْحِقُ فَإِذَا هِى شَخِصَةً أَبْصَارُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا عَمْرُ الَّذِينَ كَفَرُواْ لَا عَمْرُواْ لَا عَمْرُواْ لَا عَمْرُواْ لَا عَلْمَ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْمُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَاكُمُ عَلَّا عَلَالَهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَاكُمُ عَلَا عَلَالَةُ عَلَاكُمُ عَلَا عَلَاكُ عَلَا عَلَالَالِكُمْ عَلَا عَلَاكُمُ عَلَا عَلَالِكُمْ عَلَا عَلَا عَلَاكُمُ عَلَا عَلَاكُمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاكُمُ عَلَا عَلَا عَلَالْكُمْ عَلَا عَلَا عَلَاكُمُ عَلَا عَلَالِكُمْ عَلَا عَلَالِكُمُ عَلَا عَلَالِكُمْ عَلَا عَلَا عَلَالِكُمْ عَلَالِكُمْ عَلَا عَلَالْمُ عَلَا عَلَا عَلَالِهُ عَلَا عَلَا عَلَالِكُمْ عَلَا عَلَ | 123     | ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ ـ                    |          |
| يَويُلنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَنذَا بَلْ كُنَّا ظَلِمِينَ ۞﴾<br>الحَج ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقُنَكُم 157-158                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |         | وَإِنَّا لَهُ و كَتِبُونَ ١٠٠٠                                                                    |          |
| الحَج ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُم 157-158                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 128     | ﴿ وَٱقْتَرَبَ ٱلْوَعْدُ ٱلْحَقُّ فَإِذَا هِيَ شَخِصَةً أَبْصَارُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ              |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         | يَوَيُلَنَا قَدُ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَنذَا بَلْ كُنَّا ظَلِمِينَ ١٠                        |          |
| مِّن تُرَابِ ثُمَّ مِن تُّطْفَةِ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةِ ثُمَّ مِن مُّضَغَةِ مُّخَلَّقَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 158–157 | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمُ فِي رَيْبٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم               | الحتج    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         | مِّن تُرَابِ ثُمَّ مِن نُّطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُّضْغَةٍ مُّخَلَّقَةٍ             |          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         | مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِن مُّضْغَةٍ مُّخَلَّقَةٍ              |          |

|     | وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ لِّنُبَيِّنَ لَكُمُّ وَنُقِرُّ فِي ٱلْأَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَىٰٓ أَجَل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|     | مُّسَمَّى ثُمَّ نُخُرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوٓاْ أَشُدَّكُمٍ وَمِنكُم مَّن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
|     | يُتَوَقَّى وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَيْلًا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
|     | عِلْمِ شَيْئَا وَتَرَى ٱلْأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَآ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
|     | ٱهۡتَزَّتُ وَرَبَتُ وَأَنْبَتَتُ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ۞ ﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
| 246 | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّابِئِينَ وَٱلتَّصَارَىٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
|     | وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُوٓا إِنَّ ٱللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ۚ إِنَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
|     | ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ۞﴾                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| 108 | ﴿ أَفَلَمْ يَدَّبَّرُواْ ٱلْقَوْلَ أَمْ جَآءَهُم مَّا لَمْ يَأْتِ ءَابَآءَهُمُ ٱلْأَوَّلِينَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | المُؤمنون |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| 157 | وَقُل لِّلْمُؤُمِنَاتِ يَغْضُضَنَ مِنُ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ ﴿ وَقُل لِلْمُؤُمِنَاتِ يَغْضُضَنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | النُّور   |
| 157 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | النُّور   |
| 157 | ﴿ وَقُل لِّلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | النُّور   |
| 157 | ﴿ وَقُل لِّلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضَنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَىٰ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَىٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | النُّور   |
| 157 | وَقُل لِلْمُؤُمِنَتِ يَغْضُضَنَ مِنْ أَبْصَرِهِنَّ وَيَحْفَظَنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا لِلْمُؤُمِنَتِ يَغْضُضَنَ مِنْ أَبْصَرِهِنَّ وَلَيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَىٰ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَىٰ جُيُوبِهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ ءَابَآيِهِنَّ أَوْ ءَابَآيِهِنَ أَوْ ءَابَآيِهِنَ أَوْ ءَابَآيِهِنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | النُّور   |
| 157 | ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَرِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ جِخُمُرِهِنَّ عَلَى وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ جِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ ءَابَآبِهِنَّ أَوْ ءَابَآءِ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ ءَابَآبِهِنَّ أَوْ ءَابَآءِ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ إِخْوَنِهِنَّ أَوْ بَنِيَ اللَّهُ عَلَيْهِنَّ أَوْ إِخْوَنِهِنَّ أَوْ بَنِيَ اللَّهِ اللَّهُ مُولَتِهِنَّ أَوْ إِخْوَنِهِنَّ أَوْ بَنِيَ اللَّهُ وَلَتِهِنَّ أَوْ إِخْوَنِهِنَّ أَوْ بَنِيَ                                                                                                                                                                                                                                                            | النُّور   |
| 157 | ﴿ وَقُل لِلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَرِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَىٰ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَىٰ جُيُوبِهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُولَتِهِنَّ أَوْ ءَابَآبِهِنَّ أَوْ بَنِيَ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ إِخُونِهِنَّ أَوْ بَنِيَ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ إِخُونِهِنَّ أَوْ بَنِيَ إِخُونِهِنَّ أَوْ بَنِيَ أَوْ فِسَآبِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُهُنَّ أَوِ بَنِيَ إِخُونِهِنَّ أَوْ فِسَآبِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُهُنَّ أَوْ بَنِيَ إِخُونِهِنَّ أَوْ فِسَآبِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُهُنَّ أَوْ بَنِيَ أَخُونِهِنَ أَوْ فِسَآبِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُهُنَّ أَو | النُّور   |

|         | لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ الله                                                                    |          |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 196     | ﴿ وَلَيَسْتَعْفِفِ ٱلَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّىٰ يُغْنِيَهُمُ ٱللَّهُ مِن            |          |
|         | فَضْلِهِ } وَٱلَّذِينَ يَبْتَغُونَ ٱلْكِتَبَ مِمَّا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمُ                       |          |
|         | فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً وَءَاتُوهُم مِّن مَّالِ ٱللَّهِ ٱلَّذِيّ         |          |
|         | ءَاتَىٰكُمْ وَلَا تُكْرِهُواْ فَتَيَىٰتِكُمْ عَلَى ٱلْبِغَآءِ إِنْ أَرَدُنَ تَحَصُّنَا          |          |
|         | لِّتَبْتَغُواْ عَرَضَ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ۚ وَمَن يُكْرِهِهُّنَّ فَإِنَّ ٱللَّهَ مِنْ بَعْدِ |          |
|         | إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ٣٠٠                                                             |          |
| 159     | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءامَنُواْ لِيَسْتَغْذِنكُمُ ٱلَّذِينَ مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمْ             |          |
|         | وَٱلَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُواْ ٱلْحُلُمَ مِنكُمْ ثَلَثَ مَرَّاتٍ مِّن قَبْلِ صَلَوْةِ             |          |
|         | ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُم مِّنَ ٱلظَّهِيرَةِ وَمِنُ بَعْدِ صَلَوْةِ                |          |
|         | ٱلْعِشَآءِ ثَلَثُ عَوْرَتِ لَّكُمُّ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلَا عَلَيْهِمْ جُنَاحُ                  |          |
|         | بَعْدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُم بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ كَذَالِكَ يُبَيِّنُ                   |          |
|         | ٱللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَاتِ ۚ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ۞﴾                                         |          |
| 159–157 | ﴿ وَإِذَا بَلَغَ ٱلْأَطْفَالُ مِنكُمُ ٱلْحُلُمَ فَلْيَسْتَغَذِنُواْ كَمَا ٱسْتَغْذَنَ           |          |
|         | ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَنَالِكَ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ ءَايَتِهِ ۗ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ       |          |
|         | حَكِيمٌ ۞                                                                                       |          |
| 123     | ﴿ وَلَقَدُ صَرَّفْنَهُ بَيْنَهُمُ لِيَذَّكَّرُواْ فَأَبَىٰٓ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا            | الفُرقان |
|         | كُفُورَا۞﴾                                                                                      |          |
| _       |                                                                                                 |          |

| 141     | ﴿ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ  |           |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|         | ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱلرَّحْمَانُ فَسْعَلْ بِهِۦ خَبِيرًا ١٠٠٠                     |           |
| 188     | ﴿وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدَا وَقِيَلَمَا ١٠٠٠                           |           |
| 250     | ﴿ فَقَدُ كَذَّبُواْ فَسَيَأْتِيهِمْ أَنْبَنَؤُاْ مَا كَانُواْ بِهِ ـ يَسْتَهْزِءُونَ ۞  | الشُّعراء |
| 155     | ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي ٓ أَخَافُ أَن يُكَذِّبُونِ ۞ وَيَضِيقُ صَدْرِى وَلَا                |           |
|         | يَنطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلُ إِلَىٰ هَـٰرُونَ ۞ وَلَهُمْ عَلَىٰٓ ذَنْبُ فَأَخَافُ      |           |
|         | أَن يَقْتُلُونِ ۞ قَالَ كَلَّا ۗ فَٱذْهَبَا بِاَيَتِنَا ۗ إِنَّا مَعَكُم مُّسْتَمِعُونَ |           |
|         | ا فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ اللَّهُ أَرْسِلُ      |           |
|         | مَعَنَا بَنِيَ إِسْرَءِيلَ ٧                                                            |           |
| 114     | ﴿وَيَضِيقُ صَدْرِي وَلَا يَنطَلِقُ لِسَانِي فَأَرْسِلُ إِلَىٰ هَارُونَ ۞﴾               |           |
| 156     | ﴿ وَلَهُمْ عَلَىَّ ذَنْبُ فَأَخَافُ أَن يَقْتُلُونِ ١                                   |           |
| 114     | ﴿قَالَ كَلَّا ۗ فَٱذْهَبَا بِاَيَتِنَا ۗ إِنَّا مَعَكُم مُّسْتَمِعُونَ ۞﴾               |           |
| 156–154 | ﴿فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولَا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَللَمِينَ ١٠٠                   |           |
| 267-155 | ﴿قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ۞        |           |
| 100     | ﴿ فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لِي رَبِّي حُكْمًا وَجَعَلَنِي          |           |
|         | مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ وَتِلْكَ نِعْمَةُ تَمُنُّهَا عَلَى ٓ أَنْ عَبَّدتَّ بَنِيٓ        |           |
|         | إِسْرَآءِيلَ ۞ قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ۞﴾                             |           |
| 155     | ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ قَالَ رَبُّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ        |           |

|     | وَمَا بَيْنَهُمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُوقِنِينَ ﴿ قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ وَ أَلَا تَسْتَمِعُونَ |  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|     | ا قَالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ اللَّهَ قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ                        |  |
|     | ٱلَّذِيّ أُرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونٌ ۞ قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ                            |  |
|     | وَمَا بَيْنَهُمَأَ إِن كُنتُمْ تَعْقِلُونَ۞ قَالَ لَبِنِ ٱتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي                         |  |
|     | لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ ﴿                                                                      |  |
| 114 | ﴿قَالَ لَبِنِ ٱتَّخَذْتَ إِلَهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ                               |  |
|     |                                                                                                             |  |
| 114 | ﴿قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلَهُ ٓ إِنَّ هَاذَا لَسَحِرٌ عَلِيمٌ ۞ يُرِيدُ أَن                                    |  |
|     | يُخْرِجَكُم مِّنْ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِ عَلَمَاذَا تَأْمُرُونَ ۞                                             |  |
| 156 | ﴿ يُرِيدُ أَن يُخُرِجَكُم مِّنَ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِ عَلَاذَا تَأْمُرُونَ                                   |  |
|     | (To)                                                                                                        |  |
| 112 | ﴿ فَأُلْقِى ٱلسَّحَرَةُ سَجِدِينَ ۞ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞                              |  |
|     | رَبِّ مُوسَىٰ وَهَارُونَ ۞﴾                                                                                 |  |
| 267 | ﴿وَٱتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَهِيمَ ۞ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا                                |  |
|     | تَعۡبُدُونَ۞﴾                                                                                               |  |
| 266 | ﴿ وَمَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ                                |  |
|     | ٱلْعَالَمِينَ ٢٠٠                                                                                           |  |
| 266 | ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ                                |  |
|     | ·                                                                                                           |  |

|         | ٱلْعَالَمِينَ ١                                                                            |         |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 118     | ﴿قَالَ هَاذِهِ عَنَاقَةُ لَّهَا شِرْبُ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمِ مَّعْلُومِ ۞                 |         |
| 117     | ﴿ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوٓءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ يَوْمٍ عَظِيمِ ۞                       |         |
| 266     | ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ               |         |
|         | ٱلْعَلَمِينَ ١                                                                             |         |
| 266     | ﴿ وَمَا أَسْعَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ ۖ إِنْ أَجْرِى إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ               |         |
|         | ٱلْعَلَمِينَ ١                                                                             |         |
| 227     | ﴿وَٱلشُّعَرَآءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُدِنَ ۞﴾                                              |         |
| 244     | ﴿ فَلَمَّا جَآءَهَا نُودِيَ أَنُ بُورِكَ مَن فِي ٱلنَّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا                 | النَّمل |
|         | وَسُبْحَانَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ٨                                                  |         |
| 163     | ﴿ وَأَلْقِ عَصَاكَ ۚ فَلَمَّا رَءَاهَا تَهْتَزُّ كَأَنَّهَا جَآنُّ وَلَّى مُدْبِرًا وَلَمْ |         |
|         | يُعَقِّبُۚ يَهُوسَىٰ لَا تَخَفُ إِنِّي لَا يَخَافُ لَدَىَّ ٱلْمُرْسَلُونَ ١٠٠              |         |
| 163-162 | ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ         |         |
|         | إِلَّا مَن شَآءَ ٱللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَخِرِينَ ١٠٠٠                                   |         |
| 163     | ﴿ مَن جَآءَ بِٱلْحُسَنَةِ فَلَهُ و خَيْرٌ مِّنْهَا وَهُم مِّن فَزَعٍ يَوْمَبِدٍ            |         |
|         | ءَامِنُونَ الله                                                                            |         |
| 226     | ﴿قَالَتُ إِحْدَنَّهُمَا يَنَّأَبَتِ ٱسْتَغْجِرُهُ ۗ إِنَّ خَيْرَ مَنِ ٱسْتَغْجَرْتَ        | القَصَص |
|         | ٱلْقَوِيُّ ٱلْأَمِينُ ۞﴾                                                                   |         |

| 197     | ﴿قَالَ سَنَشُدُّ عَضُدَكَ بِأَخِيكَ وَنَجُعَلُ لَكُمَا سُلُطَنَا فَلَا                           |          |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|         | يَصِلُونَ إِلَيْكُمَا كِايَتِنَأْ أَنتُمَا وَمَنِ ٱتَّبَعَكُمَا ٱلْغَلِبُونَ ٢٠٠٠                |          |
| 206     | ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّىٰ يَبْعَثَ فِيۤ أُمِّهَا رَسُولًا                 |          |
|         | يَتْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَتِنَا ۚ وَمَا كُنَّا مُهْلِكِي ٱلْقُرَىٰۤ إِلَّا وَأَهْلُهَا ظَلِمُونَ |          |
|         | (61)                                                                                             |          |
| 152     | ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ۚ إِلَّا أَن قَالُواْ ٱقْتُلُوهُ أَوْ حَرِّقُوهُ فَأَنْجَلهُ      | العنكبوت |
|         | ٱللَّهُ مِنَ ٱلنَّارِّ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَايَتِ لِّقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞﴾                        |          |
| 131     | ﴿ وَعَادَا وَثَمُودَاْ وَقَد تَّبَيَّنَ لَكُم مِّن مَّسَكِنِهِم ۗ وَزَيَّنَ لَهُم                |          |
|         | ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ                |          |
|         |                                                                                                  |          |
| 153-152 | ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلْكِ دَعَواْ ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا خَجَّنهُمْ  |          |
|         | إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ٢٠٠٠                                                       |          |
| 162     | ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوا ۚ أَنَّ ٱللَّهَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي       | الرُّوم  |
|         | ذَالِكَ لَايَتِ لِّقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞                                                          |          |
| 246     | ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَفُصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَّكَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ              | السَّجدة |
|         | يَخْتَلِفُونَ ۞﴾                                                                                 |          |
| 136     | ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوا ۚ أَنَّا نَسُوقُ ٱلْمَآءَ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلْجُرُزِ فَنُخْرِجُ بِهِۦ          |          |
|         | زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَمُهُمْ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلَا يُبْصِرُونَ ١                         |          |

| 274 | ﴿ مَّا جَعَلَ ٱللَّهُ لِرَجُلٍ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ۚ وَمَا جَعَلَ                                               | الأُحزاب |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|     | أَزُورَجَكُمُ ٱلَّتِي تُظَاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَاتِكُمْ وَمَا جَعَلَ                                                 |          |
|     | أَدْعِيَآءَكُمْ أَبْنَآءَكُمْ ذَالِكُمْ قَوْلُكُم بِأَفْوَاهِكُمْ وَٱللَّهُ                                              |          |
|     | يَقُولُ ٱلْحَقَّ وَهُوَ يَهْدِي ٱلسَّبِيلَ ۞                                                                             |          |
| 132 | ﴿ وَإِذْ أَخَذُنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّ عَن مِيثَاقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُّوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ                                  |          |
|     | وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمَ ۗ وَأَخَذُنَا مِنْهُم مِّيثَنَقًا غَلِيظًا ٧٠                                          |          |
| 216 | ﴿يَحُسَبُونَ ٱلْأَحْزَابَ لَمْ يَذُهَبُوا وَإِن يَأْتِ ٱلْأَحْزَابُ يَوَدُّوا لَو                                        |          |
|     | أَنَّهُم بَادُونَ فِي ٱلْأَعْرَابِ يَسْعَلُونَ عَنْ أَنْبَآبِكُمُّ وَلَوْ كَانُواْ                                       |          |
|     | فِيكُم مَّا قَتَلُوٓا إِلَّا قَلِيلًا ۞﴾                                                                                 |          |
| 106 | ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُسْلِمَتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِتِ وَٱلْمُؤْمِنِينَ |          |
|     | وَٱلْقَانِتَاتِ وَٱلصَّدِقِينَ وَٱلصَّدِقَاتِ وَٱلصَّدِينَ وَٱلصَّدِينَ وَٱلصَّدِرَتِ                                    |          |
|     | وَٱلْخَشِعِينَ وَٱلْخَشِعَتِ وَٱلْمُتَصَدِقِينَ وَٱلْمُتَصَدِقِينَ وَٱلْمُتَصَدِقَتِ                                     |          |
|     | وَٱلصَّنبِمِينَ وَٱلصَّنبِمَتِ وَٱلْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَٱلْحَافِظَتِ                                                |          |
|     | وَٱلنَّاكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلنَّاكِرَتِ أَعَدَّ ٱللَّهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا                              |          |
|     | عَظِيمًا شَ                                                                                                              |          |
| 274 | ﴿ يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي ٱلتَّارِ يَقُولُونَ يَالَيْتَنَآ أَطَعُنَا ٱللَّهَ                                    |          |
|     | وَأَطَعُنَا ٱلرَّسُولَا ١ وَقَالُواْ رَبَّنَآ إِنَّآ أَطَعُنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَآءَنَا                                 |          |
|     | فَأَضَلُّونَا ٱلسَّبِيلَا ١                                                                                              |          |
| -   |                                                                                                                          | -        |

| 258 | ﴿ ٱلْحُمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ          | سبا  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------|------|
|     | ٱلْحَمْدُ فِي ٱلْآخِرَةِ وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ۞                                   |      |
| 235 | ﴿ أَنِ آعُمَلُ سَبِغَتِ وَقَدِّرُ فِي ٱلسَّرُدِّ وَآعُمَلُواْ صَلِحًا ۗ إِنِّي بِمَا      |      |
|     | تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ۞﴾                                                                    |      |
| 136 | ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ - وَيَقُدِرُ لَهُ وَ  |      |
|     | وَمَآ أَنفَقُتُم مِّن شَيْءٍ فَهُوَ يُخُلِفُهُ ۗ وَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ٢٠٠٠ ﴾        |      |
| 136 | ﴿ فَٱلْيَوْمَ لَا يَمْلِكُ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ نَّفْعَا وَلَا ضَرَّا وَنَقُولُ            |      |
|     | لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ۞﴾        |      |
| 258 | ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ جَاعِلِ ٱلْمَلَتَبِكَةِ رُسُلًا      | فاطر |
|     | أُوْلِيٓ أَجْنِحَةٍ مَّثْنَىٰ وَثُلَثَ وَرُبَغَ يَزِيدُ فِي ٱلْخُلُقِ مَا يَشَآءُ إِنَّ   |      |
|     | ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ۞﴾                                                    |      |
| 204 | ﴿يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱذْكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمٌّ هَلَ مِنْ خَالِقٍ          |      |
|     | غَيْرُ ٱللَّهِ يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضَ لَآ إِلَّهَ إِلَّا هُوَّ فَأَنَّى |      |
|     | تُؤْفَكُونَ ٢٠٠                                                                           |      |
| 202 | ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَآتِ وَٱلْأَنْعَمِ مُخْتَلِفٌ أَلْوَنْهُ و كَذَلِكُ ۚ إِنَّمَا  |      |
|     | يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَ وَأُا إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ ۞ ﴾          |      |
| 226 | ﴿ وَلَوْ يُؤَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِمَا كَسَبُواْ مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِن       |      |
|     | دَآبَةٍ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُّسَمَّى ۖ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ |      |
|     |                                                                                           |      |

| ( a .a                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الله كان بِعِبَادِهِ عَبِصِيرًا ۞﴾                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ﴿ وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ١                 | یسّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ﴿هُمْ وَأَزْوَاجُهُمْ فِي ظِلَالٍ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ مُتَّكِئُونَ ۞                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ﴿ فَقَالَ إِنِّ أَحْبَبْتُ حُبَّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّي حَتَّىٰ تَوَارَتُ                 | õ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| بِٱلْحِجَابِ اللهِ                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ﴿مُتَّكِئِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَكِهَةٍ كَثِيرَةٍ وَشَرَابٍ ۞﴾                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ﴿ خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنزَلَ                    | الزُّمَر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| لَكُم مِّنَ ٱلْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةَ أَزُواجٍ يَخُلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| خَلْقًا مِّنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلْمَتِ ثَلَثِّ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٱلْمُلْكُ ۚ لَاۤ إِلَّهَ إِلَّا هُوَّ فَأَنَّى تُصۡرَفُونَ ۞﴾                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ﴿ فَٱعۡبُدُواْ مَا شِئۡتُم مِّن دُونِهِ ۚ قُلُ إِنَّ ٱلۡخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهۡلِيهِمۡ يَوۡمَ ٱلۡقِيَكَمَةِ ۗ أَلَا ذَالِكَ هُوَ ٱلْخُسۡرَانُ     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٱلْمُبِينُ ۞﴾                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ﴿إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ٢٠٠٠                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ﴿ ٱللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِي لَمْ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمَوْتَ وَيُرْسِلُ ٱلْأُخْرَىٰۤ إِلَىٓ أَجَلِ            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مُّسَمَّىۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِّقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ١٠٠                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ﴿ أَوَ لَمْ يَعْلَمُوا ۚ أَنَّ ٱللَّهَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّ فِي |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                | ﴿ هُمْ وَأَزُورَ جُهُمْ فِي ظِلَلْ عَلَى ٱلأَرَابِكِ مُتَكِئُونَ ﴿ وَهِمْ وَأَزُورَ جُهُمْ فِي ظِلَلْ عَلَى ٱلأَرَابِكِ مُتَكِئُونَ ﴿ وَقِي حَقَى تَوَارَتُ وَالْحَبَابِ ﴿ وَ اللّهُ الله الله الله الله الله الله الله ال |

|         | 1                                                                                                    |           |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|         | ذَالِكَ لَايَاتِ لِّقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ۞ ﴾                                                           |           |
| 127     | ﴿بَلِ ٱللَّهَ فَٱعْبُدُ وَكُن مِّنَ ٱلشَّكِرِينَ ۞﴾                                                  |           |
| 174–163 | ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا                     |           |
|         | مَن شَآءَ ٱللَّهُ ۚ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ۞                    |           |
| 116–115 | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنٍ أَتَنْهُمْ إِن فِي                | غَافِر    |
|         | صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبْرُ مَّا هُم بِبَلِغِيةً فَٱسْتَعِذُ بِٱللَّهِ إِنَّهُ هُوَ                    |           |
|         | ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ۞﴾                                                                             |           |
| 158–157 | ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُّطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ                  |           |
|         | يُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوٓاْ أَشُدَّكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُواْ شُيُوخَا                    |           |
|         | وَمِنكُم مَّن يُتَوَفَّى مِن قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوٓا أَجَلَا مُّسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ                  |           |
|         | تَعْقِلُونَ ۞﴾                                                                                       |           |
| 246     | ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُّمْ عَلَيْنَا ۖ قَالُوٓا أَنطَقَنَا ٱللَّهُ ٱلَّذِي           | فُصِّلَتُ |
|         | أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ۞ ﴾                    |           |
| 116-115 | ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَزْغٌ فَٱسْتَعِذُ بِٱللَّهِ ۖ إِنَّهُ وَهُو                |           |
|         | ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه |           |
| 246     | ﴿إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ وَمَا تَخُرُجُ مِن ثَمَرَتِ مِّنْ أَكْمَامِهَا                   |           |
|         | وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أُنثَىٰ وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ ۚ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ            |           |
|         | شُرَكَآءِى قَالُوٓاْ ءَاذَنَّكَ مَامِنَّا مِن شَهِيدٍ ١٠٠٠                                           |           |

| 246-245 | ﴿ وَلَيِنُ أَذَقَنَاهُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَاذَا لِي |            |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|         | وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَآبِمَةً وَلَيِن رُّجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّيٓ إِنَّ لِي عِندَهُ          |            |
|         | لَلْحُسْنَيْ ۚ فَلَنُنَبِّئَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَلَئُذِيقَنَّهُم مِّنْ    |            |
|         | عَذَابٍ غَلِيظٍ ۞                                                                              |            |
| 128     | ﴿ صِرَاطِ ٱللَّهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُّ أَلَآ إِلَى          | الشُّورَيْ |
|         | ٱللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ ۞﴾                                                                  |            |
| 188     | ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآءُ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴿       | الزُّخرف   |
| 156–154 | ﴿ وَلَقَدُ أُرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِاَيَتِنَآ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ عَقَالَ إِنِّي       |            |
|         | رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞                                                                  |            |
| 275     | ﴿ٱدۡخُلُواْ ٱلۡجَنَّةَ أَنتُمۡ وَأَزُوا جُكُمۡ تُحۡبَرُونَ ۞﴾                                  |            |
| 217     | ﴿يَدُعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَكِهَةٍ ءَامِنِينَ ۞﴾                                               | الدُّخَان  |
| 215     | ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرُبَ ٱلرِّقَابِ حَتَّى إِذَا                       | مُحَمَّد   |
|         | أَثْخَنتُمُوهُمْ فَشُدُّواْ ٱلْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَآءً حَتَّى تَضَعَ   |            |
|         | ٱلْحَرْبُ أَوْزَارَهَا ۚ ذَالِكَ ۗ وَلَوْ يَشَآءُ ٱللَّهُ لَا ۗنتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَاكِن       |            |
|         | لِّيَبْلُوَاْ بَعْضَكُم بِبَعْضٍ وَٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَلَن يُضِلَّ       |            |
|         | أَعْمَلَهُمْ ۞﴾                                                                                |            |
| 107     | ﴿أُوْلَتِبِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَأَعْمَىٰ أَبْصَارَهُمْ ٣٠٠          |            |
| 107     | ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَاۤ ۞﴾                      |            |

| 269     | ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَا مُّبِينَا ۞﴾                                                   | الفَتح     |
|---------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 268     | ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحَا مُّبِينَا ۞ لِّيَغُفِرَ لَكَ ٱللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن         |            |
|         | ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ وَ عَلَيْكَ وَيَهْدِيكَ صِرَطًا                 |            |
|         | مُّسْتَقِيمًا ۞ وَيَنصُرَكَ ٱللَّهُ نَصْرًا عَزِيزًا ۞                                        |            |
| 161     | ﴿هُوَ ٱلَّذِيّ أَنزَلَ ٱلسَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوٓا إِيمَانَا       |            |
|         | مَّعَ إِيمَانِهِمُّ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا      |            |
|         | حَكِيمًا ۞﴾                                                                                   |            |
| 162     | ﴿وَيُعَذِّبَ ٱلْمُنَافِقِينَ وَٱلْمُنَافِقَاتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكَاتِ              |            |
|         | ٱلظَّآنِينَ بِٱللَّهِ ظَنَّ ٱلسَّوْءِ عَلَيْهِمْ دَآبِرَةُ ٱلسَّوْءِ وَغَضِبَ ٱللَّهُ         |            |
|         | عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَّ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ١٠                     |            |
| 162–161 | ﴿ وَلِلَّهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ١٠٠             |            |
| 109     | ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ يَدُ ٱللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ |            |
|         | فَمَن نَّكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ ﴿ وَمَنْ أُوفَىٰ بِمَا عَلَهَدَ               |            |
|         | عَلَيْهُ ٱللَّهَ فَسَيُؤُتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ۞                                             |            |
| 207     | ﴿ وَإِنَّ ٱلدِّينَ لَوَاقِعُ ۞                                                                | الذَّاريات |
| 207     | ﴿ هَلَ أَتَىٰكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ۞ إِذْ دَخَلُواْ                    |            |
|         | عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمَا ۗ قَالَ سَلَامٌ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ ١٠٠٠                           |            |
| 234     | ﴿إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمَا ۖ قَالَ سَلَمٌ قَوْمٌ مُّنكَرُونَ ۞﴾              |            |

| 131     | ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞﴾                                   |            |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 141     | ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْهَوَيْ ٢٠٠                                                              | النَّجـم   |
| 177     | ﴿خُشَّعًا أَبْصَارُهُمْ يَخُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُّنتَشِرٌ           | القَمَر    |
|         |                                                                                                |            |
| 10      | ﴿ فَلَوْلَآ إِذَا بَلَغَتِ ٱلْحُلُقُومَ ۞ وَأَنتُمْ حِينَبِذِ تَنظُرُونَ ۞                     | الوَاقِعَة |
| 234     | ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تُنفِقُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلِلَّهِ مِيرَاثُ ٱلسَّمَوَاتِ           | الحَدِيد   |
|         | وَٱلْأَرْضَ لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَّن أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَاتَلَ                   |            |
|         | أُوْلَنَيِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِّنَ ٱلَّذِينَ أَنفَقُواْ مِنْ بَعْدُ وَقَلْتَلُواْ وَكُلَّا   |            |
|         | وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَىٰ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ١٠٠٠                            |            |
| 106     | ﴿إِنَّ ٱلْمُصَّدِّقِينَ وَٱلْمُصَّدِّقَتِ وَأَقُرَضُواْ ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنَا                |            |
|         | يُضَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ ۞ ﴾                                                   |            |
| 288     | ﴿ وَإِذَا رَأُواْ تِجَارَةً أَوْ لَهُوًا ٱنفَضُّوٓاْ إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَابِمَا ۚ قُلْ مَا | الجُمعة    |
|         | عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ مِّنَ ٱللَّهُو وَمِنَ ٱلتِّجَارَةَ وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلرَّازِقِينَ ١٠٠     |            |
| 270–269 | ﴿سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغُفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغُفِرْ لَهُمْ لَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ   | المُنافقون |
|         | لَهُمَّ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلْفَاسِقِينَ ۞                                    |            |
| 12      | ﴿لِيُنفِقُ ذُو سَعَةٍ مِّن سَعَتِهِ ۖ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ وَلَيُنفِقُ               | الطَّلاق   |
|         | مِمَّا ءَاتَنهُ ٱللَّهُ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنهَا سَيَجُعَلُ          |            |
|         | ٱللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرًا ٧                                                                |            |

| 86      | ﴿ أَوَ لَمْ يَرَوا إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَنَّفَّاتٍ وَيَقْبِضْنَ مَا يُمْسِكُهُنَّ     | المُلك       |
|---------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
|         | إِلَّا ٱلرَّحْمَانُ ۚ إِنَّهُ و بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيرٌ ۞                                     |              |
| 127     | ﴿قُلُ هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ءَامَنَّا بِهِ ـ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلُنَا ۖ فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ |              |
|         | فِي ضَلَلٍ مُّبِينِ۞﴾                                                                        |              |
| 132     | ﴿ وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَّهِينٍ ۞ هَمَّازٍ مَّشَّآءٍ بِنَمِيمِ ۞ مَّنَّاعٍ            | القَلم       |
|         | لِّلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ٧                                                               |              |
| 217-216 | ﴿سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابِ وَاقِعِ ٢٠٠٠                                                       | المَعَارِج   |
| 146     | ﴿وَٱذْكُرِ ٱسْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلُ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا ۞                                   | المُزَّمِّل  |
| 174     | ﴿فَإِذَا نُقِرَ فِي ٱلنَّاقُورِ ۞﴾                                                           | المُدَّقِّر  |
| 223     | ﴿ٱذْهَبْ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ وَ طَغَىٰ ۞ فَقُلْ هَلِ لَّكَ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّىٰ ۞     | التَّازِعَات |
|         | وَأَهْدِيَكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَتَخْشَىٰ ۞ فَأَرَىٰهُ ٱلَّآيَةَ ٱلْكُبْرَىٰ ۞﴾                 |              |
| 137     | ﴿ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ ۗ ۞ أَنَّا صَبَبْنَا ٱلْمَآءَ صَبَّا ۞ ثُمَّ       | عَبَس        |
|         | شَقَقُنَا ٱلْأَرْضَ شَقًّا ۞ فَأَنْبَتُنَا فِيهَا حَبًّا ۞ وَعِنَبَا وَقَضْبَا ۞             |              |
|         | وَزَيْتُونَا وَنَخُلًا ٥ وَحَدَآبِقَ غُلْبَا ٥٠                                              |              |
| 136     | ﴿ وَفَاكِهَةً وَأَبَّا ۞ مَّتَلَعًا لَّكُمْ وَلِأَنْعَامِكُمْ ۞                              |              |
| 222     | ﴿ فَلَآ أُقُسِمُ بِٱلشَّفَقِ ۞ وَٱلَّيْلِ وَمَا وَسَقَ ۞ وَٱلْقَمَرِ إِذَا ٱتَّسَقَ          | الانشِقَاق   |
|         |                                                                                              |              |
| 149     | ﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنسَانُ إِذَا مَا ٱبْتَلَكُ رَبُّهُ و فَأَكْرَمَهُ و وَنَعَّمَهُ و فَيَقُولُ  | الفَجُر      |

|     | رَبِّيَ أَكْرَمَنِ ۞﴾                                                                 |              |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 198 | ﴿وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَّنْهَاتَ﴾                                                     | الشَّمْس     |
| 130 | ﴿فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا تَقُهَرُ ۞ وَأُمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا تَنْهَرُ ۞            | الضُّحَىٰ    |
| 226 | ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ۞﴾                                         | القَدْرِ     |
| 99  | ﴿تَنَزَّلُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ٢٠٠٠ |              |
| 236 | ﴿يَوْمَبِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ٢٠٠٠                                               | الزَّلْزَلَة |
| 232 | ﴿ وَمَآ أَدۡرَىٰكَ مَا هِيَهُ ۞ نَارٌ حَامِيَةٌ ۞                                     | القَارِعَة   |
| 12  | ﴿كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ٢٠٠٠                                                       | التَّكَاثُر  |
|     | ﴿قُلْ يَنَأَيُّهَا ٱلْكَافِرُونَ ۞ لَآ أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ۞ وَلَآ أَنتُمُ       | الكَافِرُون  |
| 206 | عَبِدُونَ مَآ أَعۡبُدُ ۞ وَلَآ أَنَاْ عَابِدٌ مَّا عَبَدتُّمْ ۞ وَلَآ أَنتُمُ         |              |
|     | عَابِدُونَ مَآ أَعْبُدُ ۞ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ دِينِ ۞ ﴾                           |              |
| 229 | ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ٢٠٠٠                                                        | الإِخْلَاص   |



| الصفحة | الموضوع                                                    |
|--------|------------------------------------------------------------|
| (1-1)  | مقدّمة                                                     |
| (68-2) | الفصل التمهيدي: الأنماط النّحوية والمعنوية وفعل تلقي النّص |
| 2      | ✓ توطئة                                                    |
| 3      | 1. الأنماط النّحوية في الدّرس اللّساني العربي              |
| 3      | أوّلًا. نحو الكلمة                                         |
| 4      | 1. الكلمة بين المعنى اللّغوي والمفهوم النّحوي              |
| 7      | 2. أقسام الكلمة                                            |
| 7      | أ. عند القدماء                                             |
| 13     | ب.عند المُحدثين                                            |
| 19     | 3. فاعليّة نحويّة الكلمة في توجيه المعاني                  |
| 22     | ثانيًا. نحو الجملة                                         |
| 23     | أ. مفهوم الجملة عند القدماء                                |
| 25     | ب.مفهوم الجملة عند المُحدثين                               |
| 27     | ج. خصائص نحو الجملة                                        |
| 29     | ثالثًا. نحو النّص                                          |
| 30     | 1. النّص في رحاب التّراث العربي                            |
| 31     | أ. مفهوم النّص عند القدماء                                 |
| 33     | ب. اتّجاهات البحث في النّصوص لدى علماء التّراث             |
| 37     | 2. النّص في رحاب الدّرس الحديث                             |
| 37     | أ. مفهوم النّص عند المُحدثين                               |
| 40     | ب.خصائص نحو النّص                                          |
| 41     | ج. التكامل المعرفي بين نحو النّص ونحو الجملة               |
| 46     | 2. أنماط المعنى في الدّرس اللّساني العربي                  |

| 46       اَوَلاً. المعنى في اللّغة والاصطلاح         49       الفعنى الأساسي (المعجمي)         49       المعنى الأسلوبي         2. المعنى العقلي       50         4. المعنى الإضافي       50         5. المعنى البعيد       50         6. المعنى الارتباطي       51         7. المعنى النّفسي       7 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 49       1. المعنى الأساسي (المعجمي)         49       2. المعنى الأسلوبي         50       1. المعنى العقلي         4. المعنى الإضافي       50         5. المعنى البعيد       5. المعنى الارتباطي         6. المعنى الارتباطي       6. المعنى الارتباطي                                                |
| 49       2. المعنى الأسلوبي         50       3. المعنى العقلي         4. المعنى الإضافي       4. المعنى البعيد         50       1. المعنى الارتباطي         6. المعنى الارتباطي       1. المعنى الارتباطي                                                                                             |
| 50       .3         50       .4         4       .5         50       .5         51       .6                                                                                                                                                                                                            |
| <ul> <li>4. المعنى الإضافي</li> <li>5. المعنى البعيد</li> <li>6. المعنى الارتباطي</li> </ul>                                                                                                                                                                                                          |
| <ul> <li>5. المعنى البعيد</li> <li>6. المعنى الارتباطي</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                     |
| 6. المعنى الارتباطي                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 7. المعنى النّفسي                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 8. المعنى الإيحائي                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 9. المعنى النّحوي                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 3. تلقي النّص وعلاقته بمعاني النّحو                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| أوّلًا. التلقي بين القدماء والمُحدثين                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ثانيًا. في المُفارقة بين النّص الديني والنّص الأدبي                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ثالثًا. القارئ واستثمار المعنى النّحوي                                                                                                                                                                                                                                                                |
| الفصل الأوّل: نحو الكلمة وأثره في توجيه النّص وتبليغ المعنى لدى فاضل (166-70)                                                                                                                                                                                                                         |
| السّامرائي                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 70 <b>v</b> redis                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1. مسائل في رصد بنية الكلمة                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| أوّلًا. بنية الكلمة ودورها في النّظم                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| أ. دورها في الإيجاز والاختصار                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ب. دورها في الربط والوصل                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ج. دورها في التقديم والتأخير                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ثانيًا. بنية الكلمة ودورها في تحديد الوظيفة النّحوية                                                                                                                                                                                                                                                  |

| 82        | ثالثًا. بنية الكلمة ودورها في تحديد المعنى                      |
|-----------|-----------------------------------------------------------------|
| 88        |                                                                 |
|           | 2. مسائل في رصد بلاغة الكلمة على مستوى النّظام الصوتي           |
| 98        | أوّلًا. رصد الدّلالة الصوتية للذكر والحذف في الكلمة             |
| 101       | ثانيًا. رصد الإبدال الصوتي                                      |
| 110       | ثالثًا. رصد العدول الصوتي في الفاصلة القرآنية                   |
| 119       | 3. مسائل في بلاغة الكلمة على مستوى النّظام التركيبي             |
| 120       | أوّلًا. رصد العدول في أبنية المصادر                             |
| 125       | ثانيًا. رصد التقديم والتأخير                                    |
| 127       | 1. تقديم اللّفظ على عامله                                       |
| 130       | 2. تقديم اللّفظ على غير عامله                                   |
| 139       | ثالثًا. رصد ظاهرة التضمين                                       |
| 139       | 1. نيابة الحروف بعضها عن بعض                                    |
| 144       | 2. التضمين بين الأفعال                                          |
| 148       | 4. مسائل في بلاغة الكلمة على مستوى النّظام الدلالي              |
| 148       | أوّلًا. رصد التعبير بصيغتي (فَعّل) و(أَفْعَل)                   |
| 154       | ثانيًا. رصد التعبير بالإفراد والتثنية والجمع                    |
| 160       | ثالثًا. رصد تعاور الكلمات                                       |
| 165       | 5. خلاصة الفصل                                                  |
| (219–167) | الفصل الثاني: نحو الجملة واستنطاق الدّلالات لدى فاضل السّامرائي |
| 167       | ✓ توطئة                                                         |
| 168       | 1.مسائل في التصوّر النّحوي للجملة العربيّة                      |
| 168       | أوّلًا. مفهوم الجملة                                            |
| 170       | ثانيًا. تأليف الجملة                                            |
| 171       | أ. موقفه من القول: إنّ الجملة قد تتألّف من حرف واسم             |

| 172 | ب.موقفه من القول: إنّ المسند إليه لا يكون إلّا اسمًا                                                     |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 174 | ج. قوله في: العمدة والفضلة                                                                               |
| 177 | ثالثًا. أقسام الجملة                                                                                     |
| 177 | أ. الجملة الاسميّة والفعليّة                                                                             |
| 179 | ب.الجملة الصغرى والكبرى                                                                                  |
| 181 | ج. الجمل الخبريّة والإنشائيّة                                                                            |
| 182 | د. الجمل التي لها محلّ من الإعراب والجمل التي ليس لها محلّ                                               |
| 184 | 2. مسائل في التصوّر المعنوي للجملة العربية                                                               |
| 184 | أوّلًا. إنتاج الجملة وشرائط سلامة المعنى                                                                 |
| 187 | ثانيا. دلالة الجملة العربيّة من المنظور العام                                                            |
| 191 | ثالثًا. قرائن تفسير المعنى الجملي                                                                        |
| 199 | رابعًا. دلالة الإعراب على المعنى الجملي                                                                  |
| 204 | خامسًا. دلالة الجملة الاسميّة والفعليّة                                                                  |
| 208 | 3. مسائل في التّحليل النّحوي للجملة القرآنية                                                             |
| 209 | أُوّلًا. قوله تعالى: ﴿قُلْ أَرَءَيْتَكُمْ إِنْ أَتَىٰكُمْ عَذَابُ ٱللَّهِ أَوْ أَتَتْكُمُ                |
|     | ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرَ ٱللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُمْ صَلدِقِينَ﴾                                            |
| 211 | ثَانيًا. قوله تعالى: ﴿وَلَبِنَ أَخَّرْنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰٓ أُمَّةٍ مَّعُدُودَةِ لَّيَقُولُنَّ |
|     | مَا يَحْبِسُهُ ۚ ۚ أَلَا يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ  |
|     | يَسْتَهْزِءُونَ﴾                                                                                         |
| 212 | ثَالثًا. قوله تعالى: ﴿وَجَآءُو عَلَىٰ قَمِيصِهِ عِبِدَمِ كَذِبٍّ قَالَ بَلْ سَوَّلَتُ لَكُمُ             |
|     | أَنفُسُكُمْ أَمْرًا فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَٱللَّهُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصِفُونَ ﴾                     |
| 216 | رابعًا. قوله تعالى: ﴿سَأَلُ سَآبِلُ بِعَذَابِ وَاقِعِ﴾                                                   |
| 218 | 4. خلاصة الفصل                                                                                           |

| (278–221) | الفصل الثالث: نحو النّص وتلقي التعبير القرآني لدى فاضل السّامرائي |
|-----------|-------------------------------------------------------------------|
| 221       | ✓ توطئة                                                           |
| 222       | 1. مسائل في الاتّساق (Cohesion)                                   |
| 222       | أوّلًا. مفهوم الاتّساق                                            |
| 224       | ثانيًا. وسائل الاتساق النّصي                                      |
| 224       | 1. الإحالة – Reference                                            |
| 225       | أ. إحالة مقاميّة ( خارجيّة )                                      |
| 227       | ب.إحالة نصيّة (داخلية)                                            |
| 231       | 2.الحذف- Ellipsis الحذف                                           |
| 232       | أ. الحذف الاسمي                                                   |
| 233       | ب. الحذف الفعلي                                                   |
| 233       | ج. الحذف الجملي                                                   |
| 237       | 3.الرّبط – Junction                                               |
| 241       | 2. مسائل في الانسجام (Coherence)                                  |
| 241       | أوّلًا. مفهوم الانسجام                                            |
| 243       | ثانيًا. وسائل الانسجام النّصي                                     |
| 243       | 1.البنية الكليّة (Macro-Structure)                                |
| 244       | أ. السّورة القرآنيّة كبنية نصيّة كليّة                            |
| 247       | ب. القرآن الكريم كبنيّة نصيّة كليّة                               |
| 251       | 2. ترتيب الخطاب (Arrangement of discourse)                        |
| 253       | أ. التناسب بين افتتاح السّورة وخاتمتها                            |
| 258       | ب. التناسب بين مُفتتح الآيات في السّور متشابهة المطالع            |
| 259       | ج. التناسب بين خاتمة سورة ومُفتَتح السّورة التي تليها في الترتيب  |

| 264       | 3. مسائل في القصديّة (Intentionality)                            |
|-----------|------------------------------------------------------------------|
| 264       | أوّلا. مفهوم القصديّة                                            |
| 266       | ثانيًا. قصديّة الاستعمال اللّغوي في التعبير القرآنيّ             |
| 271       | 4.مسائل في المقاميّة (Situationality)                            |
| 271       | أوّلًا. مفهوم المقاميّة                                          |
| 273       | ثانيًا. رعاية الموقف في التعبير القرآني                          |
| 278       | 5. خلاصة الفصل                                                   |
| 280       | خاتمة                                                            |
| (304–284) | الملاحق                                                          |
| 284       | 1. فاضل صالح السّامرائي: السّيرة والمسيرة                        |
| 284       | أوّلًا. نسبه ومولده                                              |
| 284       | ثانيًا. حياته العلميّة والعمليّة                                 |
| 285       | ثالثًا. شيوخه                                                    |
| 286       | رابعًا. مؤلّفاته                                                 |
| 288       | 2.مصادر ومراجع فاضل صالح السّامرائي في تلقي النصّ القرآني- قراءة |
|           | إحصائيّة تحليليّة-                                               |
| 288       | أوّلًا. إحصاء المصادر والمراجع                                   |
| 296       | ثانيًا. تصنيف المصادر وفق خطوطها التأليفيّة                      |
| 299       | ثالثًا تحليل ومناقشة الإحصاء                                     |
| (328-306) | قائمة المصادر والمراجع                                           |
| (371-330) | فهرس الآيات                                                      |
| (378–371) | فهرس الموضوعات                                                   |

#### ملخص البحث:

تجتهد هذه الرّسالة في رسم تصوّر شامل عن دور النّحو والمعنى - أو المعنى النّحوي - في تلقي النّص القرآني، من خلال التركيز على نِتاج العلّامة اللّغوي فاضل صالح السّامرائي، وهي في الحين ذاته تنظر إلى الدّرس اللّساني الحديث وما تضمّنه من مبادئ نحو النّص، مُحاولةً أن تربط بينه وبين تطبيقات نظريّة النّظم التي عني بما السّامرائيّ في جهوده النصيّة، فتربط بذلك بين التراث والحداثة لتميّز بين القدر المشترك والقدر الفارق بينهما؛ في تطلّع لإثبات أنّ الكثير ممّا يُعتمدُ في الدّرس اللّسانيّ النّصانيّ المعاصر إنّما هو انعكاسٌ لكثير ممّا أشارت إليه النّظريّة النّحويّة العربيّة.

كما تسعى هذه الدّراسة لإماطة اللّفام عن التجربة السّامرائيّة في مدارساتها النّحويّة البيانيّة - المتعلّقة بالكلمة والجملة والنّص القرآييّ-؛ والتي كشفت عن علاقات ووشائج تربط بين ثالوث: النّحو، المعنى، متلقي النّص، لتُشكّل فعل التلقي؛ وتكون بذلك بابًا من أبواب استنباط المعاني واللّطائف البلاغية التي تُفضي إلى تذوّق جماليّات الأبنية النّصيّة والتماس مكامن إعجاز التعبير القرآنيّ.

**الكلمات المفتاحية**: النّحو، المعنى، النّظم، نحو النّص، جماليّات التلقي، التعبير القرآني، فاضل السّامرائي.

#### **Summary**

This thesis strives to draw a comprehensive conception of the syntactic and semantic role - or the grammatical meaning - in receiving the Qur'anic text, by focusing on the outputs of the famous scholar/linguist Fadel Salih al-Samarrai. At the same time, it looks at the modern linguistic lesson and the principles it includes towards the text; attempting to link it with the systems theory applications that al-Samarrai meant in his textual efforts. Thus, it links heritage/patrimony and modernity to distinguish between the common destiny and the difference between them: in an aspiration to prove that much of what is adopted in the contemporary textual linguistic lesson is a reflection of much of what the Arabic grammatical theory referred to. This study also seeks to uncover the Samaritan experience in its rhetorical grammar schools related to the word, sentence, and the Qur'anic text -; revealing the relationships and connections between a triad: syntax, semantics, and the text recipient, to form the act of receiving. Thus, it will be a door for eliciting meanings and rhetorical subtleties that lead to tasting the textual structure aesthetics and seeking the sources of the Qur'anic expression miraculousness. **Keywords:** Syntax, semantics, systems, text grammar, reception, Quranic expression, Fadel Al-Samarrai